

أردوزبان میں مُرتبہ ہونے والی فقہ اسلامی کی پہلی انسائیکلو پیڈیا، جس میں فقہی اِصطلاحات، مُروفِ بیٹی کی تربتیب سے فقہی اَحکام، حَنبِ ضرورت اَحکام شریعت کی مصالح اور معابدین اِسلام کے شبہات کے دَد پر روشی دُلی گئی ہے، اور مذاہبِ اَربعہ کو اُن کے اصل مآخذ سے نقل کیا گیا ہے۔ دُل کئی ہے۔ اور مذاہبِ اَربعہ کو اُن کے اصل مآخذ سے نقل کیا گیا ہے۔ نیز جدید مَسائل اور اُصولی مَباحث پرخصُوسی توجہ دی گئی ہے۔ ہر بات مُستند خوالد کے ساتھ، دِل آویز اُسلوب اور عام فہم زبان

جلددو

احتباء - تيمم

www.KitaboSunnat.com

تاليف

مؤلانا خالرسيف ايتله رعاني



زم زمر پایشرز



سَسِهِهِ فُلْ أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ

## ممدث النبريرى

كتاب ومنت في ادشي مع اللحي جائف والى ارد والمادي كالعب كاسب عد المفت مركز

#### معزز قارئين توجه فرمائين

- کتاب وسنت ڈاٹ کام پردستیابتمام الیکٹرانک تب...عام قاری کے مطالعے کیلئے ہیں۔
- جِعُلِینُ الجَّغِیَّونُ الْمِنْ الْمِنْ کے علمائے کرام کی با قاعدہ تصدیق واجازت کے بعد (Upload) کی جاتی ہیں۔
  - حوتی مقاصد کیلئے ان کتب کو ڈاؤن لوڈ (Download) کرنے کی اجازت ہے۔

#### تنبيه

ان کتب کو تجارتی یا دیگر ما دی مقاصد کیلئے استعمال کرنے کی ممانعت ہے کے ممانعت ہے کے ممانعت ہے کے ممانعت ہے۔ کی میانعت ہے۔ کی میں میں کیو نکہ بیٹری، اخلاقی اور قانونی جرم ہے۔

اسلامی تعلیمات مشتمل کتب متعلقه ناشربن میخرید کرتبایغ دین کی کاوشوں میں بھر پورشر کت اختیار کریں

PDF کتب کی ڈاؤن لوڈنگ ، آن لائن مطالعہ اور دیگر شکایات کے لیے درج ذیل ای میل ایڈریس پر رابطہ فرمائیں۔

- www.KitaboSunnat.com

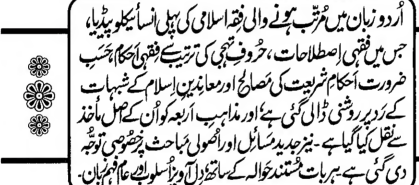
www.KitaboSunnat.com

www.KitaboSunnat.com



# قاموس الفقيم

### جُلدِدومُ









تاليف مَوْلانِاخِالِرسَيْفِ النِيْلَى رَعِمانی

نَاشِيرَ زمحزم بيجلشِ رَخِر نزدمُقدس مُنْجَل أِرْدُوبَازار الآلِجِي

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

#### جُوامِ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ الْمِيْرِ فَفُوظُ هُرُنَى

روقا المؤنوئ الفقة بُنُّ، كے جملہ حقوق اشاعت وطباعت پاکستان میں مولا نامحمد منیق بن عبدالمجید لَصَّنَ وَکَرَبَبَاثِیَ وَکَرَافِی کُو حاصل ہیں لہندااب پاکستان میں کوئی شخص یا ادارہ اس کی طباعت کا مجاز نہیں بصورت دیگر فرصَّنوَ وَرَبَبَاثِیَرَنِد کو از قانونی چارہ جوئی کامکمل اختیار ہے۔ قانونی چارہ جوئی کامکمل اختیار ہے۔

اس کمآب کا کوئی حصبھی فوئے زیر میں باشیئے نے کی اجازت کے بغیر کسی خریعے بشمول فوٹو کا بی برقیاتی یا میکا نیکی یا کسی اور ذریعے سے نقل نہیں کیا جاسکتا۔

#### ڡؙؚڶڂ۠ڰۣػۣٙؽؖڒؘۑؾ

🔊 مكتبه بيت العلم، اردوبازاركراجي \_ فون: 32726509

🧟 دارالاشاعت،أردد بإزاركراجي

تدي كتب فانه بالقابل أرام باغ كراجي

🗃 كتيدرهمانيه،أردوبإزارلابور

🔊 مکتبه رشیدید، سرکی روز کوئشه

🔊 كمتبه علميه ،علوم حقانيه اكوژه نشك

#### AL FAROOQ INTERNATIONAL © 68, Asfordby Street Leicester LE5-3QG Tel : 0044-116-2537640

AZHAR ACADEMY LTD.

54-68 Little liford Lane Manor Park London E12 5QA Phone: 020-8911-9797

ISLAMIC BOOK CENTRE (\$\infty\$
119-121 Halliwell Road, Bolton Bi1 3NE

U.K Tel/Fax : 01304 300000

Tel/Fax: 01204-389080

MADRASSAH ARABIA ISLAMIA (\*\*) 1 Azaad / venue P.O Box 9786-1750 Azaadville South Africa

Azaadville South Africa Tel: 00(27)114132786 ومتزمر سكايت زاكاني

شاه زیب بینٹرنز دمقدی مسجد،اُر دو بازار کراچی

ون: 32760374-021

نير: 32725673 -021

zamzampublisher@gmail.com:

www.zamzempublishers.com: ويب سائث





| 20           |   | ت مولا نامخم تنقى عثانى                                       | حقترر                           | يني لفظ 🔞                                                                               |
|--------------|---|---------------------------------------------------------------|---------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۱           |   | ن خواب کی وجہ ہے                                              | <b>r</b> ∠                      | (اَلرُّون بِمِنْسنا)                                                                    |
| ۳۱           |   | أمتاط                                                         | <b>r</b> 2                      | بیضنے کی اس کیفیت کا حکم                                                                |
| ۳۱           |   | تعريف                                                         | <b>r</b> 2 .                    | نماز میں احتیاء                                                                         |
| ۳۱           |   | 🔾 حقوق الله ميں                                               | <b>r</b> z                      | ن اگر عذر بو؟                                                                           |
| ۳۱           |   | ن نمترعد درپر فیصله                                           | r2                              | (قات)                                                                                   |
| M            |   | 🔾 مواقع گناه سے احتیاط                                        | r2                              | ن نہی عن المئكر کے تمن شعبے                                                             |
| ۳۲           |   | ○ افراط وتفريط<br>                                            | <b>r</b> z                      | ن محتسب کے اوصاف<br>O محتسب کے اوصاف                                                    |
| ٣٢           |   | إضداد (موگ)                                                   | ra .                            | احتشار (قريب الموت ہونا)                                                                |
| , rr         |   | سوگ کی مدت                                                    | ra.                             | قريب الموت شخص كوئس طرح لثايا جائے؟                                                     |
| ۳r           |   | 🔾 احداد کن عورتوں کے لئے ہے؟                                  | ۳۸                              | رنيب نڪ <u>ي</u> و کا دي او جي اي او جي اي او جي اي |
| ٣٣           |   | 0 احداد کے احکام                                              | <b>17</b> /A                    | يى<br>() مىتحبا ئال دا دڭام                                                             |
| ٣٣           |   | (کرخیده)                                                      | <b>17</b> A                     | C کلمات کفر، بحرانی کیفیت میں<br>C کلمات کفر، بحرانی کیفیت میں                          |
| ٣٣           |   | نماز میں کمرخمیدہ فخص کا تھم                                  | <b>1</b> 7A                     | ی موت کے بعد کے فوری اعمال<br>() موت کے بعد کے فوری اعمال                               |
| <b>~</b> }~  |   | كرخيدگى پيدا ہوجانے كا تاوان                                  | <b>r</b> 9                      | <b>(5)</b>                                                                              |
| 44           |   | (६५५)                                                         | 1~9                             | احکارے <i>م</i> راد                                                                     |
| <b>(*</b> ** |   | ن جلانے کی ممانعت                                             | <b>1</b> ~9                     | احدارے مراد<br>کن چزوں میںا حکار کی ممانعت ہے؟                                          |
| <b>144</b>   |   | ن جلانے کی وجہ سے پا کی                                       | rg                              | ن پیرون یراحده ری ماست ہے:<br>()احکار کی ندمت                                           |
| ~~           |   |                                                               | rq                              |                                                                                         |
| ۳۳           |   | لغوى واصطلاحي معنى                                            |                                 | ن قانونی چاره جوئی                                                                      |
| 44           | · | 0احرام کے آواب                                                | ۳۰ -                            | ن ضروری اشیاء کی فراہمی                                                                 |
| רירי<br>רירי |   | 0احرام کی ممنوعات                                             | ۳•<br>~                         | احتلام (بلوغ)                                                                           |
| ~~           |   | إحسار                                                         | <b>/*</b>                       | لغوى واصطلاحي معنى                                                                      |
| (*(* .       |   | <b>لغوی واصطلا کی معنی</b><br>وعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ | <b>۳۰</b><br>متنوع و منفرد موضو | ن علا ہات بلوغ محکم دلائل سے مزین محکم دلائل سے مزین                                    |

|    |                                                                  | ۲                |                                                                                                                                   |
|----|------------------------------------------------------------------|------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۵۱ | اِنْصَاءِ (آنته وجانا)                                           | Leh              | ) دھار کی صورتیں                                                                                                                  |
| ۵۱ | اختصاء کی ممانعت                                                 | ro               | 0 محفر کے احکام                                                                                                                   |
| ۱۵ | 🔾 تغییر خلق اوراس کا حکم                                         | ro               | دم احصار کے علاوہ حج وعمرہ کی قضاء                                                                                                |
| ۵۱ | 🔾 جانوروں کا اختصاء                                              | rs               | إحسان                                                                                                                             |
| ٥٢ | ن نس بندی کا شرعی تھم                                            | ro               | لغوى واصطلاحي معني                                                                                                                |
| ٥٢ | <ul> <li>قوت وليد كاضياع، قابل سرزنش جرم</li> </ul>              | rs               | 0 احصال دجم                                                                                                                       |
| 4  | 🔾 صلاحيت وحمل كاضا كُع كروينا                                    | ۲۸               | احیاء موات (زمین کوقابل کاشت بنانا)                                                                                               |
| ٥٢ | ○ایکمُغالطهاوراس کاجواب<br>• • • • • • • • • • • • • • • • • • • | רץ               | أفآده اراضي كاعكم                                                                                                                 |
| ٥٢ | ن نس بندی کی واضح نظیر<br>                                       | ۲۳               | ارن (بعائی)                                                                                                                       |
| ٥٣ | 🔾 جنسی خوا ہش مقصود نہیں                                         | ۲۹               | ر رضاعی بھائی                                                                                                                     |
| ۵۳ | ) خلاصة بحث                                                      | رم ا             | نسبی بعائی                                                                                                                        |
| ۵۳ | <b>اختصار</b> (نمازیس اختصار)                                    | r <u>z</u>       | ک نفلته و دکھیا نت<br>نفلته و دکھیا نت                                                                                            |
| ٥٣ | اختصارے مراد                                                     | <u></u>          | ی صفیر دست ک<br>⊙ورافت کے احکام                                                                                                   |
| ۵۵ | ٥ ويگررائي                                                       | r2               | ٠ (در الناع الع<br>١ ( افوت الجرت                                                                                                 |
| ۵۵ | اختلاس (أجدلينا)                                                 |                  |                                                                                                                                   |
| ۵۵ | جيب كترے كاھم                                                    | ρ <sup>γ</sup> Λ | اخبار (خبرویتا)<br>خسانه بره ت                                                                                                    |
| ۵۵ | إخلاف                                                            | ρ <sub>Λ</sub>   | خبروانشاء کافرق<br>مرح بر در شرکت میرون از میرون |
| ۵۵ | ⊖اختلاف بر ہان وز مان<br>•                                       | ۳۸               | ن جھوٹی خبر ہے بھی طلاق واقع ہوجاتی ہے<br>تر سیدیا بھینہ                                                                          |
| ۵۵ | نقهی اختلاف                                                      | ۳۸               | 🔾 تحریراور زیبل بھی خبر دینا ہے                                                                                                   |
| PA | 0انتلاف کے اسباب<br>                                             | ۳۸               | 🔾 رؤیت ہلال کی خبر                                                                                                                |
| ۵۷ | اختيار (پندكرنا)                                                 | r9               | ○خبروشهادت كافرق                                                                                                                  |
| ۵۷ | أصوليا فآءين                                                     | 79               | 🔾 مفقو دالخمر کی موت کی اطلاع                                                                                                     |
| ۵۷ | نقهی اصطلاح میں                                                  | r9               | O ثبوت نسب کاایک مئله<br>·                                                                                                        |
| ۵۷ | 🔾 تفویض طلاق کے لئے                                              | ۵۰               | 🔾 مغربی مما لک کے گوشت کا تھم                                                                                                     |
| ۵۷ | (G) (J)                                                          | ۵۰               | 🔾 محدثین کی اصطلاح میں                                                                                                            |
| ۵۷ | موسكي كاحكام.                                                    | ا۵               | أَضْبَيْنِ (پيثاب و پائخانه)                                                                                                      |

طبعى تقاضا كے ونت نماز

🔾 مؤذن کے اوصاف

🔾 اذان میں انگو تھے جومنا

0 اجازت برائے داخلہ

0 استبذان كاطريقه

) استیذان کی صورتیں

وضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ن پرده کی رعایت

) اذان کا جواب

ن قبريراذان

راذق

۸r

AY

49

۷.

۷.

۷.

۷1

41

42

11

41

YI.

41

45

44

42

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد

ن غيرجَم ي نمازس

0 آہتہ پڑھنے کی حد

آمین آہتہ کیے

٥ اداوكال

0 اداء قاصر

1610

إدام سےمراد

الرب

لغوى واصطلاحي معني

0 ادب كاثبوت

ادب كانتكم

) شعروخن

ظرا نُف مْبوي

ثمرادب قاضي ادب قاضي

0 إذكے معانی

🔾 اوب کا دوسراوسیع مغہوم

(دباغت شده چره)

دِ ہاغت کی وجہ سے چڑے کی یا کی کا مسئلہ

0 اداء شبيه بالقعناء

(مالن)

🔾 سالن نه کمانے کا قتم

ن اطلاع اینے گھریں بھی متحب ہے 0 احناف کے نقطہ نظر کی تو منیح ΔI 45 ن قائلین کے دلائل AF ○عمومی مقامات کے احکام 44 🔾 ارسال کرنے والے کھیا ہم روات 🔾 ئىلىفون كائتكم 45 اوران کے بارے میں محدثین کا کلام ( نکاح کی احاز ت اوراس کا طریقه ۸۳ ۷٣ ن مرسل احادیث پر کتابیں (کان) (کان) ۷۳ نمازين ارسال 🔾 کان کا دھوتا اور سے 20 (زخم كا تاوان) 🔾 کان کونقصان پہنیانے کی سزا 4 ارتاك ۸۵ 40 ن نکاح بیوگان کا مسئلہ لغوى واصطلاحي معني 48 ارتب (خرکش) ۸۵ مرتث شهيد كأتكم 47 خركوش كأتقكم ۸۵ التلك 4 44 لغوى واصطلاحي معني 44 حضورصلى الله عليه وسلم كاازار ۲A ارتدادي سزا 47 إساغ ن فقهی ثبوت AY 48 اساغ ہے مراد ΛY ) ارتداد کاثبوت 40 AY 0 مرتد کے احکام AY 0 لباس مي 🔾 ارتداد کی سز ادارالاسلام میں 44 0 نمازیس ۸۷ (LLI) **4** التبراء ٨٧ لغوى واصطلاحي معني **4** استبراء كأهم حدیث مرسل کی تعریف **4** استبراء كيابدت ۸۷ 0 محايه كي مراتيل 44 استبراء واجب ہونے کے اسباب ۸۸ 0 ا کابرتا بعین کی مراسل ۷٨ 0 استخاء میں ۸۸ 🔾 صغارتا بعین کی مراسیل 4 استبراء ے طلاق ۸۸ `0 تبع تابعین کی مراسل 49 ۸۸ ن تبع تا بعین کے بعد کی مُرْسُل روایتیں ۸٠ 0 استنا تعطیل ن مُرْسَل کو قبول کرنے کی شرطی محکم دلائل سے مزین متنو 19

فت آن لائن مكتب

|            |                                                | 7            |                                      |
|------------|------------------------------------------------|--------------|--------------------------------------|
| 1••        | 🔾 استحسان اورمصالح مرسله میں فرق               | A9           | 0 استثناء فخصيل                      |
| 1++        | 0استحسان کی مشمیں                              | 19           | ○اشثناء كب معتبر بوگا؟               |
| 1••        | 🔾 كتاب الله سے استحسان                         | . 49         | 0 ایک اُصولی بحث                     |
| 1••        | 🔾 مدیث سے استحسان                              | 9.           | ن بی میں اشٹناء                      |
| 1+1        | 🔾 آ ٹارِمحابہ سے انتحسان                       | 9.           | ○ إقرار مين اشتناء                   |
| 1+1        | 0استحسان بالإجماع                              | 9.           | التجار (استنجاء مين ذهيكا استعال)    |
| 1+1        | 0استحسان بالتعامل                              | 9.           | اسخافيه                              |
| 1•1        | ) انتحسان بالقياس الحمي                        | 9+           | اسخاضه سے مراد                       |
| 1•1        | 🔾 استحسان بالضرورة                             | 9.           | ○اشخاضە بے متعلق احکام               |
| 1.1        | ن ضرورت کا دائر ہ                              | 91           | متحاضه كاخون كب تك حيض مجما جائے گا؟ |
| 1.1        | 🔾 ئىس استحسان كاحكم متعدى ہوتا ہےاورئس كانہيں؟ | 91           | اسخاله (حقیقت کی تبدیلی)             |
| 1•0        | إستخلاف (قتم كملانا)                           | 97           | تبديلي حقيقت كاحكم                   |
| 1+4        | ن مدی علیہ ہے شم کھلائی جائے گ                 | 92           | تبديلي حقيقت بمراد                   |
| 1+4        | ن جن أمور مين منهيل كھلائى جائے گ              | ٩٣           | اسلا کم نقدا کیڈی ایٹریا کی تجویز    |
| 1.0        | 🔾 حلف لینے کے آ داب                            | ٩٣           | أتحسان (ايك ابم أصول اصطلاح)         |
| <b>F•1</b> | استخاره                                        | 91           | نغوي معنی                            |
| Y•1        | لغوى واصطلاحي معنى                             | 90           | اصطلاحي مراد                         |
| 1+4        | ○استخاره کن أمور میں ہے؟                       | 90           | أصول فقه مين                         |
| 1+4        | ن دُعا واستخاره                                | 44           | ) اصطلاحات کا تاریخی سفر             |
| 1•∠        | 🔾 کچھاورا دکام                                 | 44           | استحسان كأحكم                        |
| 1•4        | ٥ دُعاء پرا كنفاء                              | 44           | نفيه 🤇 دفنيه                         |
| 1•∠        | استخارہ سے پہلےمشورہ                           | 44           | 0 الكيه                              |
| 1•A        | انتخلاف                                        | 92           | ٥ حنا بله                            |
| 1•A        | نماز میں استخلاف                               | 92           | امام شافعی اوراستحسان                |
| I•A        | استداره                                        | 9.4          | ن تعبير سے غلط نبی                   |
| 1•A        | فقه کی اصطلاح میں                              | 99           | ⊙استحسان کےمعتبر ہونے کی دلیل        |
|            | الماري وشتمار وفت آن لائن وكترو                | 00 2 00 0 00 | 370 2410 m 1511 0500                 |

بکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتب

1.

| 111   | ○ التصحاب كي صورتين                                                                  | 1+A               | میناره وسیع ہوتو موذن کیا کرے؟           |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|------------------------------------------|
| IIT   | ربهل صورت<br>پیل صورت                                                                | I•A               | استدبار ( کمی چیز کو پشت کی جانب رکمنا ) |
| 111   | دوسری صورت                                                                           | 1•A               | استغاء کی حالت میں<br>                   |
| 111   | تيسري صورت                                                                           | 1•A               | استدلال                                  |
| IIT   | . چوشمی صورت                                                                         | f•A               | 🔾 اُصولِ فقدکی اصطلاح میں                |
| 111   | پانچویں صورت                                                                         | 1+9               | استسعاء (مخت كرانا)                      |
| 111   | O کیاانتصحاب جمت ہے؟                                                                 | 1+9               | فقہ کی اصطلاح میں                        |
| #17   | 🔾 جبت ہونے کی دلیلیں                                                                 | 1+9               | غلاموں ہے متعلق خاص مسئلہ                |
| ito   | 0انفسحاب ابماع                                                                       | 1+9               | استسقاء                                  |
| III   | 🔾 چرفقتهی تواعد                                                                      | 1+9               | پانی الله کی ایک بزی نعمت                |
| . אוו | استطاعت                                                                              | 11+               | استنتقاء كيمعنى                          |
| m     | ن دوصورتی                                                                            | 11+               | نماز استنتقاء کب پڑھی جائے؟              |
| IΙZ   | استعاره (أصول نقدى ايك اصطلاح)                                                       | 11+               | صرف دُعاه پراکتفاه کرنا                  |
| IΙZ   | 🔾 دوطرح کی مناسبت                                                                    | H+                | نمازاستىقاء سے پہلے                      |
| 114   | ن علت کی مثال                                                                        | 11•               | نماز کے لئے نکلنے کے آ دلب               |
| IIZ   | صبب کی مثال                                                                          | . 11+             | كون لوگ ساتھ موں؟                        |
| ΠZ    | إستفاضه (خبركامشهور موجانا)                                                          | li+               | نماز کہاں پڑھی جائے؟                     |
| IIA   | استفتاح                                                                              | 11+               | نماز استسقاءانفرادي طور پر               |
| IIA   | ٥٤٠                                                                                  | 111               | نماز استبقاء کی رکعت اورسورتیں           |
| IIA   | ٥ كلمات توجيه                                                                        | 111               | استيقاه مين خطبه                         |
| III   | <ul> <li>کیا کلمات توجیہ بھی پڑھنامتحب ہے؟</li> </ul>                                | 111               | دُعاءاوراس کا طریقه                      |
| li q  | 🔾 چند ضروری مسائل                                                                    | 111               | چا در بلٹنے کا تھم                       |
| 11.   | ثنام كَ آخر مِينَ ' وجل ثناؤك''                                                      | iir               | استسقاء کی دُعاء                         |
| 11.   | ثنا وكون يزيه هي؟                                                                    | IIr               | أعصحاب                                   |
| 11-   | التفتاء                                                                              | lir               | لغوى معنى                                |
| 114   | <ul> <li>کس سے سوال کیا جائے؟</li> <li>موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ</li> </ul> | ۱۱۳<br>۱۹۰۰ منف د | ن تریف<br>محکم دلائل سے مذین متن         |
|       | وطوفات پر سستان سعت ان دی عالب                                                       | وح و سنرد .       | مرين مريد                                |

Ħ

|              |                                                    | If                          |                                                                             |
|--------------|----------------------------------------------------|-----------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| Irq          | 🔾 حالت استنجاء مين قبله كاسامنايا پيچيها           | 150                         | ⊙سوال کےآ داب                                                               |
| Irq          | 🔾 جہاں استنجاء کرنا مکروہ ہے                       | IFI                         | 🔾 سوال نامهاور تعبير                                                        |
| ira          | حالت استنجاء                                       | Iri                         | ن ناپندیده اور بے مقصد سوالات                                               |
| 11-          | ن فرودُهاء                                         | 152                         | استقبال (قبله زخ بونا)                                                      |
| 11-          | 🔾 جانے اور نکلنے کے آ داب                          | Irm                         | 🔾 کیااشقبال قبلہ ہت پری ہے؟                                                 |
| 11-          | O فراغت کے بعد                                     | 122                         | احام                                                                        |
| 11-          | إستهلال (نومولودكارونا)                            | 150                         | ن لغوی معنی                                                                 |
| 18.          | نومولود کی موت                                     | 150                         | 🔾 حجراسود کااستلام اور چند ضروری احکام                                      |
| ITI          | استيعاب                                            | Irr                         | کتنی باراستلام کرے؟                                                         |
| iri          | وضوء میں سر کے مسح کا حکم                          | Irr                         | استلام كالحريقه                                                             |
| ITI          | استیاد (اُم دلد بونا)                              | Irr                         | اگر حجرا سود کا بوسه لینے میں دوسروں کو تکلیف ہو؟                           |
| 1 <b>2</b> 1 | أم ولد با ندى كاحكم                                | Irr                         | اگرطواف کےشروع اورآ خرمیں استلام کیا، درمیان میں نہیں؟                      |
| IM           | ) نلامی کےسدباب کی حکیمانہ تدبیر<br>ن              | Irr                         | حالت احرام میں حجرا سود کوچھوٹا یا بوسہ دینا<br>سر                          |
| 1891         | التياا                                             | Irr                         | ر کن پیانی کاانتلام                                                         |
| IP1          | ن كفاركاغلبه                                       | Irr                         | <ul> <li>کیا حجرا سود کا بوسہ لینا سنگ پرتی ہے؟</li> </ul>                  |
| Imr          | (ثیر)                                              | 110                         | الشمناء (جلق)                                                               |
| ITT.         | شیرے متعلق احکام                                   | Ira                         | ن جلق کا تھم<br>ا                                                           |
| irr          | یرت ماهم<br><b>اسران</b> (نضول خرجی)               | Iro                         | التناو                                                                      |
| IPP          | ر موان<br>ن کھانے میں اسراف                        | -177                        | ) اُصولِ فقد کی اصطلاح میں                                                  |
| 1            | ۵ میں میں سرات<br>۵ دینی اُمور میں اسراف           | 124                         | المجار                                                                      |
| 188          | رين دوين مرات<br>المسفار (صح كاردش موجانا)         | IFY                         | استنجاء کاهم                                                                |
| 188          | نماز لجر کاانفنل وقت                               | IFY                         | ن استنجاء کے ارکان                                                          |
|              | المتعاطم المالية                                   | 172                         | Oاستنجاء کرنے والے ہے متعلق احکام<br>م                                      |
| I I I I I    | رامساط ک<br>(روح بیدا ہونے کے بعد                  | IPZ                         | O کن چیز وں ہے استنجاء کیا جائے؟<br>میں میں میں میں میں میں میں میں میں میں |
| 1 m/m        | ک رون چیرا ہوئے ہے بھر<br>( رون سے پہلے            | IFA                         | 0 اگر بےستر می کا اندیشہ ہو؟                                                |
| Iro          | ک روں سے پہنے<br>پین کا حکم                        | IFA                         | ن خارج ہونے والی ادر ہاہر گلنے والی نجاست<br>پہنٹنا کی :                    |
| Iro          | ک یک فاخ<br>ن رومیشیتین                            | IFA                         | استغاوی کیفیت<br>به مستوری ستور                                             |
| 120          | رود ـــــــر<br>موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ | ۱ <b>۲۸</b><br>تنوع و منفرد | ن مستخبات وآواب<br>محکم دلائل سے مزین ہ                                     |

11 اسقاطهمل كاتاوان (نشهآ ورمشرومات) 124 100 اكدفركاازاله 01-فمر 114 100 ن قاضي خال كااستدلال نفر کا حکام 117 100 'اسلام: ٢٥-مُنَطَّف وباذ ق 117 174 اسلام اورا يمان ن مويسكر 117 1174 (ct) نقيع زبيب 11-9 104 ن نامول کاانتخاب 100 ن تکم 174 كنبت 100 ن حلال مشروبات 102 نام كب ركها جائے؟ 100 إشعار (ج ك جانور ك ساته كياجانه والاايك خاص مل) 102 100 🔾 حدیث ہے اشعار کا ثبوت IM ندهدیث کی ایمت 101 🔾 ا مام ابوحنیفهٔ کا نقطهٔ نظر IMA 0 اسلام کا اعجاز 101 اشراق (کواه بنانا) IMA اُسودين (سانپ، کچھو) 101 ن حق شفعه میں اشہاد 10A نمازمین سانپ مارنے کا حکم 101 أشررم (رام مينے) 100 🔾 سانب، کچھو کے شرگی احکام וייו 0اسلام ے میلے 179 ن سانب، بچھوکے لئے جھاڑ پھونک کاجواز 174 0 شخ مااستثناء 109 (قیدی) 100 (عج کے مینے) 109 خوا تين اوريج سوسما نقتهاء کی را کمیں مشركين عرب يحمرد 10. سوسما ن عمره كأحكم ابل كتاب وغيرعرب مشركين 10. سوسما (l<sup>ig</sup>l) قيد يول كا تنادله 10. 100 اشاره لغت ميں 10. سوسما تنبیج اور حماب کے لئے اشاره اورتشميه 10. 100 انگلی کی ویت (أصول نقدكي أبك إصطلاح) 10. 177 إصفرار (آنآب كازرديرُ جانا) تعريف ومثال 101 100 0 تکم نماز کے لئے کمروہ وقت 101 100 اصفرارتنس ہےمراد 101

11

⊙ حج میں اضطباع کی حکمت 14. 101 اضطحاع (لينا) 14. 101 لغوي واصطلاحي معني ں سونے کامسنون طریقہ 14+ 101 قاس وقضاء ميس ناپنديده طريقه 141 101 ( توت اعت ہے محردم ) ں سونا ناقض دضوہے 141 101 بهره اور سجدهٔ تلاوت ن سحده میں اضطحاع 141 101 بېر بے گواہ اور نکاح اليث كرنماز يزهنا 141 أصول دين 101 اضطراب (مدیث کی ایک خاص اصطلاح) 141 IDE نتن كااضطراب 141 احكام شرعيه كے مستقل اورخمنی ماخذ IDE ن معنى كالضطراب IYF أصول نقه IDE IYF ندكااضطراب اصطلاحي تعريف IDI IYF 0 ایک دلجیب مثال (قربانی) 141 عديث مضطرب كأهم 101 اسلام ے میلے (گران گوش) (FA) 101 IYP , كيا مرال موش قاضى بن سكتاب؟ ن قرمانی کاثبوت 100 141 ابراہیم واساعیل کی یا دگار 100 (أصول فقد كي ايك اصطلاح) اطلاق 141 ن تخم 100 قرآن مجيد كے مطلق كاتھم 141 نشرطيس 100 اگرایک جگه تهم مطلق مواور دوسری جگه مقید؟ 141 🔾 جانو راوران کی عمر س ۱۵۵ اطلاق اورطلاق 141 ن جوعيو \_ قرماني مين مانع مين 104 أظفار (ايدطرح كي فوشبو) 171 ن جوعيوب قرباني ميں مانع نہيں ہيں 104 IYM اعادا 104 ) ایام واوقات IYM قضاءاوراعاده كافرق IOA نشرکت کے ساتھ قربانی IYM أعانت ن گوشت اور چرم کےمصارف 101 نیکی میں تعاون IYM ن قربانی کی قضاء IDA CYL معصيت ميں تعاون 109 ن چندآ داب دا حکام **GY1** نعاون کےمختلف درجات ( هج كاايك خاص عمل ) 14+ اضطماع ITT نغير مقصو د تعاون 14. اضطماع كى كيفيت

| 10"          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |      |                                             |  |
|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|---------------------------------------------|--|
| 144          | لتَكْرُ بِ جانور كي قرباني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 174  | 🔾 غیرمسلموں کومکان دینا                     |  |
|              | إعسار (تك حال بونا)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 174  | 🔾 نا جا ئز تعاون کی تین صورتیں              |  |
| 121          | مرحن کا نفقہ بہر حال واجب ہوتا ہے<br>○ جن کا نفقہ بہر حال واجب ہوتا ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 174  | الیے کام میں تعاون جس کامقصود ہی معصیت ہو   |  |
| 1214         | نفقدزوجیت میس کے حالات کی رعایت ہوگی؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Ari  | معلوم ہوکہ معصیت کے لئے استعال ہوگا         |  |
| 121          | المستقدر و بیت ین سے حالات فی رعایت ہوئ؟<br>ادائیگ سے قاصر ہونے کے سبب فنخ نکاح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | AFI  | معصیت کی نیت سے تعاون                       |  |
| 120          | <u> </u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 179  | اعماق (آزادکرنا)                            |  |
| 120          | ن قاتلین اوران کا مسلک<br>مربع ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 149  | حضور ﷺ اورصحابہ ﷺ کاعمل                     |  |
| 124          | (ا بيوا)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | PFI  | اعتراض (ایک جنبی بیاری)                     |  |
| 127          | نابیغا کے خصوصی احکام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 179  | اعتراض کی بناء پر فنخ نکاح                  |  |
| 122          | نا بینا جانور کےاحکام<br>——                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 14.  | مناظره کی اصطلاح میں                        |  |
| 144          | إغاره (شبخول مادنا)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 14.  | اعتكاف                                      |  |
| 122          | ن حدیث سے شب خول کا ثبوت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 14.  | لغوى واصطلاح معنى                           |  |
| 122          | اغلاق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 14.  | اعتكاف كاثبوت                               |  |
| 144          | اغلاق سے مراد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 14.  | اعتكاف كي حكمت                              |  |
| 148          | اغلاق كے معنی میں محدثین كا اختلاف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 121  | 0اعتكاف كالتمين                             |  |
| 141          | اغلال (دهوکه دینا)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 141  | 0اعتكاف واجب                                |  |
| 144          | مال غنیمت کی چوری اوراس کا حکم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 141  | )اعت <b>کان</b> مسنون<br>جو                 |  |
|              | المام (بيون موجانا)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 127  | 0اعكاف لل                                   |  |
| 12.4         | ر جبادن او بادن او با | IZY  | )اعنکاف کی شرطیں<br>پر                      |  |
| 141          | · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 127  | 0اعتکاف کی بهتر مبکه                        |  |
| 149          | ے ہوشی کی حالت میں طلاق اور کفرید کلمات<br>ح کے سید میں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | izr  | © غورتوں کااعثکا <b>ن</b><br>مردوں کی مدینہ |  |
| 149          | ن فی کے درمیان بے ہوئی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 125  | 0اعتكاف كے متجات                            |  |
| 149          | 🔾 روزه اوراعت کاف نیس بے ہوثی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 125  | O مفسدات اعتکاف                             |  |
| IA+          | (عرفات سے مزدلفہ جانا)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 121  | ن ممجدے ہا ہر لکانا<br>ملسد فریر میں اور    |  |
| 14.          | ⊙افاضہ کے آداب<br>———                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 128  | طبعی وشرعی ضرورتیں                          |  |
| 1/4          | 361                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 1217 | 0اعتكاف كي قضاء                             |  |
| fA•          | www.KitaboSunnat.co                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 121  | ر تقول (تقول)                               |  |
| ł <b>A</b> + | لغوى معنى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 121  | لنگوئے کی امامت                             |  |

|      |                                         | 10                 |                                            |
|------|-----------------------------------------|--------------------|--------------------------------------------|
| 195  | 🔾 مىتخبافطارادراس كى دُعاء              | IAI                | اصطلاحي تعريف                              |
| 197  | جن اعذار کی بناء پرروز ہ تو ڑنا جائز ہے | IAT                | () انآءوتضاء                               |
| 191  | اتاله                                   | IAT                | پېلافرق                                    |
| 191- | لغوى واصطلاحي مغنى                      | IAT                | دومرافرق                                   |
| 191~ | . 🔾 ا قاله کی شرطیں                     | IAM                | نيرافرق                                    |
| 191  | ⊙ا قاله کی حیثیت                        | 145                | چو ت <i>قافر</i> ق                         |
| 191  | اقامت                                   | IAF                | بإنجوال فرق                                |
| 190  | ا قامت کی ابتداء                        | IAP                | ن المآءواجتهاد                             |
| 1917 | 🔾 ا قامت کن نمازوں میں ہے؟              | IAM                | 🔾 فآویٰ کے نام ہے مطبوعہ کتا ہیں           |
| 190  | 🔾 جوبا تميں اقامت ميں محروہ ہيں         | IAM                | ن منصب اقاء کی اہمیت اور کارا فاء کی نزاکت |
| 190  | ن اقامت کے بعض احکام                    | 1/10               | ن فتو کی ،عبد نبوی میں                     |
| 190  | ○اقامت كازياده متحق                     | 114                | <i>)عهدمحابری</i> س                        |
| 190  | ن مقتدی کب کمڑے ہوں؟                    | IAA                | ن تابعین اور تبع تابعین کے عہد میں         |
| 197  |                                         | IAA                | ٥ عبد ذرين                                 |
| PPI  | تعريف                                   | IAA '              | ٥ موجوده دور شي كارا فآء                   |
| 192  | ن اقرار کب معتر ہوگا؟                   | IAA                | & 7-10                                     |
| 194  | ⊙اقرار کااعتبار                         | 1/19               | Ç7-r0                                      |
| 194  | 0اقرارسےاشٹناء                          | 1/19               | ص-نِقَلُ نَوْ يُ                           |
| 194  | مرض موت میں اقرار                       | .1/4               | ن نتوئل-شرى احكام                          |
| 19.4 | ن قرابت کااقرار<br>-                    | 19+                | جب فتو کی دینا فرض عین ہے                  |
| 19.4 | <u> </u>                                | 19+                | جب فتو کی دینا فرض کفایہ ہے                |
| 19.  | أقطاع (جاكيري)                          | 19+                | ممكن الوقوع مسائل برفتو كي                 |
| 19.4 | الظاعب مراد                             | 19+                | ن أصول افتاء بركتابين                      |
| 191  | الطاع تمليك                             | 191                | (ایک نوانی باری)                           |
| 191  | اتسام واحكام                            | 191                | افضام کی بناء برفنخ تکاح                   |
| 199  | الطاع استعلال                           | 191                | 161                                        |
| 199  | ا 🔾 اقطاع ارفاق                         | 197                | ن اظار میں عبلت                            |
|      | موعات یا مشتمل مفت آن لائن مکتبہ        | ا<br>مم عیفنم م جم | מحکم دلائل سے مذین متن                     |

|              |                                               | 11          |                                                                 |
|--------------|-----------------------------------------------|-------------|-----------------------------------------------------------------|
| r•0          | 🔾 حالت اکراه کی طلاق                          | 199         | إنّعاء (ايك مخصوص بينهك)                                        |
| <b>r</b> + 4 | 🔾 حنفیہ کے دلاکل                              | 199         | تعدو کی بینھک                                                   |
| <b>r•</b> Y  | ⊖ان دلائل پرایک نظر                           | 199         | اکتال (برمدلکا)                                                 |
| <b>r</b> •∠  | 🔾 مغوان بن عمر و کی روایت                     | r           | معمول نبوی عظی                                                  |
| <b>r</b> •∠  | 🔾 حفرت ممريضه کااثر                           | r           | ن روز واورعدت شن سرمه لگانا<br>                                 |
| <b>r</b> •A  | 🔾 طلاق مين اراده کې حيثيت                     | r           | رسرمدلگانے کی سنت<br>⊙سرمدلگانے کی سنت                          |
| <b>r-</b> A  | 🔾 جمہور کے دلائل                              | r           | اکتراء (کرایه برلین)                                            |
| r• 9         | 0 دين مي اكراه                                | ree         | ن سواری کے کرایے کے احکام                                       |
| 11.          | 0ايك مغالطه                                   | <b>**</b> 1 | ی درو <b>ن ک</b> دبیت ۱۹<br>۲۰ م <b>لوے وغیرہ کا بے نکٹ سفر</b> |
| rii          | اکسال (محبت کے درمیان انزال ندہونا)           | r•1         | © قالون سے زیادہ مال<br>© قالون سے زیادہ مال                    |
| rii          | مُوجِبِ شل ہے انہیں؟                          | <b>1'+1</b> | ر بلو بے کونقصان                                                |
| rir          | (الماع)                                       | <b>r</b> •1 | · تالون کی خلاف ورزی برسزا<br>ن تالون کی خلاف ورزی برسزا        |
| rir          | 🔾 كماني كااطلاق                               | r•1         | ے ہے کلمٹ مسافروں سے سابقہ کرامید کی وصولی                      |
| rir          | ن روز و می انجکشن                             | r•r         | ر بلوے حاوثات میں مسافرین کو ہرجانہ                             |
| rir          | ن نکمانے کا قتم                               | r•r         | ر بلوے ککٹ کا موجودہ نظام                                       |
| · rir        | 🔾 کھانااوراس کی مقدار                         | r•r         | ٥ مكان كرايه كادكام                                             |
| rır          | ئىنىن اورآ داب                                | r• r        | 01/1                                                            |
| rir          | القات                                         | r•r         | 0 اكاونام                                                       |
| rir          | نماز میں التفات کے تمن در جات اور ان کے احکام | *****       | ا کراه ناتعن                                                    |
| rir          | أمارت (علامت)                                 | r• r        | ) آراه کی شرطیں                                                 |
| rir          | علامت اورا مارت مي فرق                        | r• r        | احکام کے اعتبارے اگراہ کی صورتیں                                |
| rir          | الت<br>الت                                    | <b>r</b> +r | مل صورت                                                         |
| 710          | ) ادارت ایک شرق فریعند<br>ا                   | <b>***</b>  | دوسر کی معورت                                                   |
| 110          | ن دارالكفر مين شرعي إمارت                     | r• r        | تيسري مورت                                                      |
| rio          | ن كتاب وسنت كي شهادت                          | 4+14        | چونخی صورت                                                      |
| riy          | ن فقها م کی رائے                              | r+(*        | ·<br>ن قولی تعرفات کے احکام                                     |
| riy          | ٥ امني بعيد كانظيري                           | <b>۲۰۱۲</b> | ن ہیں چزیں جن میں اکراواوراختیار پرابرہے                        |

|                                                                                                                                                           | 14         |                                        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|----------------------------------------|
| ن مال امانت کی واپسی                                                                                                                                      | rız        | 🔾 شاه عبدالعزيز صاحب كافتوى            |
| 🔾 مضاربت میں امانت کا حکم                                                                                                                                 | 114        | 🔾 برطانوی ہند میں إمارت شرعیه          |
| ن شرکت میں امانت کا حکم                                                                                                                                   | rız        | اسلامی ریاست اور جمهوریت               |
| و کیل به حیثیت امین                                                                                                                                       | riA        | امام دامامت                            |
| ن مال لقطه کاامین · ۲۲۶                                                                                                                                   | 7 17 4     | لغوى وا صطلاحي مغنى                    |
| ت کراییکاسامان ۲۲۶                                                                                                                                        | 11/        | 🔾 منصب امامت کی اہمیت                  |
| ت كاريكر كوحواله كيا بواسامان ٢٢٦                                                                                                                         | PIA        | 🤾 جولوگ امام بن سکتے ہیں               |
| ن عاریت کاسامان ۲۲۶                                                                                                                                       | 119        | لبعض ابم فقهى اختلا فات                |
| rry 2                                                                                                                                                     | 114        | ے جن کی امامت کروہ ہے                  |
| ن قابل توجه بحثیں ۲۳۷                                                                                                                                     | <b>119</b> | ن عورت کی امامت                        |
| ©امر کے صنع<br>معالم مین                                                                                                                                  | <b>***</b> | ` تراویح میں نابالغوں کی امامت         |
| استعالی معانی ۲۲۷<br>میر برمع دحقة                                                                                                                        | 110        | ن ٹاپندیدگی کے باوجوداما مت            |
| امر کامعنی حقیق ۲۲۸                                                                                                                                       | 170        | امت كازياده حق <i>دار</i>              |
| ک کیاامر تکرار کامتقاضی ہے؟<br>دے میں فیالٹ عملی تعدید کا مدیدہ میں                                                   | 221        | ن ٹیپ ریکارڈ اور ٹی وی کے ذریعیہ امامت |
| ت کیاامر فی الفور عمل کا تقاضا کرتا ہے؟<br>دی ادر اور کی میں انہ کے میں میں انہ کا میں کا میں کا میں کا میں ک | 1          | ن خلاف مسلك امام كي اقتداء             |
| کیا ہم یا مور کی ضد کی مما نعت ہے؟<br>امر بالمعروف                                                                                                        | .          | اًان                                   |
|                                                                                                                                                           | 777        | المان كي مصلحت                         |
| عروف سے مراد ۲۳۱<br>۱۵مر بالمعروف کا کھم                                                                                                                  |            | د اسلام کی فرا خد لی                   |
| ی امر بالمعروف کاسم<br>6 شعبیرًا ختساب ۲۳۲                                                                                                                |            | ٥ مىلمانوں كى دارالحرب ميں آمه         |
| إساك بالمعروف                                                                                                                                             | 1          | 🔾 كافرول كادارالاسلام مين داخله        |
| ر اللحب (دوده بلاt) ۲۳۲                                                                                                                                   |            | 0 تن شریت                              |
|                                                                                                                                                           |            |                                        |
| کال ترسیلی<br>۲۳۳ قاضی کا فیصله ماطناً بھی نا فذہوگا                                                                                                      |            | نقه کی اصطلاح می <i>ں</i>              |
| کا کا کا میشد باشا کی الد ہوہ<br>املاک مرسله کا خصوصی تھم ۲۳۳                                                                                             |            | امانت اورود بعیت کا فرق                |
| rrr (UI)                                                                                                                                                  |            | O اما نت کا تکم                        |
| کال کے حقوق کی اہمیت<br>عات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ                                                                                                    | ראין כ     | ن مال امانت كى هاقلت                   |

|         |                                               |                  | N 1 (***                                  |
|---------|-----------------------------------------------|------------------|-------------------------------------------|
| ۲۳۱     | امیرالموشین کے فرائض                          | ۲۳۳              | د مشترک احکام<br>منابع هفته مسایشده میشد. |
| ۲۳۲     | ⊙امیرالموشین کی معزولی                        | ۲۳۳              | ن حقیقی ماں کے خصوصی احکام                |
| rrr     | الم تشيع كامسلك                               | ۲۳۳              | حق حضانت                                  |
| ***     |                                               | rro              | ن مال كا نفقه                             |
| ۲۳۳     | انان                                          | rro              | ناں کا موروثی حق                          |
| *1**    | قرآن میں انسان کے بنیادی حقوق                 | rra              | صوتیلی مال کے بعض احکام                   |
| ۲۳۲     | حیات انسانی کے مختلف ادوار فیقتیی نقط کنظر سے | rro              | र्दा                                      |
| ۲۳۳     | پېلا دور                                      | rro              | أى سے مراد                                |
| ۲۳۳     | ר בפת ובפת                                    | rra              | 🔾 مصحف د کیھر کنماز میں قراءت             |
| rrr     | تیسرادور                                      | rmy              | ن أى كى نماز كاطريقه                      |
| rra     | چوتفادور                                      | ۲۳٦              | ر أى كي امات                              |
| tro     |                                               | rmy              | ن طلب علم کی ضروری مقدار                  |
| rra     | اصطلاحیں                                      | rmy              |                                           |
| ۲۳۵     | 0انثاء کے لئے مینہ                            | <b>r</b> m4      | امیزےمراد                                 |
| 44.4    | الفاع                                         | rr2              | ن امیرالمومنین کالقب                      |
| ٢٣٦     | أنعام                                         | rr2              | ء .<br>امیرکےاوصاف                        |
| 44.4    | الفاق                                         |                  | ن امیر کے قریثی ہونے کا مئلہ              |
| 44.4    | انفاق كى مختلف صورتيں                         | rr2              | ا میرکاامتخاب<br>د امیرکاامتخاب           |
| rr2     | انقلاب                                        | 759              | پهلاطريقه<br>پېلاطريقه                    |
| 467     | ن حقیقت بدل جائے تو تھم بدل جاتا ہے           | 789              |                                           |
| 4172    | ن أصولِ فقه كي اصطلاح مين                     | 789              | دوسراطريقه                                |
| rr2     | فقه کی اصطلاح میں                             | 149              | تيسر ي صورت<br>ية                         |
| 474     | <b>181</b>                                    | rma              | چونخص صورت                                |
| rrz     | منکر ہے تم کا مطالبہ                          | kl.•             | ن قبری امارت<br>نام                       |
| *rr2    | رانهار (خون بهانا)                            | r/~              | ن موجوده دور میں انتخاب امیر کی صورت      |
| rrz     | مرداراورذ بيحه كافرق                          | 11.              | ر ووٹ کی شرعی حیثیت                       |
| rea     | أوساط مفصل                                    | 114.             | ر امیرالمومنین کے حقوق                    |
| , , , , | وضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ             | بتنوع و منفرد لم | محکم دلائل سے مزین ہ                      |

| 19          |                                      |             |                                       |  |  |
|-------------|--------------------------------------|-------------|---------------------------------------|--|--|
| raa         | المرتاب                              | ۲۳۸         | اولوالام                              |  |  |
| 100         | اہل کتاب ہے مراد                     | rm          | اولوالا مرسے مراد                     |  |  |
| 100         | ت عصر حاضر کے اہل کتاب               | rm          | اولوالا مركى اطاعت                    |  |  |
| 100         | ن نکاح کی اجازت                      | ۲۳۸         | خداورسول داولوالا مركى اطاعت ميس فمرق |  |  |
| 100         | موجودہ دور میں کتا بی مورتوں سے نکاح | 479         | (1)治()                                |  |  |
| įоч         | الل كتاب كاذبيحه                     | 449         | ر تطهیر کی ووصورتیں                   |  |  |
| ray         | ن اہل کتاب کوسلام                    | rrq         | ج:                                    |  |  |
| ron         | ن قادیا نیوں کا حکم                  | 44.4        | د باغت                                |  |  |
| ran         | ا ال بوى                             | 449         |                                       |  |  |
| ran         | اہل ہوئی ہے مراد                     | 464         | الل بيت                               |  |  |
| ron         | ○اقتداء میں کراہت                    | ۲۵ •        | الل بيت كي فضيلت                      |  |  |
| 109         | المال                                | 10+         | المل ذمه                              |  |  |
| 109         | اليت                                 | <b>10</b> + | ذ مه کے معنی                          |  |  |
| 109         | اہلیت ہے مراد                        | 10+         | ن معاہدین                             |  |  |
| 109         | ن عوارض اہلیت                        | 10+         | () مفتوحين                            |  |  |
| . 109       | (ایوس بونا) کالیا                    | roi         | ( فو جداري قوا نين                    |  |  |
| <b>۲</b> 4• | اياس کي عمر                          | 101         | ن مالي قوانين                         |  |  |
| <b>۲</b> 4• | ايام عشره ذى الحجبه                  | 101         | 🔾 معاشرتی قوانین                      |  |  |
| <b>۲</b> 4• | عشره ذي الحبركاروزه                  | 701         | ن ين آزادي                            |  |  |
| 44+         | المائين                              | ror         | ) عباد <b>ت کا</b> ہوں کی تعمیر       |  |  |
| <b>۲</b> 4• | ایا م بیض میں روز ہے                 | ror         | 🔾 مال داسباب كالتحفظ                  |  |  |
| 141         | ايام تشريق                           | ror         | ن تهذیب کا تحفظ                       |  |  |
| . ryi       | ایا م تخریق میں تمبیرنشریق           | ror         | 7.0                                   |  |  |
| 141         | ایا م <mark>تشریق</mark> میں روز ہ   | ror         | نقض معاہرہ                            |  |  |
| 141         | الم المراجع                          | ror         | 🔾 عهد ذ مه کا قصاص اور دیت            |  |  |
| 171         | ن قربانی کے دن                       | rom         | ن الل ذمه کے حقوق ،ایک نظر میں        |  |  |

۲.

|                      | <b>r•</b>                                           |             | •                                                         |
|----------------------|-----------------------------------------------------|-------------|-----------------------------------------------------------|
| <b>1</b> 21          | ر مطلقه و بیوه )                                    | <b>171</b>  | ايا منح مين روزه                                          |
| 121                  | نكاح كى ابميت                                       | 741         | ایتار (کسی کام کوطات عدو میں کرنا)                        |
| 72.5                 | ايان                                                | 777         | استنجاء <b>میں</b> ایتار                                  |
| r2r                  | لغوى معنى                                           | 777         | 🔾 طاق عدو کی اہمیت                                        |
| <b>7</b> 2. <b>7</b> | ایمان کی حقیقت                                      | 777         | ايجاب                                                     |
| 121                  | ٠ بيط ۽ يامركب؟                                     | <b>77</b> 7 | ايسال ثواب                                                |
| 121                  | تقدیق ہے مراد                                       | 745         | معتز له كانقط نظر                                         |
| 121                  | اعمال کے جزءایمان نہ ہونے کی دلیلیں                 | <b>77</b> 5 | ابل سنت دالجماعت كانقطه نظر                               |
| 121                  | ایمان میں کی وزیادتی                                | 277         | مالی عبادات کے ذریعہ                                      |
| 121                  | اليمان واسلام                                       | ۲۲۱۲        | فج کے ذریعہ                                               |
| 121                  | (اناده کرنا)                                        | 275         | خالص بدنی عبادات کے ذریعہ                                 |
| 121                  | اثاره بے نماز                                       | 440         | ايصال ثواب پر حديثيں                                      |
| 120                  | 🔾 بر ہندتن کی نماز                                  | 440         | لیس للا نسان الا ماسعی ہے مراد                            |
| 120                  | اشاره مے نماز پڑھنے والے کی امامت                   | 777         | ايصال ثواب كى بعض فتيح صورتيں                             |
| 127                  |                                                     | 742         | دعوت كاا ہتمام                                            |
| 124                  | بمعنى اتسال                                         | 147         | قبر پرقاری کو بیشا نا                                     |
| 127                  | بمعنی استعانت                                       | <b>۲</b> 42 | اجرت لے کرایصال ثواب<br>                                  |
| 127                  | مجمعنی سبب<br>محمد الا                              | 147         | FI.                                                       |
| 127                  | بمعتى على                                           | <b>۲</b> 42 | لغوى معنى                                                 |
| 124                  | زائد<br>محوولون و میرون                             | 147         | ں اصطلاح فقہ میں                                          |
| 127                  | معنی بعض اوراس میں فقہاء کے اختلا فات               | 147         | نشرطين                                                    |
| 722                  | امام شافعی کا نقط ُ نظر                             | rya         | ایلا وموقت ومؤبد                                          |
| rza                  |                                                     | ryA .       | ايام جالميت ميں                                           |
| 121                  | طلاق بائن کے معنی                                   | rya         | المامين                                                   |
| 741                  | بادبی (صحرا)                                        | 779         | ن فتم کے بغیرمباثرت نہ کرنے کاعزم<br>۱۲۰۰۰ میں میں میں نا |
| 74A                  | ويهات وصحرا مين نماز جمعه وعميدين                   | 444         | ○ائمہار بعہ کا نقط برنظر<br>○ فقیر ماکلی کی تفصیلات       |
| 12A                  | ایک فاص شراب)<br>مفروات بریده شده ایران افزاره کند. | 121         | ا القدما مي القصيلات مدينة م                              |

| www.KitaboSunnat.com  |                                                              |              |                                         |  |
|-----------------------|--------------------------------------------------------------|--------------|-----------------------------------------|--|
|                       |                                                              | rı           |                                         |  |
| M                     | مندے کنویں ہے کتنے فاصلہ پر کنواں کھودا جائے                 | 1/4 A        | بازل (آٹھ سالداونٹ یااؤٹن)              |  |
| M                     | بائن (طلاق کی ایک خاص صورت)                                  | 1/4 A        | (باز-پرغه) (باز-پرغه                    |  |
| M                     | 🔾 طلاق بائن صغریٰ                                            | r4A          | بازېږنده كاحكم                          |  |
| M                     | بائن ہونے کی سات صورتیں                                      | <b>1</b> 4A  | باضغه (زخم کی ایک خاص صورت)             |  |
| <b>r</b> A <i>r</i> * | 🔾 طلاق بائن كبرى                                             | 12A          | اس زخم کا قصاص اور دیت                  |  |
| 14.17                 | 🔾 طلاق بائن کا تھم                                           | r/A          |                                         |  |
| rad                   | بغلب (طوطا)                                                  | r <u>~</u> 9 | ن باطل وفاسد کا فرق                     |  |
| 740                   | طوطے کی تلاوت پر بحدہ؟                                       | 1/29         | باطل طريقة بركعانا                      |  |
| 740                   | (ثهدی نبیذ)                                                  | r∠9          | باطنيه                                  |  |
| ray.                  |                                                              | 1/4          | فرقة باطنيه كےعقا ئداوران كاحكم         |  |
| PAY                   | O لفظ ہتلہ سے طلاق                                           | 1/4          |                                         |  |
| ray.                  |                                                              | 1/4          | محتلف صور تنب <i>ی</i>                  |  |
| PAY                   | لفظ بتد عللاق                                                | 1/4          | ن باغیوں سے کب جنگ کی جائے؟             |  |
| YAY                   | (ناف کے نیچودم آجانا)                                        | PAI          | ن جنگ میں زم روبہ                       |  |
| 7.47                  | غلام اور با ندی میں عیب                                      | rai          | ،<br>ناغیو <i>ل کے ت</i> صرفات          |  |
| MZ                    | 5.5.                                                         | MI           | ن مفسدین کے خصوصی احکام                 |  |
| MZ                    | بجيره سے مراد                                                | PAI          | باکره (کواری لاکی)                      |  |
| MZ                    | ن غیراللہ کے نام پر چھوڑ ہے ہوئے جانور                       | PAT          | غیر شو ہر دیدہ یا کرہ کے حکم میں ہے     |  |
| <b>17</b> A.A.        | مر (سندر)                                                    | PAT          | زانيهکاهم                               |  |
| 14.4                  | ن سمندرکاپائی                                                | PAT          | - '<br>نکاح کی اجازت                    |  |
| raa                   | <ul> <li>کری جانوروں کے بارے میں فقہاء کی رائیں</li> </ul>   | PAT          | رونا، ہنسنااور سکوت رضامندی کی علامت ہے |  |
| <b>7</b> A 9          | نام ما بوحنیفهٔ کا مسلک اور دلیل<br>مرکز براهم               | ra r         | ن باری کی تقسیم                         |  |
| 7/4                   | ن سمک طانی کاشم<br>در محرور و معرفیان                        | rar          | ن تا کی سرا                             |  |
| 7/4                   | ی بخری سفر مین نماز<br>⊙سیر می در دارد. تا                   | rar -        | رائح                                    |  |
| rq+<br>~•             | ○ سمندری سفر میں تدفین<br>○ سمندری سفر کی دُعاء              | rar          | بالوي (گنده کنوال)                      |  |
| <b>19</b> *           |                                                              | in<br>Tar    | مندے کوئیں کے احکام                     |  |
| <b>79•</b>            | (منهاورشرمگاه کی بدیو)<br>موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ |              | '                                       |  |

| www.KitaboSunnat.com |                                                                            |              |                                                             |  |
|----------------------|----------------------------------------------------------------------------|--------------|-------------------------------------------------------------|--|
|                      | rr                                                                         |              |                                                             |  |
|                      | کیاطلاق بائن طلاق بدی ہے؟                                                  | r9•          | اگر بیوی میں پیمرض ہو؟                                      |  |
| F• F                 | بدل خلق (پیزی)                                                             | <b>19</b> 1  | (نابية جانور)                                               |  |
| m•m                  | ر پیران<br>آ گاڑی کی مختلف مروجہ صورتیں                                    | <b>r</b> 91  | ً تا بینا جا نورکی نیچ اور قربانی                           |  |
| <b>r*</b> • (*       | ن زرهانت                                                                   | <b>79</b> 1  | <i>-9</i> 2.                                                |  |
| h.* h.               | ما لک مکان کا ابتداء معامله میں گیزی بینا                                  | <b>191</b>   | ر لغوی معنی                                                 |  |
| r•6                  |                                                                            | <b>19</b> 1  | ر اصطلاحی تعریف                                             |  |
| ۳۰۲                  | و حق ملكيت اورحق تبعنه                                                     | 797          | 🔾 کوئی بدعت حسنہیں ہے                                       |  |
| <b>F</b> *4          | ن حقوق کی خرید و فروخت                                                     | <b>79</b> 6  | ،<br>ر بدعت ۔۔ یہ یث رسول کی روشن میں                       |  |
| T+4                  | ن زیر بحث مئله میں فقبها ء کے ارشادات<br>نه بر بر                          | 1 11<br>190  | ر   بدعت اورسلف وصوفیاء کے اقوال                            |  |
| ۳۱۰                  | مانعین کے دلائل اوران کا جائز ہ                                            | –            | ن مرتکب بدعت، فقها ی نظر میں                                |  |
| <b>11</b> 11         | ن دوسری اور تیسری صور توں کا حکم<br>پیت                                    | <b>79</b> ∠  | د علامات                                                    |  |
| rii                  | ر چونقی صورت                                                               | <b>79</b> A  | <ul> <li>نفرادی عباوت اجتماعی طور پرادا کی جائے؟</li> </ul> |  |
| rii                  | (اون )                                                                     | <b>199</b>   | کا در کار سری کو جبری پڑھنا<br>د کار سری کو جبری پڑھنا      |  |
| rir                  | بدوصلاح (مچل کی تیاری)                                                     | <b>799</b>   | ر مهواد مراه و مراه برای پر هنا<br>دو <b>ت کالفی</b> ن      |  |
| rir                  | بدوصلاح سے مراد                                                            | <b>799</b>   | ک وست کا بین<br>د که خاص بهیئت و کیفیت کی تعیین             |  |
| rir                  | راوت (ایک خاص دستادیز)                                                     | 799          | <b></b>                                                     |  |
| rir                  | (صحتيالي) 🔣                                                                | r••          | د اضافه وکی کاابهام<br>« مستریم                             |  |
| rir                  | مریض کی درمیانِ نماز صحت یا بی                                             | ۳••          | ر مستحبات کوداجب کا درجه دینا<br>تا می بر                   |  |
| rir                  | (پائخان) کان                                                               | <b>r•</b> 1  | د. موقع محل کی عدم رعایت                                    |  |
| rir                  | ن نقبی احکام                                                               | <b>17</b> +1 | ن غيرملموں ہے شبهہ                                          |  |
|                      | پاخانہا پاک ہے<br>ا                                                        | P+1          | يد عى طلاق                                                  |  |
| <b>"</b> !"          | استنجاء کب واجب ہے؟                                                        | r•1          | Oطلاق بدی کا تھم                                            |  |
| PIP                  | يا خانه کې را که کا حکم                                                    | r-1          | طلاق دینے کا صحیح طریقہ                                     |  |
| rir                  | نياغيث وبعوض (مچمرادريو)                                                   | r•r          | ن بدگی باعتبار وقت                                          |  |
| rir                  | میر اور پیو کے احکام<br>مجھم اور پیو کے احکام                              | r•r          | 🔾 حالت وحيض ميس طلاق كاحكم                                  |  |
| rir                  | ۴ سراور پیوکھا تا درست نہیں<br>مچھراور پیوکھا تا درست نہیں                 | r•r          | 🔾 غير مدخوله بيوى كوحيض مين طلاق                            |  |
| rir                  |                                                                            | r•r          | ر بدى به لحاظ عدر                                           |  |
| · mr                 | مچھراور پسوے پانی تا پاکٹبیں ہوتا<br>رد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ |              | محکم دلائل سے                                               |  |
|                      |                                                                            |              | <u> </u>                                                    |  |

|                                 | r.               | rı                                                                                                             |             |
|---------------------------------|------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| مجهمركو برا بھلا كينے كى ممانعت | سالہ             | عصمت انسانی کی اہمیت                                                                                           | 1719        |
| J.                              | سالد             | وطي بالشبدكي صورت مين مهركا وجوب                                                                               | 719         |
| يروك (اونث كى بينفك)            | ساله             | ( <del>Z</del> )                                                                                               | 1719        |
| لکیل (ایک مخصوص مقدار سافت)     | ۳۱۳              | بطخ اوراس كاحجمونا                                                                                             | 219         |
| ن بریدکی مسافت                  | ۳۱۳              | الطخ كا كها تا                                                                                                 | 1719        |
| ر پوشل نظام کی نقبی حیثیت       | rir              | نطرا ا                                                                                                         | 719         |
| ن منی آرڈر کا شرعی تھم          | 110              | 🔾 باطل اور فاسد کا فرق                                                                                         | <b>1</b> 19 |
| ن عبرضعیف کی ایک رائے           | وات.             | ن صاحب کشاف کی وضاحت ا                                                                                         | rr•         |
| ( کاٹن کا کپڑا )                | ria              | (نچر)                                                                                                          | - 11        |
| (باغ)                           | 714              | 🔾 فچر کا جھوٹا اور دوسرےا حکام                                                                                 | 271         |
|                                 | MIA              | بقل (سبزی)                                                                                                     | mrr .       |
| حديث كم يبدأ باسم الله كي تحقيق | MIA              | ن سنريوں ميں ز کو ة                                                                                            | ٣٢٢         |
| کیالبم الله جز وسورت ہے؟        | רוץ              | (28)                                                                                                           | ٣٢٢         |
| راتمازين                        | MA               | ن گائے کا فضلہ                                                                                                 | ٣٢٢         |
| ن کھانے سے پہلے                 | 112              | ن گوشت، ذیخ اور قربانی                                                                                         | ٣٢٢         |
| ن جماع اور ذیج سے پہلے          | <b>F1</b> 2      | د گائے کی زکوۃ                                                                                                 | rrr         |
| بضاعت ا                         | <b>171</b> 2     | ر ہندوستان میں ذ <sup>نع</sup> گاؤ کی ممانعت<br>—                                                              | rrr         |
| قرض کی ایک خاص صورت             | P12              | (t,) • <b>(t</b> ,)                                                                                            | 270         |
| بُصاق (تحوك)                    | MIA              | こなりか                                                                                                           | rra         |
| تھوک کے احکام                   | MIA              | نمازين                                                                                                         | 220         |
| انسان کاتھوک پاک ہے             | MA               | (مرده بدونا                                                                                                    | ٣٢٦         |
| تھوک چاشنے سے کب روز ہٹو ٹے گا؟ | MIA              | للغم المنافق ا | ٣٢٢         |
| مسجد میں تھو کنا                | ria.             | 🔾 بلغم پاک ہےاور ناقض وضوئییں                                                                                  | ٣٢٦         |
| (باز)                           | MIA              | کھانے کے ساتھ څلو طبلغم کا تھم                                                                                 | PTY         |
| پیاز کھا کرمبجد میں جا تا       | F19              | بوغ                                                                                                            | rry         |
| يقف                             | P19              | بلوغ ہے احکام شرعیہ کا تعلق                                                                                    | rry         |
| محکم دلائل سے م                 | Siète e Caire de | موضوعات بر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ                                                                             |             |

| <b>77</b> 2 |  |
|-------------|--|

277

277

277

٣٢٨

271

279

24

279

279

774

mm.

2

227

227

22

مهماس

2

مهما

بندقه (بندوق)

بندوق ہے شکار کا مسئلہ

ونكل (انكل)

انگل کی دیت

(16)

() ألو كے فقهی احکام

ألوطال بياحرام؟

(پیثاب) لیثاب

پیثاب کے فقہی احکام

پیثاب ہے یا کی کاطریقہ

ال فرقه کے عقائد

بیم (چوپایه)

بهيمه كي تعريف

🔾 طلال وحرام چویائے

ن چویایہ کے ساتھ بدفعلی

بيان كى تعريف

ن بیان کے ذرا کع

🔾 قولى وتعلى بيان

بیات (شبخون)

بيان (أصول فقد كي المدا صطلاح)

🔾 درجات کے لحاظ سے بیان کی یا پنج صورتیں

بیثاب کس کایاک، کس کانا ماک؟

بَهَالُ (ایک کراه فرقه)

کیا بچوں اور بچیوں کے پیٹاب کا حکم ایک ہے

ألوكومنحوس مجصنا

ألوكاحجوثا

224

24

244

**77**2 244

277 277 m #2

277

22

27

TTA

٣٣٨

٣٣٨

224

TTA

229

229

779

٣٣٩

200

٣/٠

44

٣/٠

ابهم

١٩

ز کو ة میں کب بنت مخاص واجب ہوتی ہے؟ (بنگ)

ن علامات بلوغ

ن بلوغ کی عمر

🔾 درمیان نماز وضوٹو ٹ جائے

ن ضعیف قوی کی امامت نہیں کرسکتا

ا عمارت کی پیچ اوروقف

ن عارت رئن كاحكام

اسلام سے پہلے بٹی کےساتھ سلوک

(عمارت كااجاره

○ عمارت كاغصب

بنت (بنی)

🔾 كفالت ويرورش

بیٹی اور بیٹے میں فرق کی وجہ

(رضاعی بٹی کے احکام

ن سوتلی بیٹی کےاحکام

ونت بون (دوسالهاونثی)

ونت مخاص (ایک سالدانشی)

ن دواءُ بِعِنْكُ كِعانا

🔾 بھنگ کھا کرطلاق ویدے؟

ز کو قامی کب بنت لبون واجب ہوتی ہے؟

260

0 میراث

0ہبہ

🔾 معذورنماز کے دوران صحت مند ہوجائے

رناع

٣٣٦ ماساس محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن

ن بيان تقرير

ىيان تغيير

0 بيانٍ تغيير

ن بيان تبديل

ن بیان ضرورت

*ايان حال* 

ن بيان عطف

بيت

بيتالله

نتمير كعبدكى تاريخ

ن کعبہ میں تماز

بيتالمال

ن ذرائع آمدنی

(خريدوفرونت)

🔾 معصیت میں تعاون نہ ہو

ن غرر ہے محفوظ ہو

ن ئىغ كى تعرىف

ن کے کارکان

نزاع كاانديشه ندبو

ن و کیھنے کا موقع دیا جائے

نقاضةً أيع كي خلاف شرط ند مو

ن خريدوفروخت كاحكام مين چند بنيادي أصول

ن مُصادف

ن دهوکه نه بو

نشرائطانعقاد 300 ۲ نشرا ئط نفاذ ساماسا MO0 نشرا ئطصحت ساماسا 200 نشرطِلزوم ماماسا 200 0 تکم ماماسا 200 ن بيع تا فغرلا زم اورغيرلا زم MAY ماماسا ن بيع موتون MAY ماماسا ن بیان میں تا خیر کا مئلہ نا حائز بھے کی صورتیں MAY ماماسا ن بيع مكروه (حیمت دار کمره) MAY 200 ن بيع بإطل و فاسد ن بیت میں داخل ہونے کی شم MAY 200 ناعتبار قبت بيع كالتمين MO2 MAA ن باعتبار مبيع بيع كي قتميس بيت الله كي مختلف تام 207 4 ن باعتبار مدت بیع کی قتمیں MOA MAA ن بخ فرر MOA ٣٣٨ ن بيع مُبَل الحبله 🔾 کعبہ کی حمیت پرنماز MOA 779

ن بيع ملامسه

ن بيع منايذه

ن تخصاة

🔾 مزاہنہ اورمحا قلہ

ن بيع حاضرللبادي

نلقى جَلَب

نجش

نظ كرييه

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

بيع سنين ومعاومه

ن يع المضامين والملاقيح

يلام)

ليعانه)

قرض رِنفع حاصل کرنے کا حیلہ)

779

779

MO.

MO.

101

101

201

MAY

MAY

MAY

MAM

202

10.

109

M09

209

**MY**+

**MY**•

**~**4•

**M41** 

244

244

MYY

**777** 

777

242

| WWW.Kitabosumat.com |                                                                            |               |                                                    |  |
|---------------------|----------------------------------------------------------------------------|---------------|----------------------------------------------------|--|
| MI                  | بيئت                                                                       | ۳۲۳           | ن خریدوفروخت میں تنافس                             |  |
| rai                 | ) بیعت امارت کی تعبیر                                                      | 240           | ن معراة                                            |  |
| rar                 | ن بیت کا طریقه                                                             | 240           | ن بي بالتعالمي                                     |  |
| rar                 | عصرحاضر میں بیت کی ممکن انسل صورت<br>کا میں معسر میں بیت کی ممکن انسل صورت | <b>.</b>      | ن مع جا مکیہ                                       |  |
| MAT                 | رائے دہی کی شرع عمر                                                        | ۳۲۲           | ن ڪالوقاء                                          |  |
| ۳۸۳                 | ) عورتول سے بیعت<br>نام                                                    | <b>74</b>     | تالاب میں مجھلی کی ہیچ                             |  |
| ۳۸۳                 | ن بیعت تصوف اوراس کاما خذ<br>ن                                             | <b>77</b> 2   | 🔾 حدیث نبوی کی روشنی میں                           |  |
| rar                 | ( کواں )                                                                   | <b>77</b> A   | ن فتها مکی رائیں                                   |  |
| <b>r</b> \r'        | ے جب بورایا نی تکالا جائے<br>ا                                             | <b>244</b>    | ن حنفيه كانقطهُ نظر                                |  |
| ۳۸۳                 | ن بعض مشتنعیات<br>ن بعض مشتنعیات                                           | <b>749</b>    | 🔾 سر کاری تالاب کاا جاره                           |  |
| <b>ም</b> ለም         | ن چھوٹے جانورول کے مرجانے کا حکم                                           | <b>172</b> •  | ن پرمعالمه باطل ہے یا فاسد؟                        |  |
| ۳۸۳                 | ٠ مرده کی یا کی اور تا یا ک                                                | 121           | 🔾 څخص تالا ب کی محیلیوں کی خرید و فروخت            |  |
| ۳۸۳                 | اگر يورا ياني نكالناممكن نه بهو؟                                           | 1721          | ن حوض یا تالا ب میں ازخود محصلیاں آ جا ئیں         |  |
| 200                 | ن جب بإنى نكالنامتحب ہے                                                    | r2r           | () درخت پر گلے ہوئے مجلوں کی ہیں                   |  |
| <b>7</b> 00         | ن دوسر نقعهاء کی آراء                                                      | r2r           | ن نوٹوں پریشۃ لینا                                 |  |
| <b>7</b> 00         | بنین (ثبوت کے ذرائع)                                                       | 727           | ن فرض تع                                           |  |
| <i></i>             | مبوت کے مختلف ذرا کع<br>مبوت کے مختلف ذرا کع                               | <b>727</b>    | ن بعندے بہلے بھ کامئلہ                             |  |
| <b>17</b> 1/2       | (5)t                                                                       | <b>727</b>    | اجادیث نبوی کی روشنی میں                           |  |
| ۳۸۷                 | تا بعی کی تعریف<br>تا بعی کی تعریف                                         | r2r           | ثوافع كانقطه نظر                                   |  |
| ۳۸۷                 | ن مخضر مین                                                                 | r2r           | مالكيه كانقطئه نظر                                 |  |
| ۳۸۸                 | ) افاضل تا بعين                                                            | <b>172</b> 17 | حنابله كانقط نظر                                   |  |
| ۳۸۸                 | ن فتهاء مدینه                                                              | <b>172</b> 17 | حنفیہ کی رائے اوران کی دلیل                        |  |
| MA                  | ن امام ابوصنیفهٔ تالبی تھے                                                 | 720           | حنفي نقطه نظري تفصيل                               |  |
| <b>17</b> /19       | Z.t                                                                        | 124           | قبفنه سے مراد                                      |  |
| <b>5</b> 70.9       |                                                                            | 724           | فقہاء کے بہاں ندکورہ قبضہ کی مختلف صورتیں          |  |
| <b>17</b> 0.9       | تابوت میں تدفین                                                            | r21           | قبضہ سے پہلے ت <sup>ی</sup> ع کی ممانعت کی اصل علت |  |
| <b>5</b> 77.9       | تأتأ (توتلانے والا)                                                        | ۳۸•           | خلاصہ بحث                                          |  |
| <b>₩</b> 6.         | المقال أما لكرالم                                                          | r.            | 🔾 خرید وفروخت میں شرط                              |  |

| www.KitaboSunnat.com . |                                                 |                 |                                                           |  |
|------------------------|-------------------------------------------------|-----------------|-----------------------------------------------------------|--|
|                        | <b>r</b> ∠                                      |                 |                                                           |  |
| ۹ • ۲                  | CE                                              | <b>r9</b> •     | ن تو تلانے والے کی طلاق                                   |  |
| r*• q                  | میراث کی اصطلاح میں                             | <b>~9</b> •     | المراجب المراجب                                           |  |
| ۹ 4م                   | منتان (لنگوٹ)                                   | ۳9٠             | ( شوہرکوتادیب کاحق                                        |  |
| /*+ q                  | لنگوث اور جائگیه کاهم                           | 1791            | د استاذ کوتاویب کاحق                                      |  |
| ب .<br>و •م            |                                                 | <b>1</b> 91     | تأسيس (أصول نقه كي ايك اصطلاح)                            |  |
| ب<br>• • م             | بيان تبديل                                      | <b>1</b> 791    | تافیف (أن کهنا)                                           |  |
| M+                     | بوب بری<br><b>ترب</b> (نفنول فریی)              | <b>1</b> 791    | د نمازی <i>ن آف کب</i> نا<br>در دارین کوشک                |  |
|                        | اسراف اور تبذیرین فرق                           | <b>797</b>      | ر والدین کوأف کهنا<br>تا کید                              |  |
| ۱۰/۱۰                  | اسراف کی ممانعت                                 | <b>797</b>      | ر طلاق میں تاکید<br>در طلاق میں تاکید                     |  |
| MII<br>MII             | المسرات في مما تعت<br>رو في كا نكثرا مجينك وينا | mam<br>mam      | و طاق کی لید                                              |  |
| ال <sup>ا</sup> ا      |                                                 | rar             | ن انثورنس کا مسئلہ                                        |  |
| MI                     | رژهیلا)<br>نبنم                                 | m91m            | ر انشورنس کی مختلف صورتیں                                 |  |
| ۱۱۱                    |                                                 | <b>79</b> 6     | د. بالهمی تعادن برمنی انشورنس                             |  |
| רוו                    | منحک تبسم اور قبقهه کا فرق                      | 290             | د مرشیل انشورنس                                           |  |
| ۳۱۱                    | رسول الله صلى الله عليه وسلم كأعمل              | 290             | د سرکاری انشورنس                                          |  |
| MIT                    | نماز میں تبسم                                   | ۳۹۲             | ر تعاون پرمنی انشورنس کا حکم                              |  |
| rir                    | ایجاب نکاح کے وقت تبسم                          | 294             | د سرکاری انشورنس کا تھم                                   |  |
| rir                    | ريع العين                                       | ٣٩٢             | د : تجارتی انشورٹس کے متعلق علماء کی رائیں                |  |
| rir                    | E. C.                                           | <b>19</b> 2     | ے مجوزین کے دلائل<br>کا سے من                             |  |
| MIT                    | د نماز من تبلغ                                  | ۳9 <i>۸</i>     | ن ان دلائل پرایک نظر<br>مربر تا برایک نظر                 |  |
| 414                    |                                                 | <b>(*</b> •1    | ک تاجائز قرارد ینے والوں کی دلیلیں<br>دیں میں کا سیسے نوا |  |
| MIT                    | (ایک مالدگائے)                                  | . M. r          | ر ان دلاکل پرایک نظر<br>د حادثات کاانشورنس                |  |
| ۳۱۳                    | سبیت (رات مین نیت کرt)                          | L+ A<br>L+ L    | ر حادہ ت اسور س<br>ندوستان کے موجودہ حالات میں            |  |
| ۳۱۳                    | ن روزه کی نیت کاونت                             | r• Y            | ن خلاصة بحث                                               |  |
| רור                    | تبين الم                                        | ۳•۸             | (Lit                                                      |  |
|                        |                                                 | ۳•۸             | لغوی معنی<br>لغوی معنی                                    |  |
| ירור                   | شکالی (مسلسل کسی کام کوانجام دینا)              | Γ*A             | ر مفسرین کے نزویک                                         |  |
| מות                    | قضاءرمضان میں تألع                              | r* 9            | ر اُصولِ فقه کی اصطلاح میں                                |  |
| الدالد                 | كفارهُ ظهار مين تنابع                           | ۹ ۱۲۰           | تاً نبل ( کھلی کہنیوں میں نماز کی کراہت)                  |  |
|                        | د موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ            | ین متنوع و منفر |                                                           |  |

www.KitaboSunnat.com ترام كرناالله بى كاحق ب 610 777 كصيب (وادى مصب من تظهرنا) 110 747 110 ( تجویدگی ایک اصطلاح) 777 MIY تقيق مُناط (أصول فقد كايك اصطلاح) 417 770 712 ا (ٹاکش) 710 414

ثالثی کے اُصول

744

MYY

744

MYY

714

۲۲۸

711

٠٣٠

٠٣٠

٠٣٠

ا۳

اسهم

771

تخليل O طلاق مغلظه میں تحلیل

ن حلاله کی نیت ہے نکاح نماز میں سلام پھیرنے کا حکم O طال كراالله بى كاحق ب

تحلیف (نتم کمانا) فتم كب كلائي جائے؟ كن أموريس فتم كااعتبارنبيس؟ سنك كاطر بقهاوراس كاثبوت

بیٹھنے کے بعد نطبه جمعه کے دوران

MYA MYA

749 749 749 749 749

(میراث کی ایک اصطلاح)

( اُصول فقه کی ایک اصطلاح)

تخارج

🔾 تخصیص اوراشٹنایس فرق

پیم اورنٹخ کے درمیان فرق

MIA MIA 719 719

719

414

412

MIN

MIA

MIA

MIA

74.

441

MYI

41

MYY

722

777

722

محکم دلائل سے مزین متنو

74. 74

تجليل (جانور براوژهناژالنا)

(جمائی لیما)

ن ہارے زمانہ میں تویب کا حکم ن خواص کے لئے اہتمام تحارت تجارت کے آ داب

اعتكاف يستالع

جمائی کے آداب

تجارت میں جھوٹی قتم

عيب يوشي مویشی کا مفتلاک سے تحفظ قربائی کے جانورکا اوڑ ھنا تَنْجُمير (كفن كودهو ني دينا)

کتنی باردھوتی دے اگر حالت واحرام بین موت ہو؟

أفآده زمين كيآباد كاري تحرى استقبال قبله مين تحري

کیاا ستقبال قبلہ،قبلہ برت ہے؟ 🔾 پاک ونا یاک برتنوںاور کیڑوں کااختلاط نمازی رکعات میں شبہ " ( زكوة مين اشتباه

(غلام آزادكرنا)

🔾 نماز میں تح یمہاوراس کے الفاظ

14 ن تخصیص کے ذرائع انباني اجزاء سے علاج 777 441 ن تخصیص اور تقیید میں فرق اعضاء کی پیوند کاری ٣٣٣ 477 اعضاءانساني كىخر يدوفروخت ۵۷۲ ساسام だよ ن شری احکام میں تخفیف کے اسباب 447 ساساس ركوع كامتنى بطريقه ن سغر 7 444 ن باري (غلام کوآزاد کرنے کی ایک صورت) 447 🔾 د شواري وتنگي مهراما (تجويد كي ايك اصطلاح) **ሶ**ዮአ نقص ماسوما MM ن تخفف کی مختلف صورتیں ma . (منی). **ሶ**ዮአ 750 0اسقاط مٹی ہے تیم **ሶ**ዮለ نفتيص MA منى كاكھانا 0إيدال ۲۲۸ MA تراوت نقذيم ۲۳۸ MA 🔾 تھم اور رکعات ونافر 770 **የ**የሌ 0 تغيير 70 جماعت 779 ر زمیس (رمیس 3 ) وتت MA . تخيير MA تضاء 100 ن طلاق میں اختیار 70 (نیت MA+ لذاخل 4 ن قرأت كى مقدار MAI سزاؤل میں بداخل متفرق احكام 777 MAI نرائض کی اصطلاح میں تروی کامل 777 MAI ترائ اگر دورکعت فاسد ہوگئی؟ 747 M21 نماز میں تداعی کامفہوم امام خوش خوال يا درست خوال؟ ٢٣٨ 701 ند اوی ایک سے زیادہ امام ٢٣٨ ror كوئى سورت يا آيت چيوك كي؟ بُما دات علاج MM MAY 779 نباتات سےعلاج ريالتي اركر بيشمنا) rot **حُوَانات ہے علاج** 779 نمازيس يالتي ماركر بيثعنا COL حرام اشياء يعلاج 44. rar ناياك اشياء سے علاج ابم رد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ محکم دلائل سے مزین متنوع

|            | www.Kitabo                                              | Sunnat.com      |                                      |  |  |
|------------|---------------------------------------------------------|-----------------|--------------------------------------|--|--|
| <b>r•</b>  |                                                         |                 |                                      |  |  |
| الام       | نبم الله کی فقهی حیثیت                                  | rar             | وضويل ترتيب                          |  |  |
| M41        | ن بسم الله سے کا موں کی ابتداء                          | ror             | نمازوں میں ترتیب                     |  |  |
| 44r        | ۷۸۷۷ في نبيس                                            | rar             | 🔾 سورتوں میں ترتیب                   |  |  |
| <b>444</b> | سميع (سمع الله لمن حمه ه کهنا)                          | ror             | ○ کلمات واذان م <i>یں تر</i> تیب<br> |  |  |
| 44r        | كون كيم؟                                                | rot             | ترجمان                               |  |  |
| 74Y        | (کوہان کی طرح بناہ)                                     | ror             | طلاق می ترجمان ہے مدولینا            |  |  |
| 444        | قبر میں تسنیم                                           | rar             | 87                                   |  |  |
| ۲۲۲        | الشيك                                                   | 200             | اذان مِن ترجيع                       |  |  |
| ۳۲۲        | ن غیرنماز میں تشهیک                                     | 200             | رژهال)                               |  |  |
| 444        | الشهد الشهد                                             | 767             | <b>1</b> 27                          |  |  |
| ۳۲۳        | ن تشهد کے کلمات                                         | 50 m            | اذ ان میں رسل                        |  |  |
| ۳۲۳        | 0 دوبر سے احکام                                         | 50°             | تزكير                                |  |  |
| ٣٩٣        | نصحیح (علم فرائض کی ایک اصطلاح)                         | raa             | محواہوں کا تزکیہ<br>-                |  |  |
| 444        | تفديق                                                   | raa             | ن حدیث کی اصطلاح میں                 |  |  |
| ۳۲۳        | ایمان کی حقیقت                                          | 201             | E                                    |  |  |
| ۳۲۳        | تصفیق (ایک باتھ کی پشت پردوسراباتھ مارنا)               | ۲۵٦             | رکوع اور بحده کی شبیع<br>            |  |  |
| 647        | تصور                                                    | ray             | السحيم (ساه کرنا)                    |  |  |
| ۵۲۳        | ے جان تصویریں                                           | ra∠             |                                      |  |  |
| ۵۲۳        | ) جاندار کی تصویر                                       | ra∠ "           | ن نماذ <u>ش</u> سلام                 |  |  |
| ۲۲۳        | ن تصویرین بطریق احترام                                  | <b>~</b> 0∠     | ت سلام کا طریقه                      |  |  |
| ۸۲۳        | ) بے مایہ تصویریں                                       | <b>~</b> ∆∠     | ن سلام کے آ داب                      |  |  |
| 44         | 🔾 مشر کانه تصورین                                       | ran             | ے الفاظ                              |  |  |
| <b>~∠•</b> | 🔾 لِعِض اورا حکام                                       | 701             | O سلام کے بعض آ داب<br>———           |  |  |
| rz•        | تطيق                                                    | ra9             | تسْمِيَه                             |  |  |
| rz.        | ۔۔۔<br>ترجیے ہے پہلے طبیق                               | r09             | نام دکھنا                            |  |  |
| r21        | <b>بہلائقط نظر</b><br>وضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ | <b>64.</b>      | نام رکھنے کے اسلامی اُصول            |  |  |
|            | وصوعات پر مسلمل معت آن لاین متنبہ                       | متنوع و مسرد مو | משנק נענט שב אנים                    |  |  |

| www.KitaboSunnat.com |                                                           |                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |  |  |
|----------------------|-----------------------------------------------------------|-------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
|                      | <b>r</b> i                                                |                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |  |  |
| ۳۸۲                  | ن زانی کوشېرېدرکرنے کی سزا                                | ۳۷۱               | دوسرانقطه نظر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |  |
| MAT                  | را ہزن اور شہر بدر                                        | r2r               | ن تطبیق کی صورتیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |  |  |
| ۳۸۲                  | النير النير                                               | ۳۲۵               | ن رکوع میں تطبیق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |  |  |
| MAY                  | حقیقت کی تبدیلی کااڑ                                      | ۳۵۵               | تطلیق (طلاق دینا)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |  |  |
| ۳۸۳                  | طلق الله مين تبديلي سے مراد                               | ۳۷۵               | تطوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |  |  |
| ۳۸۳                  | نفخیل (جنسی خوابش کی محیل کی ایک مورت)                    | ٣٤٥               | تعاطی (خرید و فروخت کی ایک صورت)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |  |  |
| ۳۸۳                  | تغریعی (اُصولِ فقه کی ایک اصطلاح)                         | ۳۷۵               | زبان سے <b>بو لے بغیر خری</b> د و فروخت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |  |
| <b>የ</b> ለ የ         | تغريق                                                     | ۳۷                | تعربي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |  |
| ۳۸۳                  | د دائی فرقت کے اسباب                                      | ۳۷                | نماز میں تعدیل کا تھم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |  |
| <b>የ</b> ለሮ          | ⊙ وقتی فرن <i>ت کے</i> اسباب<br>-                         | 14L               | تزي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |  |
| 740                  | 🔾 جوصورتیں طلاق کے حکم میں ہیں                            | <b>744</b>        | ن تعزير كا ثبوت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |  |  |
| ۵۸۳                  | 🔾 جن صورتوں میں قاضی کے فیصلہ کی ضرورت نہیں               | 722               | ن تعزیر کن جرائم پر ہوگی؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |  |  |
| ran                  | <ul> <li>قانون طلاق میں شریعت کا توازن واعتدال</li> </ul> | MA                | د تغزیری صد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |  |  |
| ran.                 | تفير                                                      | ۳۷۸               | ن تعزیراً قمل کی سزا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |  |  |
| ٢٨٦                  | (لغوى معنى                                                | rz9               | ن تعزير ما لي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |  |
| MAZ                  | ) اصطلاحی تعریف                                           | rz 9              | المات |  |  |  |
| 17AZ                 | ن تغییر قرآن کے ماخذ                                      | rz9               | ن طلاق میں تعلیق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |  |  |
| <b>የ</b> አባ          | نغير بالرائ                                               | <i>۳</i> ۸٠       | النبيت (ظلم وزيادتی)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |  |  |
| r4+                  | ن تغییر کے لئے ضروری علوم                                 | rA+               | ن حصت شو بركاحكم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |  |  |
| ۲۹۱                  | تفصيل                                                     | ۳۸۰               | تُعوِّقُ (اعوذ بالله الخريرُ هنا)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |  |  |
| 191                  | تقبيل                                                     | ۳ <b>۸</b> ۰      | آغاز <b>تلاورت</b> مِس تعوذ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |  |  |
| اوم                  | -<br>نبچوں کا بوسہ                                        | r/A •             | نماز مل تعوذ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |  |
| 797                  | 🔾 بالغول کے بوسہ کا حکم                                   | MAI               | ٹاکال ہا آراءت کے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |  |  |
| 199                  | 🖒 بيوي كابوسها ورنقض وضوء كالمسئله                        | MAI               | تعتين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |  |
| ٣٩٣                  | O بورے حرمت مصاہرت<br>                                    | MAI               | تعین کی مختلف صورتیں<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |  |  |
| ۳۹۳                  | تقرير (أصول نقه كي ايك اصطلاح)                            | MAI               | تغریب (شهر بدر کرنا)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |  |  |
|                      | موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ                        | ن متنوع و منفرد ا | محکم دلائل سے مزیز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |  |  |

٣٢

| ۵۲۲          | مالكيداور شوافع كانقطه نظر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۳۹۳                   | (بالكانا)                                               |
|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|---------------------------------------------------------|
| ٥٢٣          | تكليف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | المفالد               | قج میں بال کٹانے سے متعلق چند ضروری احکام               |
| ۵۲۳          | تشرع اسلامی کا توازن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ١٩٣                   | تقليد                                                   |
| ٥٢٣          | کیا کفاراحکام اسلامی کے مکلف ہیں؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٣٩٣                   | لغوى معنى                                               |
| ۵۲۵          | تلاوت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 790                   | اصطلاحي تعريف                                           |
| ۵۲۵          | 🔾 تلاوت کی مقدار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۳۹۲                   | تقليد كاحكم                                             |
| 674          | ن تلاوت کے آواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٣٩٦                   | فروعی احکام میں تقلید                                   |
| 012          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٣٩٦                   | ايمان وعقيده مِن تقليد                                  |
| 012          | تلبيه كالفاظ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>79</b> A           | ○ تقلید—ایک ضرورت<br>قد                                 |
| ٥٢٨          | دومر ساحکام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ۵۰۰                   | ن تقلیر شخصی                                            |
| ۵۲۸          | تلميني (ايك فام تتم كا كمانا)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 0+5                   | 🔾 تقلیر شخص کا دئمہار بعد میں انھمار                    |
| ۵۲۸          | تُلجينه (خريدوفروخت كياليك خاص صورت)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 0+5                   | ن جزوی تقلیداور تجزی اجتهاد کا مسئله                    |
| ۵۲۸          | فرضی خرید و فروخت کا حکم<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ۵۰۳                   | o مجتد کے لئے تعلیہ                                     |
| DIA          | تلقیع (شٹ ٹیوب سے تولید)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ۵۰۵                   | العض مسائل میں ایک فقہ سے دوسری فقہ کی طرف عدول         |
| ۵۲۸          | 🔾 اجنبی مردومورت کے مادہ کا اختلاط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | P+4                   | ن توت دلیل کی بناپرعدول                                 |
| ۵۳۰          | 🔾 زن وشو کے ماد ہے کاا ختلا ط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ۵۰۹                   | ن ضرورت اورمقتضیات زمانه میں تغیر کی بنا پرعدول         |
| ٥٣١          | نشٹ ٹیوب سے ثبوت نسب کا میلا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ۱۱۵                   | ں سپولت اور آسانی کے لئے عدول میں است                   |
| ٥٣٢          | تلفیق (اُصول نقه کی اصطلاح)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٥١٣                   | <ul> <li>تقلیدعالم اورتقلیدعای میں فرق</li> </ul>       |
| ٥٣٢          | تلفیق ہے مراد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ۵۱۳                   | مقلدین کی قشمیں                                         |
| ٥٣٣          | جواز وعدم جواز کےسلسلہ میں فتہاء کی آراء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ۵۱۵                   | شاه ولی الله صاحب کا نقطه نظر                           |
| ٥٢٥          | نلفيح (كاشكارى كاايك قديم طريقه)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | PIG                   | ن فقہاء شوافع کے یہاں طبقات                             |
| ٥٣٥          | تلقّع (خريدوفروخت كيابك خاص صورت)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ۵۱۷                   | ن فقہاء حنابلہ کے یہاں طبقات                            |
| ٥٢٥          | تلقى جلب سے مراد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۵۱۸                   | ن این کمال پاشاه کی تقسیم اوراس کی جامعیت<br>مجید       |
| ٥٣٥          | تلتى جلب كانتكم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ۵19                   | ر<br>الل سنت والجماعت كا مسلك                           |
| ۵۳۲          | القين المنافق | ۵۲۰                   | ال سنت واجماعت کا مسلک<br>حفرت علی ﷺ کی طرف تقه کی نسبت |
| ۵۳۲          | موت کے دتت گفین                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 211                   | معرف المعرف العيال المبت<br>مجير                        |
| ۵۳۲          | موت کے بعد ملقین                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | arı                   | حسیرات تشریق                                            |
| ۱ ا <b>ن</b> | ضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۵۲۲<br>نوع و منفرد مو | ں جیرات فرین<br>محکم دلائل سے مزین متن                  |

٣٣

|     | ,                                                               | '                |                                          |
|-----|-----------------------------------------------------------------|------------------|------------------------------------------|
| ٢٣٥ | ر خلاف ظاهرمفهوم مرادلینا)                                      | 554              | تعاقُل (فرانَعَن كى ايك اصطلاح)          |
| ٢٦٥ | توکیل بنانا)                                                    | ٥٣٤              |                                          |
| ۲۵۵ | ز خریدی ہوئی قیت برفرونت کرنا)<br>(خریدی ہوئی قیت برفرونت کرنا) | ۵۳۷              | تملیک کےلفظ سے نکاح کا انعقاد            |
| ٥٣٤ | , si                                                            | 074              | ( ج کی ایک خاص قشم )                     |
| ٥٣٢ | نمازتهجد کی نضیلت                                               | ٥٣٤              | تمتع كالحريقيه                           |
| ٥٣٤ | تېجىد كادىت                                                     | 0r2              | کون سامج افضل ہے؟                        |
| ٥٣٤ | تعدا در کعت                                                     | ٥٣٤              | تمثال                                    |
| ٥٣٤ | قراءت کی مقدار                                                  | 012              | مجسمه سازی کی حرمت                       |
| ۵۳۸ | شکامن (دائمیں حصہ کا استعمال)                                   | ۵۳۸              | شفيل                                     |
| ۵۳۸ | مختلف أموريين دائمين حصه ہے كام كا آغاز                         | ٥٣٨              | 🤉 جنگ میں خصوصی انعام                    |
| ۵۳۸ |                                                                 | ٥٣٨              | نسيمه (جمال پيونک)                       |
| ٥٣٩ | ن فرض اور سنتیں                                                 | ٥٣٩              | تعويذ لنكانا                             |
| ٥٣٩ | ن کن چیزوں سے تیم جائز ہے؟                                      | ٥٣٢              | ن تعویذ پراُجرت                          |
| ٥٣٩ | تيم کي شرطين                                                    | ٥٣٣              | ن تعویز اور گنڈ ہے میں بعض بےاحتیا کمیاں |
| ۵۵۰ | نواتَضْ تَيْمٌ                                                  | ٥٣٣              | تابش (بولى لگا t)                        |
| ۵۵۰ | ن تیم عسل کا بھی بدل ہے                                         | ٥٣٣              | ننجنح (کھانـنا)                          |
| ۵۵۰ | ٹرین میں تیم                                                    | ٥٣٣              | نماز مین کھانستا                         |
| ۵۵۰ | د گیرفقنها ء کی را نمیں                                         | ٥٣٣              | نجيز                                     |
|     | XX                                                              | ٥٣٣              | شنقیح مناط (أصول نقد کی ایک اصطلاح)      |
|     | 0000                                                            | ٥٣٣              | . توانق (فرائض کی ایک اصطلاح)            |
|     |                                                                 | ۵۳۳              | تری (باک بوجانا)                         |
|     |                                                                 | ٥٣٣              | حواله کا ایک مسئله                       |
|     |                                                                 | ٥٣٥              | تزجي                                     |
|     |                                                                 | ۵۳۵              | قريب موت كوسمت قبله مين لثانا            |
|     |                                                                 | ۵۳۵              |                                          |
|     |                                                                 | ٥٣٥              | نماز میں میضنے کا طریقہ                  |
|     | ا موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ                            | ین متنوع و منفرد | محکم دلائل سے مز                         |

www.KitaboSunnat.com

.

# يبش لفظ

#### الحمد لله وكفي وسلام على عباده الذين اصطفىٰ ، اما بعد!

برادرگرامی جناب مولانا غالد سیف الله صاحب رحمانی ان نوجوان علاء میں سے ہیں جواپنی ذہانت اور خداداد صلاحیتوں میں اپنے اقران میں متاز ہوا کرتے ہیں ، انھول نے مختصر مدت میں متعدداہم کتابیں تصنیف فریائی ہیں ا، فتہی موضوعات پر علمی مقالات تحریر فرمائے ہیں ، اب انھول نے '' قاموں الفقہ '' کے نام سے ایک عظیم الثان تالیف کا سلسلہ شروع فرمایا ہے ، جس کی پہلی جلد شائع ہو چکی ہوا دراب دوسری جلد زیر طبع ہے۔

" قاموس الفقد" کے نام سے فقبی اصطلاعات کی ایک مختصر لغت کا تصور ذہن میں اُ بھرتا ہے، لیکن مولانا نے احقر کواس کا جومسودہ برائے مطالعہ دکھایا، اس کے معتد بہ مطالعہ سے اندازہ ہوا کہ در حقیقت یہ ایک موسوعی قتم کا کام ہے، انھوں نے صرف فقبی اصطلاعات کے مختصر تعارف پراکتھا نہیں کیا ہے، بلکہ فقہ اور اُصول فقہ میں کسی بھی جہت سے استعال ہونے والے الفاظ کا استقصاء کر کے ہر لفظ پرایک مقالہ تحریز مایا ہے، جس میں اس لفظ کی تشریح و تعریف کے علاوہ اس لفظ کے متعلق فقبی مباحث کو بھی اختصار اور جا معیت کے ساتھ سے شے ک

کوشش فرمائی ہے، اگر کسی اہم مسئلے میں فقہاء کا اختلاف تھا تو اسے بھی حوالوں اور بعض اوقات دلائل کے ساتھ بیان کیا ہے، کیک فقہی جزئیات کی تفصیل امام ابوصنیفہ رحمہ اللہ کے مسلک کے مطابق بیان کی ہے۔ اگر کہاب کے اُسلوبِ ترتیب اور اس میں درج کئے گئے مباحث کے انداز کودیکھا جائے تو آج کل اس قتم کے کام اکیڈ میوں کے

کرنے کے سمجھے جاتے ہیں، کیکن مولا نانے تن تنہااس عظیم کام کا بیڑا اُٹھایا ہے، اس سلسلے میں ان کی ہمت اور محنت قائل داد ہے، زبان بھی انھوں نے عام نہم استعال کی ہے، تا کہ علاء وطلباء کے علاوہ دینی علوم کے مطالعے کا ذوق رکھنے والے عام حضرات بھی اس سے مستفید ہو تکیں۔

احقراس وقت حیدرآباد دکن میں صرف تین چار دن کے لئے قیام پذیر ہے، بیرحاضری مجمع الفقہ الاسلامی ہند کے سیمینار میں شرکت کی مناسبت سے ہے، اور مقاصد سفر کی معروفیات بہت زیادہ ہیں، اس لئے پورے مسود سے مستفید ہونے کا تو موقع نہیں مل سکا کیکن جتہ جتہ مقامات سے دیکھنے کا موقع ملا اور بید کھے کرخوشی ہوئی کہ مختصر وقت میں کام کا ایک بڑا حصہ مولا تا نے کھمل کرلیا ہے اور بہت سے مفید مضامین اس کتاب میں جمع ہو گئے ہیں، فقہی مضامین کے بیان کے لئے تعبیر میں جس تقہت، فوائد قیود کی رعایت اور احتیاط

٣٧

کی ضرورت ہوتی ہے،اُردوزبان میں اس کالحاظ کافی مشکل کام ہے،لیکن احقر نے دیکھا کہ فاضل مؤلف اس مشکل کام میں بردی حد تک کامیاب رہے ہیں،اس سلسلے میں بعض مشور ہے بھی احقر کے ذہن میں آئے،وہ بھی پیش کردیئے گئے۔

فاضل مؤلف نے موقع کی مناسبت سے جدیدعصری مسائل کوبھی اپنی سوچ اور بحث کا موضوع بنایا ہے اور ان مسائل کے سلسلے میں اپنی آراء بھی دلائل کے ساتھ ذکر کی ہیں ، ان آراء میں سے بعض سے احقر کوا تفاق بھی ہوا، بعض آراء قابل غور بھی محسوں ہوئیں ، اور بعض بین کام کی گنجائش نظر آئی ، بحثیت مجموعی یہ کتاب اصحابی علم اور اہل قلم کے لئے غور وفکر کا مواد فراہم کرے گی اور عام مسلمانوں کے لئے فقہی اصطلاحات واحکام کونسبتا آسان طریقے سے بیجھے میں مدودےگی۔

الله تعالیٰ فاضل مؤلف کوسہولت کے ساتھ اس کتاب کی تکمیل کی توفیق عطا فر مائیں اور اسے اپنی بارگاہ میں شرف قبولیت سے نوازیں۔آمین

المقر

محرتقى عثانى عفى عنه

٢٩/محرم الحرام ١٣١٢ه

(نائب مهتم وشیخ الحدیث: دارالعلوم کراچی وسابق جسٹس وفاقی شریعیکورٹ، یا کتان)

0000

(اکڑوں بیٹھنا) اصتاء

اضاب

''اختساب'' ئے معنی امر بالمعروف اور نہی عن المئکر ، بھلائی کا حکم دیناادراس کی ترویج ، برائیوں ہے رد کنااوراس کا سد باب

ہے، کہ بیزیادہ قرین ادب اور نماز کی عمومی حیثیت سے ہم آ ہنگ

كرنا ہے، يوں تو خير أمت ہونے كے لحاظ سے احتساب يورى أمت كافريضه منصى بلكهاس أمت كانقطهُ امتياز ہے۔

نہی عن المنکر کے تین شعبہ

کیکن اسلامی حکومت میں معروف کی تنفیذ ، برائی کی روک تھام اور مظالم کے سد باب کے لئے تین متقل محکمے قائم تھے، ایک عدالت وقضاء كا، دوسرا دفع مظالم اورتيسرا شعبهُ احتساب، ان ميں محکمهٔ مظالم کوسب ہے زیادہ اہمیت حاصل تھی ، جو ہرقتم کے قضیہ میں بزور قوتِ شرعی فیصلہ کو لاگو اور نافذ کرتا تھا اور اس کے اختيارات بهت وسيع تتھے۔

دوسرے شعبة قضاء جوان تمام أموركى بابت صرف فيصلے كا ذ مه دارتها جواس کی عدالت میں پیش ہوں ،اور تیسرے احتساب جومیدود اورعموی مسائل میں معمولی سرزنش کے ذریعہ منکر سے رو کے اور بہ توت معروف پڑمل کرانے کا فریضہ انجام دیتا تھا اور بیہ

مجتسب کے اوصاف

تنيون ہی شعبے عدلیہ ہے متعلق ملے۔

صيغهُ احتساب كے تحت جو'' محتسب'' مقرر ہوں ان كوثقه، د بندار ، ذی رائے ، قوی الارادہ ، دین میں متصلب اور منکرات سے واقف ہونا ضروری ہے ،ان کے ذمہ ہے کہ حقوق اللہ ،حقوق

(۲) الفتاوي الهنديه :۱۰۲/۱، بداية المجتهد :۱۳۹/۱ كراهة الاقعاء في الصلوة

" احتباء" بیٹھنے کی خاص کیفیت ہے ، آوی سرین کے سہارے بیٹھے اوراینی پنڈلیاں سینہ کی طرف اُٹھا کر اس کے گرد ہاتھ باندھ لے، (۱) صحابہ کرام ﷺ سے ایک دفعہ عشاء کے وقت آپ انظار کرتے ہوئے اس طرح بیضے کا ثبوت ہے، کیکن نماز میں ریمروہ ہے،ایک تواس لئے کہنماز میں جو بیٹھنے کی ہیئت مسنونہ ہے بیاس کے خلاف ہے ، دوسرے رسول الله صلی الله علیه وسلم نے ''اقعاء'' مے منع فر مایا ہے ،اور ''اقعاء'' سے نشست کا کیا طریقد مراد ہے؟ اس کی محدثین نے جوصورتیں بتائی ہیں،ان میں يصورت بھى داخل ہے جوابھى فدكور ہوئى ، چنانچ فقہا ، كھتے ہيں :

اقعاء یہ ہے کہ اپنی سرین کوزمین پرر کھے اور گھٹنوں کو اوپر کی سمت کھڑا کر لے۔

الاقعاء ان يضع إليتيه على الأرض وينصب

اگرعزرہو؟

البية اگر عذر كى بنا برفرض نمازين، يا بلا عذرنفل نمازين بييُه كر بی پڑھنا جا ہےتو'' قعدہ''اور'' قیام'' کی حالت کے درمیان امتیاز كرنے كے لئے قيام كى كيفيت اس طرح اداكرنے كى اجازت دى

چنانچه امام ابوحنیفهٌ سے اس سلسله میں تمین روایتیں منقول ېن، حالت ِتشهد کی طرح دوزانو بیٹھے، آلتی پالتی بیٹھے، یا''اصتباء'' كرے،امام ابويوسف ؒ نے فر مايا:احتباء كرے يا آلتى پالتى بيٹھے، (٣) لیکن به شرط آسانی ترجیح بهرحال دوزانو بیضنے کو ہےاور یہی معمول

<sup>(</sup>١) المنجد في اللغة:١١٥

 <sup>(</sup>۳) خلاصة الفتاوى: ۱۹۸۸

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ہے، موت کے بعد امام ابو صنیفہ کے مشہور اور قوی مسلک کے مطابق تلقین ہیں کی جائے گی۔

# متحباعمال واحكام

ایسے وقت میں اہل خیر اور دین دار حضرات کا مریض کے قریب بیٹھنا اورسورۂ لیلین کی تلاوت کرنامتحب ہے، (٣)حضور

ا کرم صلی الله علیه وسلم نے فر مایا که اس سورہ کی تلاوت کی وجہ ہے روح کا نکلنا آسان ہوجا تا ہے،اس وفت وہاں پرخوشبور کھنا بھی بہتر ہے،

حائصة مورت ياجنبي كوہاں بيضے ميں كوئي مضا كقتربيں\_

# کلمات ِ کفر، بحرانی کیفیت میں

اس حالت میں اگر مرنے والے کی زبان ہے کوئی کفریے کلمہ نکل گیا ، تو اس کی وجہ ہے اس کو کا فرنہیں سمجھا جائے گا ، بلکہ مسلمانوں ہی کے جیسامعاملہ کیا جائے گا اور ای طرح تکفین و تد فین ہوگی۔

# موت کے بعد کے فوری اعمال

موت کے بعداس کی آئکھیں بند کردی جائمیں گی ، ٹھوری کے حصہ کوایک کپڑے کے ذریعہ پیشانی کی طرف باندھ دیا جائے گا، ہاتھ، ہاتھ کی انگلیاں ، ران پنڈلیوں وغیرہ کو پھیلا کر درست کردیاجائے گا، بہتر ہے کہ جس کپڑے میں موت ہوئی ہےاہے اتار کراوپر سے کی دوسرے کیڑے سے ساراجیم ڈھک دیاجائے ادراس کی نعش کسی تخت وغیرہ پرر کھ دمی جائے ، تھوری بائد ھتے وقت درج ذیل دُعاء پڑھے۔

بسم الله وعملى مملة رسول الله اللهم يسر عليه امره وسهبل عليسه مابعد واسعده بلقاءك العباداور بندول اورخدا کے درمیان مشتر کہ حقوق کی ادائیگی اور اس طرح ان اُمور میں کوتا ہی ،معصیت اور گناہ وظلم کے سد باب کے النے قوت کا استعال کریں ، شرعی احکام نافذ کریں اور حسب ضرورت تھوڑی بہت تعزیر بھی کریں ، نیز ایسے فقہی ا حکام ومسائل جوفقہاء کے درمیان اختلافی ہوں اور کسی کے نز دیک وہ جائز ہو ں اور کسی کے یہاں ناجائز ،ایسے اُمور کے ارتکاب کو'' منکر'' اور'' برائی'' کے زمرہ میں جگہ نہ دیں، گوخو داس کا مسلک اس کے خلاف ہو بختسب کی باضابطہ بیت المال سے تخواہ متعین ہوگی اور پیکام اس كالمنقبي وظيفة ثاركيا جائے گا۔(١)

(اس سلسله میں تفصیل کے لئے:الفقہ الاسلامی وادلتہ : / ۲۳/۷- اے کامطالعہ کیا جاسکتا ہے)۔

#### احضار ( قريب الموت ہونا )

موت کے قریب ہونے کی حالت کو'' احتضار'' کہتے ہیں، اس کی علامت پیہ ہے کہ پاؤں ڈھلے پڑ جا کمیں کھڑے نہ ہوں ، کان کی لویں جھک جا کمیں اور چمڑوں میں نرمی باتی نہ زہے ۔۔۔ اس حالت میں مسنون طریقہ یہ ہے کہ دائیں پہلو پر اس کو قبلد رُخ کر کے لٹادیا جائے ، بشر طیکہ اس میں کوئی مشقت اور د شواری نہ ہو،اگر دشواری محسوس ہوتو اپنے حال پر چھوڑ دیاجائے ، اس بات کی بھی مخائش ہے کہاہے حبت لٹایا جائے ،لیکن سرکے ینچےکوئی چیز رکھ کر اسے کی قدراونچا کردیاجائے، تاکہ چرہ کا زُخ قبلہ کی طرف ہو، (۲) دوسرے کلمۂ شہادتین کی تلقین کرے ، تلقین کی صورت یہ ہے کہ شہاد تین کو بلند آواز سے بار بارسامنے پڑھے ،گراس اس کو پڑھنے کو نہ کے کہ مبادااس کی زبان سے انکار کا لفظ نکل آئے، یہ تلقین متحب

(٢) ويكه درمختار ور دالمحتار :٣/٨٨/مع تحقيق شيخ عادل احمد وغيره (٣) هنديه: ا/ ١٥٧

<sup>(</sup>۱) قاضی الوالحن ماوردی (م: ۴۵۰ه) نے اپنی کتاب' الاحکام السلطانیه "میں ایک منتقل ادر مفصل بحث باب: ۲۰ میں ای موضوع پر کی ہے، پیختر نوٹ ای سے متقاد ہے۔

واجعل ماخرج اليه خيرا مما خرج عنه . (١) الله كے نام سے اور رسول الله الله الله على ملت ير مفداوندا! اس پراس کےمعاملے کوآسان کردے اوراس پر بعد کے مرحلوں کو مہل بنادے ، اسے اپنے لقاء کا شرف بخش اوراس کے لئے آخرت کود نیا سے بہتر بنادے۔

مستحب طریقہ ہے کہ پڑوسیوں اور دوسرے قرابت داروں کواس کی اطلاع کردی جائے ، گراس سلسلے میں زیادہ تکلف اوراس کی وجد سے نماز جنازہ میں تاخیر شریعت میں ناپندید ہے۔(۲) الله تعالى اس محض منزل كوآسان فرمائ اوراس كنهكا رغريق عصیاں کوحسن خاتمہ کی دولت ہے سرفراز کرے ، دب ب تعقبل منسا انك انت السميع العليم ـ

احتكار، اشياء ضروريه كوخريد كراس طرح روك ركھنے كا نام ب،جس سے اہل شہر کو مشقت ہو، (۲) بیگرانی اگراس لئے ہوکہ مارکٹ گرال ہوگا جب فروخت کریں گے تو بھی گناہ ہے اورا گراس لئے ہوکہ قط بڑنے کے بعد مال بازار میں لائمیں گے تب تو سکتین امام محمیؒ کے نزدیک احکار اور ذخیرہ اندوزی صرف غذائی

اشاء میں ممنوع ہے ، لیکن امام ابوحنیفہ اور امام ابو بوسف یے نزديك تمام اشياء ما يحمّاج اس ميس داخل بين ، (م) امام ما لكُّكى

(۱) ملخص از: الفتاوي الهنديه: ا/ ۱۵۵، بداية المجتهد: ۲۲۲/۱ كتاب احكام الميت

(r) الهدايه: ۳۸۲–۳۳۲ الفتاوي الهنديه: ۲۰۲/۳

(٣) الفتاوي الهنديه :۱۰۳/۳

(۲) من احتكر فهو خاطى ، مسلم عن معمر:۳۱/۲

(٨) حجة الله البالغة :٢٠٢/٢

(١٠) الاشباه والنظائر :٥٨

بھی یہی رائے ہے، امام شافعی اور امام احد ، امام محد کے ہم خیال

احتكاركي مذمت

رسول الله صلى الله عليه وسلم نے بر سے خت الفاظ ميں اس طرز عمل کی ندمت فرمائی ہے، آپ ﷺ نے فرمایا: جس مخص نے

احكاركياوه كنهكار ب، (١) ايك حديث من آپ للكان ال طرح ذخیرہ اندوزی کرنے والے کو ملعون قرار دیا ہے، (۷) شاہ ولی الله داوي نفر مايا ہے كداس كى وجديد ہے كدائل شمر كے مشقت

قانونی جاره جوئی

اورنظم مملکت کے لئے فساداور بگاڑ کا باعث ہے۔(۸)

فقہاء نے اس بات کی اجازت دی ہے کہا یے ذخیرہ اندوز اورخود غرض تاجروں کے خلاف اقدام کرتے ہوئے ان کو اپنا مال بازار میں لانے کے لئے مجبور کر ہے، (۹) اوراگروہ اشیاء بہت گرال قیت برفروخت کریں تو قیمتوں کالعین اصحاب رائے سے مشورہ کے بعد کرد ہے اوران کوائ قیمت پر بیچنے پر مجبور کرے۔(۱۰)

یہ تو اس صورت میں ہے جب تاجر ذخیرہ اندوزی کریں ، لیکن اگر کا شنکارانی زا ئداز ضرورت پیدا دار روک رکھے اور بازار میں ندلائے تو یہ تقتمی تصریحات کے مطابق" احتکار" شارنہ ہوگا، البتہ بہتر طریقہ یمی ہے کہ وہ زائداز ضرورت مالی بازار میں لے

آ کیں اور فروخت کریں ، (۱۱) گرشرلیت کے عام اُصول سے

(r) الفتاوى الهنديه: rir/r:

۵) كتاب الافصاح عن معانى الصحاح : ۳۲۲/۱، باب التفسير والاحتكار

(٤) ابن ماجه عن عمرٌ :١٥٦/١

(۹) فتاوی قاضی خان ، هندیه:۳۱۳/۳

(۱۱) الفتاوي الهنديه :۲۱۳/۳

کیاجائے گا)۔

مجموع طور پر جو بات سمجھ میں آتی ہے وہ یہ ہے کہ اگر مملکت اسلامی محسوس کرے کہانسان کی بنیادی ضروریات کی پھیل اس کے بغیر ممکن نہیں ہےتو ان کواس پر مجبور کر عتی ہے ،اس لئے کہ شریعت کا ا يك اجم قاعده ٢٠ كـ (البصر ريزال " ( نقصان ووشواري كاازاله

# ضروري اشاءكي فراجمي

بلکه اسلامی تعلیمات جمیس بتاتی میں که معاشره کی بنیادی ضرورتوں کی شکیل کے لئے حکومت ارباب و دولت اور سرمایہ

دارول کی بلا قیمٹ اپنا سامان نکالنے پر مجبور کرسکتی ہے ، چنانچہ حفزت ابوسعید خدری ایک سے مروی ہے کہ آپ عظم نے فر مایا: من كان له فضل من زاد فليعد به على من لا زاد

کہ جس شخص کے پاس سامانِ خورد ونوش ضرورت سے زیادہ ہودوواسے دے دے جواس سے محروم ہے۔

تین سوصحابہ کے ساتھ حضرت ابوعبیدہ ﷺ کی سرکردگی میں ا یک کشکرتھا جس کا سامان خور د ونوش ختم کے قریب ہو گیا ،حضرت

ابوعبیدہ ﷺ نے جس کے پاس جو کچھسامان خور دنی ہوجمع کرنے کا تکلم دیااور پھرسکھوں میں برابرتقسبم کر دیا۔(۲) اس فتم کی مختلف روایات اور آثار صحابه ﷺ ہے استدلال

كرتے ہوئے علامدابن حزم اندكى نے جورائے قائم كى ہےوہ يہ

ہربستی کے دولت مندول کا فراینیہ ہے کہ و دفقراءاور

مختاجوں کی معیشت کے ذیمہ دار ہوں اور امیر المسلمین ان کواس کے لئے مجبور کرسکتا ہے اور ان کی بنیا دی

ضروریات میں ،اجت کے مطابق رونی ،موسم کے

احتلام

لحاظ سے سردی اور گری کے کیڑے اور رہائش کے لئے ایک ایسے مکان کی فراہمی ہے جوگری، دھوپ، بارش اورسلاب سے محفوظ رہ سکے۔ (٣)

ابن حزم ظاہری گواہیے تشدداور ظاہریت میں مشہور ہیں اوران کی مایئهٔ نازتصنیف'السع بلسی''اس کاواضح ثبوت ہے،گر یہاں انھوں نے جس رائے کا اظہار کیا ہے وہ شرع اسلامی کے

> احتلام (بلوغ)

مجموعی مزاج اوراس کی روح کے عین مطابق ہے۔

احتلام ' حلم'' ہے ہے ،' حلم' کے معنی لذت آ فریں خواب کے ہیں، انزال ہویا نہ ہو، کیکن عرف میں احتلام ایسے خواب کے ساتھ انزال ہوجانے کو کہتے ہیں اور فقہ کی کتابوں میں بسااوقات بدلفظ مطلقاً بالغ ہونے کے معنی میں استعال ہوتا ہے۔

## علامات بلوع

زیادہ قرین قیاس ہے۔

(۲) بخاری:۰۲۲۵/۲ غزوه سیف البحر

بلوغ کی علامتیں لڑکوں میں انزال ، ناف کے نیچے بال کا اُ گ آنا ، حاملہ کردینا وغیرہ ہے اورعورت کے لئے حیض جسم کے مخصوص حصه میں بال نکل آناورا حتلام ہے،اگر بلوغ کی سیملامتیں ظاہر نہ ہوں تب بھی لڑ کے ۱۸ سال کی عمر میں اورلڑ کیاں ۱۷ سال ک عمر میں بالغ تصور کی جائیں گی ،امام صاحبؓ سے دوسرا قول سے بھی منقول ہے کہ مرد وعورت ہردو کے لئے بلوغ کی عمر ۱۵ سال ہے، یہی امام ابو یوسف ؓ امام محمدٌ اور امام شافعیؓ کی رائے بھی ہے اور جارے زمانہ کے حالات اور مزاج کے لحاظ سے شاید یمی رائے

(۱) مسلم:۸۱/۲

<sup>(</sup>۳) ابن حزم ظاهری ، المحلی :۱۵۲/۲

بلوغ کے بعد آدمی پر تمام عبادات اور بندوں سے متعلق حقوق و فرائض اد ر ذمه داریال عائد هوتی بین ، نیز وه ایخ

معالمات میں خود مخاراور آزاد قرار پاتا ہے۔ (۱)

خواب کی وجہسے

نیند کی حالت میں شہوت انگیز خواب دیکھنے کے بعد انزال کی وجه سے عسل واجب ہوجاتا ہے،اس پرتمام فقہاء کا اتفاق ہے،(١) اگرصرف خواب د کیچے گر انزال نه ہوتو عسل واجب نه ہوگا، پیچکم

جس طرح مردول کے لئے ہے عورتوں کے لئے بھی ہے، حضور ا كرم صلى الله عليه وسلم مع حضرت أم سلمة في اس بارے ميں يو چھا

بشرطیکدانزال ہو۔(۳) ۔

توآپ ﷺ نے ارشاوفر مایا: نسعسم اذا رات عشل واجب ہوگا

احتیاط کسی مسئلہ میں اس رائے اور طریقہ کوتر جی دینے کا نام

ہےجس میں شک وشبہ اوراحمال کم ہو،علامہ جر جانی اس کی تعریف ''حفظ النفس عن الوقوع في الما لم ''ـــــــكيا بــــــ(٣)

حقوق اللدمين امام ابوالحن كرخى (متوفى: ٣٠٠هه ) لكھتے ہيں كها حتياط الله

کے حقوق میں برتی جائے گی ، ہندوں کے حقوق میں نہیں ، (۵) مثلاً اگرنماز کے بارے میں جائز اور فاسد ہونے کا شبہ پیدا ہوجائے تو احتیاط میہ ہے کہ نماز کا اعادہ کرلیا جائے ،اسی طرح جہاں حلال اور

(۱) الهدايه:۳۲-۳۳۱/۳ الفتاوي الهنديه:۳۰۲/۳ (r) بخاری و مسلم عن أم سلمه بخاری :۱۳۲/۱

(٥) قواعد الفقه ، مولانا عميم الاحسان ، بحواله : اصول الكرخي حصول المامول: ۱۵ اویساحناف کی رائے اس سے مختلف ہے، الهدایه: ۳۸/۲ ، کتاب النکاح

(4) حصول المامول: ١٥

(۸) هندیه ۱۳۰/۱

احتياط

حرام جع ہوجا کیں، یاالی دودلیلیں پیش نظر ہوں جن میں ہےایک

ممانعت کواور دوسری ای چیز کے تھم یا جواز کو بتلاتی ہوممانعت کو ترجیح دی جائے گی ، چنانچہ سیدنا حضرت عثان ﷺ سے دوسگی

بہنوں کو باندمی کی حیثیت ہے جمع کرنے کے بارے میں پو چھا گیا توانھوں نے کہا کہ قر آن کی ایک آیت اسے حلال قرار دیتی ہے اور

دوسری حرام ،اس لئے میر نزد یک اس کوحرام ،ی رکھنا زیادہ بہتر

(Y)-Ç تمترعدد برفيصله

ای طرح جب دوالی چیزیں جمع ہوجا کیں جن میں ہے

ا کیکم کو بتاتی مواور دوسری زیادتی کوتو کم والی تعداد کواحتیاطاتر جیح دی جائے گی ، (۷) مثلاً اگر کسی مخض کونماز میں پیشبہ ہوجائے کہ ہم نے تین رکعت پڑھی یا جا ررکعت اور بیشبراس کوپیش آتار ہتا ہو، تو اے جاہئے کہ تین شارکرے،اس کئے کہ بی تعداد متعین ہے۔(۸)

مواقع گناہ سے احتیاط اصل میں تمام ہی شرعی اُمور میں شبہ اور احمال سے ایج کر اليي راه افتيار كرنا جس ميس معصيت ادر كناه كاشائبه نه مواحتياط

ہے اور میشر بعت میں مطلوب ہے، چنانچہ رسول الله صلی الله علیه وسلم نے فرمایا کہ جو جانور کھیت کی آروں پر چلٹار ہے قریب ہے کہ وہ اس کھیت میں پہنچ جائے ، یہی حال گنا ہوں کا ہے، کہ اگر آ دی مکناہ کے قریب جاتا رہے تو اس بات کا اندیشہ ہے کہ وہ خود گناہ

(٢) بداية المجتهد: ١/٣١

میں مبتلا ہوجائے۔(۹)

(٣) كتاب التعريفات:٢٢ (۲) أبن نجيم مصرى:الاشباه والنظائر: ۳۳ ا، نواب مديق صن فال،

(٩) عن النعمان بن بشير ، مسلم :٣٨/٢

#### افراط وتفريط

کیکن اس معالمے میں بھی ضرورت سے زیادہ غلو اُمت کے لئے تنگی کا باعث بن جائے ،اسلام کی نگاہ میں ایک ناپندیدہ عمل ہے، چنانچہ ایک مرتبہ رسول الله صلی کا اپنے پھے صحابہ رہے

ك ساتھ ايك بانى كے باس سے گذر ہوا ، سحابہ اللہ نے دریافت کرنا چاہا کہ کیا اس جگہ درندے جانور بھی آیا کرتے ہیں اوراس سے پیتے ہیں تو حضور نے لوگوں کواس کا جواب دیے منع کردیا، (۱)مقصود میقا کهاس طرح کی تحقیق رفقاء سفر کے

لئے پریشانی اور تھی کا باعث بن جائے گی ، اس طرح آپ ﷺ نے اس اس بات کو بھی ناپیند فر مایا کسی مسلمان آ دمی کی دعوت پر خواه مخواه بيرشبه كيا جائے كه شايد اس كا طريقة كسب حلال نه

افسوس که هارے زمانه میں عام طور پر ویندار اور دین دوست كهلانے والے اس معالمے ميں افراط وتفريط ميں متلا جيں، كچهلوگ ده بي جواحتيا طى روش پر ندصرف په كهملاً قائم نبيس بين ، بلکهاے ندموم اور''مولویانہ تنگ نظری'' قرار دیتے ہیں اور کچھ لوگ وہ ہیں جواس معاملہ میں ضرورت سے زیادہ غلو کا شکار ہیں اور حالات کی تبدیلی اور زمانه کی تغیر پذیر قدرون اور اخلاقی زوال کو يكسرنظرا نداز كرديتے ہيں ، كاش ان دونوں طبقوں ميں اسلامي شریعت کامطلوب اعتدال پیدا ہوجائے۔

#### احداد (سوگ)

''احداد'' کےمعنی اظہارغم کرنے کے ہیں،رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ سی عورت کے لئے کسی مختص کا سوگ تین روز سے زیادہ کرنا روانہیں ہے، سوائے اس کے کہ بیوی اپے شوہر کی وفات پرچار ماہ دس دن سوگ کرے گی۔ (۳)

احداد کن عورتوں کے گئے ہے؟

اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ شوہر کے انتقال کے بعد عورت جو عدت وفات گذارے گی اس میں'' احداد'' کرے گی ، (۴) امام ابوصنيفية كيال عدت وفات كعلاوه طلاق مغلظه اورطلاق بائن کی عدت میں بھی ''احداد'' کرے گی، (۵)اس لئے که رسول الله صلی الله نے مطلقاً عدت گذارنے والی عورت کومہندی کے استعال ہے

منع فرمایا ہے کہ مہندی بھی ایک طرح کی خوشبوہ۔(۱) طلاقِ رجعی کی عدت میں'' احداد'' کے بجائے زیب و زینت کرنی جا ہے کہ تا کہ مرد کی طبیعت کا میلان ہواوروہ دوبارہ بومی کولوٹا لے، (2) امام ابوصلیفہ کے نز دیک نابالغداور پاگل عورت پربھی احدادنہیں ہے، (۸) کہوہ احکام شرعیہ کے مکلّف نہیں ہیں ،

امام ما لک کے بہاں بالغ و نابالغ اور مسلمان و کتابی ہر عورت پر اخداد واجب ہے، امام ابوصنیفہ اور شافعی کے یہاں کتابی براحداد

تہیں ہے۔(۹)

<sup>(</sup>ا) دار قطنی ، ای تم کاایک واقعه حضرت عرق کے بارے میں بھی موطالهام مالک عن یجی بن عبدالرحن سے مروی ہے: موطا أمام مالك ، الطهور للوضوء : ٨

<sup>(</sup>٢) اذا دخل احدكم على اخيه المسلم فليلكل من طعامه ولا يسأل: بيهقى عن ابى هريرة

 <sup>(</sup>۳) بخارى: ا/ ۲۵ مسلم: ا/ ۲۵ مسلم: ا/ ۲۸۹ ما بوداؤد: ا/ ۲۳۵ عن ام عطیه (۳) بدایة المجتهد: ۱۳۲/۲

<sup>(</sup>۵) قدوری:۱۸۷ (٢) ابوداؤد عن ام سلمه: ١/٣١٥

<sup>(2)</sup> هندیه:۱/۳۵۳ (٨) الفتاوي الهنديه: ٥٣٣/١

<sup>(</sup>٩) بداية المجتهد: ١٢٢/٢

#### احداد کے احکام

''احداد'' سے مرادیہ ہے کہ زیب وزینت کی تمام چیزوں ، خوشبو، تیل ، سرمه، کاجل ، مہندی ، خضاب ، رکیٹمی لباس ، کریم جے عدیث میں'' صبر'' سے تعبیر کیا گیا ہے ، (۱) شوخ زغفرانی ، سرخ رنگ وغیرہ کپڑے، بلکہ سیاہ وسفید کے علاوہ کوئی بھی کپڑ ااور الیک تمام اشیاء سے اجتناب کیاجائے ، امام ابو حنیفہ کے یہاں اس حکم میں دن ورات دونوں ہی برابر ہیں ، البتہ بیاری کی وجہ سے دوا سرمہ یا کوئی دوسری چیز استعال کی جاسکتی ہے اور اس کے لئے بھی دن درات کی کوئی قید نبیس \_ (۲)

#### ( کمرخمیده یا کوزه پشت) احدب

اس مخف کو کہتے ہیں جس کی پشت جھکی ہوئی ہواور وہ سیدھا کمڑانہ ہوسکتا ہو،امام ابوحنیفہ اورامام ابویوسٹ کے نزدیک وہ اس مخض کے حکم میں ہے جو کھڑے ہونے پر قادر ہو، چانچدان کے زدیک وہ پوری طرح کھڑے ہوکر نماز پڑھنے والوں کی امامت كرسكا ہے، اسى برفتوى ہے، امام محد عے يہاں تھوڑى تفصيل ہے، ان کے بہال وہ" احدب" کھڑے ہونے والے کی امامت كرسكا ہ، جس کی ہیئت رکوع کے مقابلے' قیام' سے زیادہ قریب ہو، (m) اليالخف جبركوع ممل موتو" سمع الله لمن حمده "كمتاكه ركوع اورقيام بس امتياز برقر ارره سكه، (٣) أكركوني فخص كى كو مار،، یہاں تک کہاس کی پشت مستقل طور سے جھک جائے اور کوزہ پشت

موجائة اس پرواى تاوان واجب موكاجوايك آدى كے خون اور قل

کا ہے۔(۵)

احراق (جلانا)

افوی معنی جلانے کے بیں ، رسول الله صلى الله عليه وسلم نے سمی جاندارکوجلانے کی سزادینے سے منع فرمایا، (۲) اس لئے جنگ میں بھی اگر دشمن قابو میں آ جائے تو اسے جلا نانہیں جا ہے ، ہاں اگر دشمن قابو سے باہر ہواور ان کی سرکو بی کے لئے ان کی آبادیوں پر آگ لگانا ناگزىر موجائة و آگ لگائى جائتى ہے اور اگراس كى ز د میں کوئی جاندار بھی آ گیا تو مجاہدین اس معالمے میں معذور میجھے جائیں گے۔(۷)

### جلانے کی ممانعت

فقہاء نے تھٹل ، بچھو کے جلانے کو بھی مکروہ لکھا ہے اور چیونٹیوں اوران کے گھروں کو بھی جلانے سے منع کیا ہے، (^) ہاں ا اگر کوئی بد بخت کسی جانو رے نفسانی خواہشات کی بھیل کرے تو ذ نے کے بعداس جانور کوجلا دیا جائے ، تا کہ لوگوں کو انگشت نمائی کا موقع ندملے۔(۹)

# جلانے کی وجہ سے یا کی

بعض چیزیں ایس بھی ہیں جوجلانے کی وجہسے یاک موجاتی ين ، چنانچه اگر پائخانه ليد وغيره كوجلاد يا جائے اور وه راكه بن جائے، یا بکری کا سرخون میں شرابور ہو، یا تا یا ک مٹی کے برتن بنیں

(۲) حدیث ام عطید جرکافر کرام سلمدکی دوارت میں ہے، ابو داؤد: ۱۰۲/۳۰، نسبائی، ۱۰۲/۳۰ (٣) الفتاوي الهنديه :١/٨٥/الفصل الثالث في بيان من يصلح اماما لفيره (٣) خلاصة الفتاوي: ٥٣/١

(۵) الفتاوي الهنديه ۲۰/۲۸ الباب الثامن في الديات (٢) لاينبغي ان يعذب بالنار الارب النار ، ابوداؤد ٣٢٣/٢:

(٤) الهدايه : ١/٥١٥، لانه احرق البويره ، مسلم عن ابن عمر : ٨٥/٢، بخارى : ٥٤٥/٢

(۹) ترمذي مديث تمير: ۱۳۵۵ مسند احمد مديث تمير: ۱۳۲۹ معنديد ۱۳۱/۵ (٨) الفتاوي الهنديه :٣٢١/٥

<sup>(</sup>۱) بداية المجتهد: ۱۲۲/۳

اور پکائے جا کمیں ، یا تنور کو نا پاک پانی گو ہر وغیرہ سے لیپا جائے ، پھر آگ کے ذریعہ اس کی تراوٹ بالکل ختم ہوجائے ، ان تمام صورتوں میں مٰدکورہ چیزیں پاک ہوجا کمیں گی۔(۱)

# الرام

"احرام" کے لغوی معنی ہیں" حرام کرنا"، فقد کی اصطلاح میں جی یا عمرہ کی نیت ہے جی کا مخصوص لباس (بغیر سلی ہوئی تہد بند اور چادر) پہن کر" تلبیہ" بڑھنے، یا جی کا جانورا پنے ساتھ لے کر چلنے کا نام احرام ہے، احرام سیح ہونے کی شرط جی یا عمرہ کی نیت ہے اور رکن تلبیہ بڑھنا یا قربانی کا جانورا پنے ساتھ لے کر چلنا، ایسا مخص" محرم" کہلاتا ہے۔(۲)

#### احرام کے آداب

یہ تو احرام کے سیجے ہونے کے لئے ضروری باتیں ہیں،جن کے بغیر احرام درست ہوتا ہی نہیں ہے، مگر اس کے علاوہ بھی اس کے کچھ آ داب و مستحبات ہیں، جے امام محمد نے امام ابو صنیفہ سے جامع الفاظ میں نقل کیا ہے:

جبتم هج کااحرام باندھنا چاہوتو وضویا عسل کرواور عسل کرنازیادہ بہتر ہے، پھر دو کپڑے ازاراور چادر نئے دھلے ہوئے پہنواور جوتیل اور خوشبو وغیرہ لگانا چاہولگاؤ، دور کعت نماز پڑھواور کہو'' خداوندا! میں ج کا ارادہ کرتا ہوں ، آپ اے میرے لئے آسان کرد بچئے اور قبول فرمائے ، پھرنماز کے بعد تلبیہ کہو،

جب تم تلبیہ کہہ چکے، تو محرم ہو گئے، اب اللہ تعالیٰ کی منع کی ہوئی باتوں سے بچو۔ (٣)

# احرام کی ممنوعات

احرام کی حالت میں زیب و زینت کی تمام چیزیں ،عطر، خوشبودارتیل وغیرہ حرام ہوجاتی ہیں ،اس طمرح سلا ہوا کپڑا، بیوی سے جنسی ربط مباشرت ، بوس و کنار ،جنسی مذاق ،خشکی کی جاندار چیزوں کا شکار اور اس کی طرف اشارہ و رہنمائی وغیرہ سب ممنوع

عورتوں کے لئے سلا ہوا کیڑا بہننا اور سرڈھا کننا جائزہے،
البتہ چیرہ کھولنا واجب ہے، (۲) امام ابوحنیفہ کے نزیک حالت
احرام میں نکاح کرنا جائز ہے اور حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے
حضرت میمونہ سے نکاح کیا ہے اور امام شافعی اور دوسرے فقہاء
کے نزدیک اپنایا دوسرے کا نکاح کرنا جائز نہیں ہے۔ (۵)

#### احصار

'' احصار'' کے لغوی معنی روک دینے کے ہیں ، فقہ کی اصطلاح میں فج کا احرام باندھنے کے بعد کی طبعی یا خارجی مجبوری کی بناپر جج نہ کر سکنے کا نام'' احصار'' ہے اور جو مخص اس صورتِ حال سے دو چار ہواس کو''محصر'' کہتے ہیں۔

## احصار کی صورتیں

طبعی مجبوری سے بیاری اور خارجی مجبوری سے راہ میں دشمن درندہ وغیرہ کا ہونا مراد ہے ، یا کوئی ایسا شرعی یاغیر شرعی مانع جواس

(٣) كتاب الأصل :٣/٣٦-٣٣١ ٢٣

(۵) بداية المجتهد: ۱/۳۳۱/مايمنع الاحرام من الامور المباحة للحلال

<sup>(</sup>۱) الفتاوي الهنديه: ۳۳/۱

<sup>(</sup>٢) لبيك اللهم لبيك لا شريك لك لبيك أن الحمد والنعمة لك والملك لا شريك لك ، الفتاوي الهنديه : /٣٢٣/

تھی اس ہے پہلے پہنچ جائے گا اور جانور حاصل کر لے گا تو پھر دوباره سفر حج كرنااس پرواجب بوگا۔(۱)

اس آخر الذكر مسئله ميں احناف كى رائے ميں بہت تنگى اور دشواری ہے،اس لئے اگر کوئی شخص الی صورت سے دو جار ہوجائے اور بروقت کوئی ایما آ دی نمل سکے جس کے ذریعہ جانور بھیج وے تا کہ حرم میں اس کی قربانی ہوتو ایک ضرورت سمجھ کر جمہور کے مسلک برعمل کر کے اور مقام احصار ہی پر جانور ذیج کر کے حلال ہوجانے کی

مُخْبِأَتُن بُونَى جِائِ كُهُ الامر اذا ضاق اتسع "-

#### احصاك

'' احصان'' کے اصل معنی رو کئے ، بچاؤ کرنے اور حفاظت كرنے كے بيں، چنانچ قرآن مجيد ميں كہا گيا ہے:''وعسلسنه صنعة لبوس لكم لتحصنكم من بأسكم "-(الانبياء:٨٠) فقهي اعتبارے بھي خودقر آن مجيد ميں بدلفظ تمن معنول ميں

استعال ہوا،عفت و یا کدامنی (النور:۴۲ )، نکاح (النساء: ۲۵ )اور آزاد بونا (اسراء: ٢٥)\_(٢)

کتبِ فقہ میں پہلفظ زیادہ ترشادی شدہ ہونے کے معنی میں استعال ہوتا ہےاور چوں کہ اسلام نے ' زنا' کی سزامیں' مصن' اور' فیر محصن'' یعنی شادی شدہ اور غیر شادی شدہ میں فرق کیا ہے اور اسلامی سزاؤں میں سب سے تعلین سزا" رجم" (سنگساری كردينے ) كى محصن زانى كے لئے ركھى گئى ہے ، اس لئے يہ اصطلاح بڑی اہمیت کی حامل ہو گئی ہے۔

احصان رجم

رجم اور سنگسار کرنے کے لئے جس" احسان" کی قیدلگائی

سفر کوجاری رکھنے نہ دے، مثلاً مکہ کرمہ ابھی ۴۸میل کی دوری پر ہو ادر عورت کا محرم مرجائے یا سواری کا جانو رفوت ہوجائے ، مرض کو ال وقت سفر حج سے رکاوٹ تصور کیا جائے گا، جب اس کا چلنا پھرنا ادر مواری کرنا دشوار ہوجائے اور اس کی وجہ سے مرض کے براھ

قبت حرم میں بھیج وے اور جس مخف کے پاس بھیج اس سے ایک

محصركےاحكام محصر کے لئے حکم یہ ہے کہ وہ ایک جانور مثلاً بکری یااس کی

جانے کااندیشہ ہو۔

دن متعین کرلے کہ ای دن اور ای تاریخ کووہ جانور ذیج کیا جائے گا ، پھراسی دن وہ مخفص یہاں اپنے وطن میں احرام تو ڑے ، اس ے پہلے اس کے لئے وہ تمام چیزیں ممنوع رہیں گی جو حالت احرام میں رہا کرتی ہیں اور جس طرح احرام کی حالت میں ایس چزوں کے کرگذرنے ہے'' دم'' یعنی قربانی واجب ہوتی ہے، ای طرح اس پر بھی دم واجب ہوگا ، یہ جانور جوحرم میں قربانی کے لئے بمیجاجائے گا، فقہ کی اصطلاح میں'' دم احصار'' کہلاتا ہے، اس کا حرم ہی میں ذبح کیا جانا ضروری ہے ، البتہ بیایا منح • الااذ والحجہ ہے بہلے بھی ذبح کیا جاسکتا ہے،ان دنوں میں بھی اوراس کے بعد

دم احصار کے علاوہ ایسے خص پر ---اگر حج کا احرام با ندھا تفاتو حج کی اور عمره کا احرام با ندها تھا تو عمره کی --- قضاء آئنده ضروری ہوگی اورا گر قربانی کا جانور جیجنے کے بعدایام جے سے پہلے ېې وه رکاوث دور بوگئ جو پيډا بوگئ تھی اوراب وه اس موقف ميں ب كد كم كرم يني كرنصرف بدكرج كى ادائيكى اور يحيل كرسكاب، بلكہ بھیج محے جانور کے لئے اس نے قربانی كى جوتاریخ متعین كى

(۱) الافصاح: //۲۹۹ (۳۰۰-۲۹۹

(٢) حافظ جلال الدين سيوطى : الاتقان:١٣١/٢؛ ابوعبيدالله قرطبي : الجامع لاحكام القرآن :١٠٠/٥: محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نہیں کیاجائے گا۔

من ہے،اس سے مراد آزادی ، عقل ، بلوغ اور اسلام کی حالت میں پھر حکومت کے الاٹ کرنے کے بعد اگر وہ فخص قین سال كى ايسے مخص كاكى اجنبى عورت سے مباشرت كرنا ہے جو تكاح تك زمين كويونى بيكارا ورمعطل ركھے اور كوئى كام ندلے تو حكومت صحح کے ذریعہ اپنی جائز بیوی کے ساتھ فطری راہ یعنی آ کے کی دوبارہ ان سے زمین چھین کرکسی اور محض کے حوالے کردے گی ، جانب سے ہم بستر ہو چکا ہواورائی بوی سے ہم بستر ہوتے وقت تا كه ملك وقوم كواس سے استفادہ كاموقع بم بہنچ\_(۲) بھی وہ آ زادی ،عقل ، بلوغ اوراسلام کی حالت میں رہا ہو، (۱) ان ان احکام کے سلسلے میں صریح احادیث موجود ہیں، آپ نے

شرائط میں سے اگرایک بات بھی نہ پائی گئی تو ایسے حض کوسنگسار فرمایا جس نے کسی افقادہ زمین (اد ص میند) کوآباد کیاوہ اس کی ہے، (٣) نیز بیبھی فرمایا کہ جو پھر کے نشانات لگا کرتین سال تک

چھوڑ دے اس کا اس پرخق باتی نہیں رہا۔ (٣) الم شافعی اورامام احد کے نزد کیا لی افادہ زمینوں کی آبادی كے لئے حكومت سے اجازت حاصل كرنا ضروري نہيں ہے۔(٥)

"اخ" كمعنى بعائى كے بين، اكثر سكے بھائى پراطلاق موتا ہ، یوں چھا اور خالہ کے بیٹے کو بھی اخ کہتے ہیں ، چنانچے سیدنا حضرت موی الطفی نے اپنے چاکے بیٹے ہارون الطفی کواخ کہا ب، و اذ قبال موسىٰ لاحيه هارون ، (الأعراف:١٣٢) فَتَهَى احكام کے اعتبار سے''اخ'' دوطرح کے ہیں،رضاعی اور تسبی۔

# رضاعی بھائی

دودھ پلانے والی عورت کے تمام بیٹے ،خواہ وہ اس کے بطن سے ہول یا انھول نے صرف اس کا دورھ پیا ہو، دورھ پینے والے مخص کے لئے رضاعی بھائی ہوں کے اور دودھ پینے والی اگراڑ کی ہے، تو وہ ان تمام لڑکول کے لئے ''محرم'' ہوگی ،اس سے نکاح کرتا ''خوارج''نامی ایک اییا فرقه مسلمانوں میں رہ چکا ہے، جو رجم کی سزا کامنگر تھا اور ہمارے عہد جدید کے روثن خیال حضرات بھی ای کے قائل ہیں ،انشاءاللہ لفظ'' رجم'' کے تحت اس موضوع پر

#### احياءموات (زمین کوقابل کاشت بنانا)

"موات" كم معنى مرده اور" احياء" كم معنى زنده كرنے ك ہیں ، فقہ کی اصطلاح میں'' موات'' آبادی سے دورالی ز مین کو کہتے ہیں جو بانی کی نایا بی ، نہر سے دوری ، یا یانی کی کثرت اور سلاب کی وجہ سے نا قابل استعال ہوگئی ہواوریا تواس زین کا کوئی ما لک ہی نہ ہو یا ہو بھی تو لا پہتہ ہو، الی زمین کو اگر سلطان یا اس کے نائب کی اجازت سے قابل کا شت اور قابل استعال بنالیا جائے تو ند کورہ مخض اس کا مالک ہوجائے گا ، نیزیہ حق اسلامی مملکت کے ہر شهرى ببثمول غيرمسلم رعاياسهمو ل كوحاصل موكا ادراكر مذكوره شرائط میں سے کوئی بھی شرط نہ پائی جائے گی تو وہ زمین'' موات' نہ کہلائے گی اور نہاس کا احیاء یعنی قابل استعمال بنا نامعتر ہوگا۔

<sup>(</sup>۱) الفتاوي الهنديه :۱۳۵/۲ (٢) القدوري:١٥١،الفتاوي الهنديه :٣٨٦/٥، خلاصة الفتاوي :٣٠٢/٣،

رحمة الامة في اختلاف الاثعة:٣٣١، اتك الأدام ما لك، امام شافعي اورامام احر ك يهال غيرسلم كوير بولت حاصل نيس ب

<sup>(</sup>٣) ابوداؤد ، ترمذی ، نساشی عن سعید بن زید امام ابوداؤد، امام آب کی وغیرہ نے اس مغمون کی اورصدیثیں بھی تقل کی ہیں، ترمذی: ١/١ ٢٥٠ ابوداؤد: ١/٣٣٧

<sup>(</sup>٣) وليس لمحتجر بعد ثلاث سنين، ابه عبيد في كتاب الأموال، عن طلاس (٥) المغنى ١٣٢٥/٥٠ وثان مكتبه

درست نہ ہوگا،ان کے سامنے ای حد تک پر دہ کافی ہوگا جود وسرے دراصل مرد پر اور اس کے محرم رشتہ داروں ، حقیقی بھائی ، چچا، داداوغیرہ کے لئے ہے ، وہ لڑکی ورا ثبت کے احکام ان کوساتھ لے کرسفر کر عتی ہے اور حج وغیرہ کو جا سکتی ہے ، ' رضاعی مال مار بشر کی

ان و من طاعے رسم رس کے اور بی وج کی ہے، رصا ی رشتہ '' کی وجہ سے اپنے بھائی کا نفقہ یا اس کی پرورش واجب نہیں ہوتی اور نہ محض رضاعی بھائی ہونے کے بنا پر میراث کا استحقاق

حاصل ہوتا ہے۔ ژ

نسبی بھائی

دوایسے افراد باہم نہی بھائی قرار پاتے ہیں، جو ماں، باپ یا کسی ایک میں شریک ہوں، یعنی دونوں کے والدین یا کم از کم صرف والدیا والدہ ایک ہوں، اس طرح نہیں بھائی بھی تین طرح کے ہوئے، (۱) ماں باپ شریک، (۲) باپ شریک، (۳) ماں

بعض مسائل میں یہ تینوں ہی طرح کے بھائی کے احکام یکساں ہیں،مثلاً حرمت نکاح، پردہ کے احکام،ساتھ سفر کرنے کی اجازت،لیکن بعض احکام میں فقہاء نے فرق کیا ہے۔

نفقه وحضانت

مثلاً حضائت اورحق پرورش میں اگر دیگر اقرباء نہ ہوں اور ایسے ہی تنیوں بھائی موں تو ماں باپ شریک بھائی سب ہے مقدم ہوگا، پھر ماں شریک بھائی ،اس ہوگا، پھر ماں شریک بھائی ،اس کے بعد باپ شریک بھائی ،اس کے کہ شریعت نے حق پرورش کے معالمے میں ماں اور اس کے والی رشتہ دار ہوں کوئر جمع دی سراوں ان کومقد م

واسطہ سے ہونے والی رشتہ دار یوں کوئر جیج دی ہے اور ان کومقدم رکھا ہے۔ اس کے برعکس نابالغ اور محتاج بھائی کے نفقہ کی ذمہ داری

متنوں میں ماں باپ شریک بھائی ، پھر باپ شریک بھائی اور پھر ماں شریک بھائی پر بالتر تیب ہوگی ،اس کئے کہ نفقہ و کفالت کی ذمہ

دراصل مر د پراوراس کے متعلقین پرر کھی گئی ہے۔

روا کے سے اس اور باپ شریک بھائی ان دونوں کی ماں باپ شریک بھائی ان دونوں کی حیثیت درا ثبت کے باب میں عصبہ کی ہے، یعنی اصحابِ فرائص کو

یک درہ کے بعد بھتا کچھ ہاتی رہ جائے وہ عصبہ کو دیا جاتا ہے، ترکہ دینے کے بعد بھتا کچھ ہاتی رہ جائے وہ عصبہ کو دیا جاتا ہے، البتہ عصبات کی ترتیب میں یہ تیسرے نمبر پر ہیں، پہلے نمبر پر ہیٹا

ابلتہ طفہات فارسب کی سیسرے سر پر ہیں، پہلے مبر پر ہیں ، ۔ جس کو جزء المیت سے فقہاء تعبیر کرتے ہیں، دوسرے نمبر پر ''جزء ابیہ'' یعنی باپ ہے جواصل میت کہلاتا ہے، تیسرے نمبر پر ''جزء ابیہ'' یعنی

ہےاورامام ابوصنیفہ کے قول کے مطابق جس پر نتو کی بھی ہے داوا کی وجہ سے سے بھی بھائی ساقط ہوتا ہے۔

جس طرح ترتیب کا او پر لحاظ کیا گیا ہے ، اس طرح کی ترتیب خود مال باپ شریک بھائی اور باپ شریک بھائی میں بھی ہے ، اس لحاظ سے مال باپ شریک بھائی کی موجودگی میں باپ شریک بھائی ورا شت کا مستحق نہیں ، اس طرح مال باپ شریک بہن شریک بہن

( بحثیت عصبه ) موجود هو تب بھی باپ شریک بھائی وراثت کا

مستحق نہیں ہوتا۔ ماں شریک بھائی کی تین حالتیں ہیں اور یہاصحابِ الفرائض میں داخل ہیں ، (عصبہ میں نہیں )ایک ہوتو تر کہ کا چھٹا حصہ ملے گا،

دویادو سے زائد ہوں تو تر کہ کا ٹلٹ ملےگا۔ تیسری حالت سقوط کی ہے، لیتن میت کی اولا دخواہ فد کر ہویا مؤنث یاباپ یادادا موجود ہوتو ماں شریک بھائی محروم رہےگا۔

ابتداءاسلام میں آنحضور صلی الله علیہ وسلم نے مکہ سے مدینہ کو مورد میں اللہ میں النہ میں اللہ علیہ وسلم نے مکہ سے مدینہ کو

اخوت ہجرت

اخبار الفاظنبيں ہيں،اس لئے خبرية عبيرات بھی ان موقعوں پراستعال کی

جاتی ہیں ، مثلاً: '' میں نے نکاح کیا'' پیلفظ نکاح کی تبولیت کے

اظہار کے لئے کافی ہے، حالال کہ دراصل میہ جملہ ایک ایسے نکاح ك اطلاع دينے كے لئے تفاجو پہلے سے منعقد ہو چكا ہو۔

جھوٹی خبرسے بھی طلاق واقع ہوجاتی ہے

ای طرح اگر کوئی شخص ماضی کے صیغہ سے اپنی بیوی کو طلاق دے کہ'' میں نے تم کوطلاق دی'' یا جھوٹی اطلاع دی کہ'' میں نے تم

کوکل طلاق دیدی تھی' حالاں کہ اس نے کل طلاق نہیں دی تھی اور وہ عورت کل ہے پہلے اس کے نکاح میں آچکی تھی تو بھی طلاق واقع ہوجائے گی ،اس لئے کہ طلاق کےمعالمے میں خبر بھی انشاء کا درجہ

ر کھتی ہے اور اس سے طلاق واقع ہو جاتی ہے۔ تحریراورترسیل بھی خبردیناہے

اخبار کا اطلاق مکتوب اور کی اور کے ذریعہ سے اطلاع پہنچانے پر بھی ہوتا ہے، چنانچہ فقہاء نے لکھا ہے کہ اگر کوئی شخص کیے کہ میراغلام مجھے فلاں بات کی اطلاع دے تو وہ آزاد ہے اور

اس کے غلام نے بذات خوداطلاع دینے کے بجائے خط یا قاصد کے ذریعیای بات کی اطلاع دیدی تواہے بھی خبر دیناسمجھا جائے گا اوروہ غلام آزاد ہوجائے گا۔(٣)

رؤيت ہلال کی خبر

شریعت نے جن اُمور کو'' خبر'' قرار ویا ہے ، ان میں لفظ شہاوت و گواہی کا ادا کرنا ، قاضی کے سامنے اور مجلس قضاء میں آ کر کہنا ضروری نہیں ہےاور جن صورتوں میں شہادت ضروری ہےان میں گواہ کے لئے شہادت کا لفظ کہنا اور قاضی کے سامنے گواہی دینا

ہجرت فرمائی اور آپ ﷺ کے ساتھ مسلمانوں نے بھی ترک وطن کرکے مدینہ کوا پناوطن بنالیا ، میرمہاجرین بے گھر اور بےاسباب و

جائداد تھے، رسول الله صلى الله عليه وسلم نے اس موقعہ سے اسلامي رشتہ کے پیش نظر ایک ایک انصاری اور مہاجر کو لے کر ان کو باہم

بھائی قرار دیا،ان دونوں بھائی میں وراثت ،نفقہ اورحق پرورش کے لحاظ سے بالکل وہی معاملہ ہوتا تھا جو دوھیقی بھائیوں کا ہوتا ہے، حفرت زید بن حار شریطه نے (جن کا بھائی چارہ حفرت حز وریک ے تھا ) ای بنیاد پر عمرة القصناء کے وقت حضرت حزہ ﷺ کی صاحبزادی کے لئے حق حضانت کا مطالبہ کیا تھا۔ (۱)

بعد کو جب نسبی قرابت کی بناپر وراثت کی تقتیم کے احکام نازل ہوئے اورمہاجرین خود بھی معاشی اعتبار ہے متحکم ہو گئے توبیہ تَكُمُ منسوخ ہو گیا، (۲) البية اخلاقي لحاظ سے تاریخ میں جال ناري، فدا کاری اور اُخوت کا یہ ایسا عدیم النظیر واقعہ ہے جو ہمیشہ تمام انیانیت کے لئے عموماً اورمسلمانوں کے لئے خصوصاً مایۂ عبرت

اخبار

'' اخبار'' کے معنی خبر اور اطلاع دینے کے ہیں ، اس لئے

اصطلاح میں الی چیز ہے آگاہ کرنے کوخبر کہتے ہیں جو پہلے وقوع میں آ چکی ہویا آنے والی ہو،اس کے برعکس جو چیزیں وجود میں نہ ہوں اور ان کو وجود میں لانے کے لئے کوئی فقر ہ استعال کیا جائے تو اےاصطلاح میں''انشاء'' کہتے ہیں،جیسےوہالفاظ جونکاح،خریدو فروخت وغیرہ معاملات کے لئے استعال کئے جا کمیں۔

کیکن چوں کہ حالات کو وجود میں لانے کے لئے مستقل (۱) مهذب سيرت ابن هشام: ۱۳۸ المواخاة بين المهاجرين و الانصار

(m) ملخص از: خلاصة الفتاوى: ١٣٣/٢

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

(r) بخاری:۲/۹۹۹

ضروری ہے،اس کے بغیرشہادت معتبر نہیں۔

چنانچداگر آسان ابر آلود ہوتو عید میں " طلوع ہلال" ثابت

کرنے کے لئے شہادت ضروری ہے اس لئے وہاں لفظ" اشہد"

کہنا ہوگا، گواہی عند القصنا عدیٰ ہوگی اور ان گواہوں کی تعداد عام

اسلامی اُصول کے مطابق کم از کم دو ہوگی ، اس کے برخلاف انبی

طالات میں" ہلال رمضان" کے ثبوت کے لئے نہ شہادت کا لفظ

ضروری ہے، نہ قاضی کے سامنے عاضری اور نہ دوافراد کی اطلاع،

بلکہ تنہا ایک آ دمی کی اطلاع کا فی ہے، (۱) کیوں کہ اس صورت میں

فرمطلوب ہے نہ کہ شہادت ، ای طرح دیگردینی اُمور پانی وغیرہ کی

پاکی وناپاکی ، ذبیحہ کی حلت وحرمت کے سلسلے میں ایک مسلمان کی

فرکا فی ہے۔ (۲)

## خبروشهادت كافرق

بعض اُموروہ ہیں جن میں شریعت نے '' خبر'' کو کافی قرار دیا ہے، بہ شرطیکہ اس کے سخچ ہونے کاظن غالب ہو، جب کہ بعض اُمور کے لئے شہادت بھی ضروری ہے، جن چیزوں کا تعلق شہادت سے ، دہاں گوائی کا لفظ نیز نصاب شہادت کے علاوہ قاضی کا فیصلہ مفروری ہے اور جن اُمور کا تعلق صرف خبر سے ہو ہاں قاضی کا فیصلہ اور خبر نا مور کا تعلق صرف خبر سے ہو ہاں قاضی کا فیصلہ اور خبر نا مور کا تعلق صرف خبر سے ہو گانی کی اطلاع کافی معاطے کی اہمیت کے اعتبار سے بھی ایک آ دی کی اطلاع کافی ہوجائے گی اور بھی اس سے زیادہ کی ضرورت ہوگی، چنا نچ قبلہ مشتبہ ہوجائے گا اور بھی اس سے نیادہ کی ضرورت ہوگی، چنا نچ قبلہ مشتبہ ہوجائے اور اور کی کی اطلاع کافی ہوجائے اور اور کی کی اطلاع کافی ہوجائے اور اور کی کی اطلاع کافی ہے اور اس کی تعلق صرف ایک متند آ دی کی اطلاع کافی ہے اور اس کی تعلق میں جانے گا۔ (۳)

مفقو دالخبركي موت كي اطلاع

ای طرح'' منقو داخیر'' هخص کے بارے میں کوئی اطلاح دے کہاس کا انتقال ہو گیا اور قرائن کے ذریعیاس کاخن غالب بھی ہوجائے تو عورت کے لئے جائز ہوگا کہ وہ اپنے مفقو دالخمر ثو ہر کو مردہ تصور کر کے عدت گذار کر نکاح کرلے۔(م)

# ثبوت نسب كاايك مسئله

جوت نسب کے لئے خود اپنی ہوی کے '' مولود'' کے سلسلہ
میں ایک عورت کی شہادت کانی ہوگی اور اگر ایک عورت یا صرف
داری بھی کسی بچہ کے بارے میں اس کے شو ہر کو اطلاع دے کہ وہ
تہاری ہوی کو تو لد ہوا ہے، تو شو ہر کا اس سے انکار معتبر نہ ہوگا، (۵)
اس لئے کہ بیان معاملات میں ہے جن میں خبر کانی ہے، اس کے
بر خلاف آگر اس عورت کو طلاق دے چکا ہو، پہلے ہے حمل کے آثار
ظاہر نہ ہوں اور حالت عدت میں عورت'' بچہ' بیدا ہونے کی مدعیہ
ہوتو یہ وہ معاملہ ہے جو'' مختاج شہادت' ہے، لہذا اُصول کے مطابق
اس بات پر کہ'' یہ بچہ عدت کی حالت میں خود ای عورت کو تو لد ہوا
ہوار اس طرح'' شو ہر سابق'' اس کا باپ ہے، کے لئے دومر دیا
ایک مرد اور دوعورتوں کی گوائی ضروری ہوگی ، سوائے اس کے کہ
ایک مرد اور دوعورتوں کی گوائی ضروری ہوگی ، سوائے اس کے کہ
پہلے سے اس پر حمل کے آثار ظاہر ہوں۔ (۲)

بیوی کود یکھانہ ہواور نکاح کے بعد ایک شخص تعارف کرائے کہ بیتہاری بیوی ہے اور اس کو غالب گمان ہوکہ بات صحیح ہوگی یا مخبر ثقنہ ہو، تو اس کے لئے اس عورت کے ساتھ مخصوص از دواجی تعلقات رکھنا اور قائم کرنا درست ہوگا۔(2)

<sup>(</sup>r) الفتاوي الهنديه :۳۰۸/۵

<sup>(</sup>٣) الفتاوي الهنديه :٣١٢/٥

<sup>(</sup>٢) الهدايه :٣٠١/٢ ، باب ثبوت النسب ، مطبوع كمتبد تفانوي

<sup>(</sup>۱) كتاب الفقه على المذاهب الاربعه :۵۵۲-۵۳۹ (۱

<sup>(</sup>٣) الفتاوى الهنديه :٥/ ٣٠٨

<sup>(</sup>۵) الهدايه :۳۱۲/۲ مطبوعه كمتبدرشيديه

<sup>(</sup>٤) الفتاوي الهنديه :٣١٣/٥

:"ہلال")۔ حضرت الاستاذمفتي محمد نظام الدين صاحب أعظمي أى طرح

امام ابوصنیفہ کے یہاں بدان سائل میں سے ہے جن کے لئے

شہادت ضروری ہے۔(۱) (تفصیل کے لئے دیکھے:"رضاعت")

مغربی مما لک کے گوشت کا حکم آج کل عرب مما لک میں مغربی مما لک کی کمپنیاں گوشت

اگر کسی عورت کوخبر دی جائے کہ اس کا شو ہرخوداس کا رضاعی

بھائی ہے،اس لئے وہ اس کے لئے حرام ہے توجھن اس اطلاع کی

وجه سے حرمت پیدانہ ہوگی ، بلکہ دہ اس کی بیوی برقر ارر ہے گی اور اس

عورت کے لئے کسی دوسرے مروے نکاح جائز نہ ہوگا ،اس لئے کہ

اور ذیجے سلائی کرتی ہیں،جس پر لکھا ہوتا ہے، ذب علی طریق

المشوع ،ان ذبحول كے بارے ميں اگر كسى دوسر حقريند سےاس

بات كا غالب كمان نه موجائ كهاس كوغير شرى طور پر ذرج كيا كيا

بيتوان كا كھانا درست ہوگا،اس لئے كديدان أمور ميں سے ب،

جن میں خبر اور اطلاع کافی ہے اور ایک غیرمسلم اور اس میں بھی

مشرک اور آتش پرست تک کی خبر پر اعتاد کر لینے کی مخبائش ہے،

چنانچەالفتادى الهندىيە مىں ب : من ارسل اجيىرا لـه مجوسيا اوخادماً فاشترى

لمحما فقال إشتريته من يهودي أو نصراني أو مسلم وسعه اکله. (r) جس نے اپنے کسی آتش پرست مزدور یا خادم کو بھیجا،

اس نے موشت خریدا اور کسی مسلمان یا یہودی یا عیسائی سے خرید کرنے کی اطلاع دی تواس کے لئے اں گوشت کو کھانے کی گنجائش ہے۔

( خبر ہے متعلق ایک اہم مسئلہ جا ند ہے متعلق خبر کا ہے ، جو

فون یار ٹریووغیرہ کے ذریعہ دی جاتی ہے،اس سلسلہ میں ملاحظہ ہو (۱) الهدايه ، ربع دوم :۳۵۳

(۳) منتخبات نظام الفتاوى: ۳۲۷/۱

مجوت دلیل شرعی سے نہ ہوجائے ، ازروئے فتوی استعال کی منجائش رہے گی ، باقی از روئے تقویٰ

كايك سوال كاجواب دية موئر تطرازين:

تجارت کا بھی بہی اُصول مسلم ہے کہ تجارت دھوکہ

دہی اور فریب دہی سے کامیاب نہیں ہوتی اور اس

وجہ سے بڑے تاجر دھو کہ وفریب دہی سے بچتے ہیں،

پھر جب حکومت بھی حلال وحرام کامعاملہ بخت پر کھ پر

رکھتی ہوتو جن ڈیول پرلکھاہوا ہو''منذب وحہ عسلی

طسويق الشسرعية "توجب تك اس كفائف كا

اخيار

اجتناب افضل واولی ہے۔ (٣) فقط والله تعالی اعلم

محدثین کی اصطلاح میں

محدثین کی اصطلاح مین اخبار اوایت کرنے کو کہتے ہیں ، روایت کی دوصور تیں ہیں ،ایک بیک دوشیخ "سنے اور شاگر د بڑھے،

دوسرے مید کہ و شیخ " پڑھے اور شاگرد سنے ،عموماً ان دونو ل ہی صورتول کو بھی ' اخبار' اور بھی ' تحدیث' کے لفظ سے تعبیر کردیا جاتا

ہے، چنانچہ متقدین کے یہاں ان تعبیرات، میں کوئی فرق نہیں، لیکن

متاخرین نے ان دونوں صورتوں کے درمیان فرق کرنے کے لئے

میلی صورت کو' اخبار' اور دوسری صورت کو' تحدیث' کا نام دیا ہے،

اس طرح اگر حدیث کی تلاوت خودشا گرد کرے اور' کیفخ''اہے من لیں تواب روایت کرتے ہوئے طالب علم کیے" اخبر نافلاں 'اوراگر

نوعیت اس کے برعکس ہوتو کہا جائے گا'' حدثنا فلال'۔ (٣) نقل کیا گیاہے کہ حضرت امام ابو حنیفہ قرماتے تھے:

(٢) الفتاوي الهنديه :٣٠٨/٥

(٣) ارشاد الفحول : ٩٢، فصل في الفاظ الرواية

القراءة على العالم احب الى من السماع.

میرے نزدیک استاذ کو سنادینا ، استاذے سننے سے

اس طرح گویاان کے یہاں'' اخبار'' کوزیادہ فضیلت ہے ویےایک رائے ان ئے یہ بھی نقل کی گئی ہے کہ روایت کی دوونوں

الي صور على برابريس -(١)

اخبثین (پیثاب و پائخانه)

'' خبث'' كالفظ عربي زبان مين ظاهري اور باطني هرد وطرح کی نجاست اور گندگی کے لئے بولا جاتا ہے ، چنانچہ حدیث میں

شیطان کوبھی" خبیث" ہے تعبیر کیا گیا ہے۔ (۲) اخبثين كےلفظ سے حدیث میں بیشاب و پائخانہ وتعبیر کیا گیا

ہاورا یے تقاضہ کے وقت نماز کی ادا کیگی کو کروہ قرار دیا ہے کہ اس ک وجدے خشوع وخضوع اور کیفیت انابت میں خلل پدا ہوتا ہے، آپ اس سے مع فر مایا کہ کوئی پیٹاب روک کرنماز بڑھے

جب تک کماس سے ملکا نہ ہوجائے اور فرمایا کہ کھانے کی موجودگی اور بیثاب مائخاند کے تقاضے کے وقت نمازند پردھی جائے ، (٣)

انسان کےجسم سے نکلنے والی مید دونوں ہی نجاستیں وہ ہیں جن سے وضوئوٹ جاتا ہےاور جن سے بعض خاص شرطوں کی موجودگی میں

استنجاءوا جب موجا تاہے۔ (مسائل کی تفصیل کے لئے ویکھتے لفظ: ''بول''اور' براز'')

اخضاء (آخة بوجانا)

"اختصاء" ہے مراد فوطوں کی ان گولیوں کو نکال دینا ہے جو

(۱) خلاصة الفتاوي: ۸۲/۸۲

(٣) ابوداؤد ، عن عائشة (١٢/١ ترمذي:١/٢)

(٥) الاحكام السلطانية

(٤) شرح صحيح مسلم لابي زكريا النووي :٣٣٩/١

جنسی صلاحیت اورجنسی خواهشات کا سرچشمه بین ،خودآنخصورصلی 

ے کنارہ کش ہوکر زیادہ سے زیادہ الله کی عبادت کی جاسکے، لیکن آپ ﷺ نے بختی ہے منع فر مایا، (۴) اس کئے فقہاء کا اس کی حرمت براتفاق ہے اور اسلامی حکومت میں بیقابل سرزنش جرم ہے، امام

> ابوالحن ماوردی (م:۴۵۰ھ) فرماتے ہیں کہ: آدمی اور چو پایوں کوآخة كرنے سے منع كيا جائے گا، اوراس برسرزنش کی جائے گی۔(۵)

> > تغييرخلق اوراس كانحكم

اس لئے بھی کہ اللہ تعالی نے'' تغییر طلق'' سے منع فرمایا ے، (النساه:١١٩) اور ' اختصاء ' اس زمره بس آتا ہے، چنانچ علامه زمخشری،شهاب الدین آلوی ، قاضی بیضاوی اور قاضی ثناءالله پانی تی وغیرہ جلیل القدرمفسرین نے اس کو' تغییر خلق' کا مصداق

> قراردیاہے۔(۱) جانوروں کااخضاء

جانوروں میں بھی بے فائدہ اختصاء کرنا جائز نہیں ہے، صرف ان کا اختصاء درست ہے، جن کا گوشت کھایا جاتا ہو، تا کہ

گوشت میں بو بیدانہ ہو --- چنانچدام منووک فرماتے ہیں: ایسے جانور کو جو نہ کھایا جاتا ہو، نہ کم سی میں تھی کرنا درست ہاور نہ بڑے ہونے کے بعد، البتہ کھائے جانے والے جانور کو کم سی میں خصی کرنا درست ہے،اس

لئے کہاس ہے گوشت کوخوش ذا نقه بنایا جاتا ہے۔(٤)

(٢) اللهم انى اعوذبك من الخبث والخبائث

(۳) مسلم ، كتاب النكاح :/ ۳۳۹، بخارى :۱۵۹/۲

(٢) كشاف: ٢٨٦/١، وح المعانى: ٥/٥١، بيضاوى: ١/١٨

# نس بندی کا شرعی حکم

ای کے ذیل میں نس بندی کا سئلہ آتا ہے، یعنی ایسا آپریش جس کے ذریعہ دائمی طور پر قوت تولید فوت ہوجائے اور توالد و تناسل کی الجیت ہی باقی نہ رہے،''اختصاء''اس کی بہت واضح نظیر ہاورایام جالمیت میں قوت تولید کے خاتمہ کے لئے بی صورت اختیار کی جاتی تھی ، مرشر بعت اسلام نے اس شدت سے اس کی مخالفت کی کدا گرکسی نے کسی کوخصی کردیا تو اس پروہ بی تاوان واجب ہوتا ہے جو ایک آدی کے قبل کرنے پر ہوتا ہے ، اس طرح گویا شریعت نے قوت تولید سے محروم کردیے کو زندگی سے محروم کردیے کے مرادف قرار دیا ہے اور اسلام کی نگاہ میں بیا تنابز اجرم ہے کہاس کاار تکاب کو یاقتل اورنفس کشی کاار تکاب ہے۔ قوت ِتوليد كاضياع، قابل سرزتش جرم

فقه کی کتابوں میں ایسی عبارتیں بہ کثرت ملتی ہیں جس میں قوتِ تولید کے ضائع کردینے کو'' دیت'' یعنی خون بہا کاموجب

عمرايا كياب، چنانچيشخ عبدالرحمٰن الجزيري لكھتے ہيں:

ریڑھ کی ہڈی تو ڑو ہے کی وجہ سے منی پیدا کرنے کی قوت کوختم کردینے کی صورت میں تاوان واجب ہوتا

ے، کیوں کہ اس سے ادلا دکی پیدائش پر جومقصود

نكاح ہے روك لگ جاتی ہے۔(۱)

'' اختصاء'' کے علاوہ اگر کسی شخص نے مرد کے آلہُ تناسل پر اس زور سے مارا کہ وہ شل ہو گیا ، اور تو ت جماع جاتی رہی تب بھی

تا وان واجب ہوگا۔ (۲)

فقد خفی کی مشہور کتاب "بدایه" میں ہے کہ:

کوئی مخف کسی کی ریڑھ پر مارے جس سے اس کا مادہ تولید (منی )ختم ہوجائے تو اس پر دیت (خون بہا)

واجب ہوگ ، کول کہ اس سے منفعت کی ایک قتم توالدوتناسل ختم موگئ \_ (٣)

ینیخ محملیش مالکی فرماتے ہیں:

"فخفر"نای كتاب ميس به كه موش وخرد، قوت ساع، بینا کی ،گویا کی ،آ داز ،قوتِ ذا کقه، جماع کی قوت اور

تولید کی صلاحیت بر باد کردینے کی صورت میں دیت واجب ہوتی ہے۔(۴)

علامہ شہاب الدین ابن حجر دیت واجب کرنے والی چیزوں کاذکرکرتے ہوئے لکھتے ہیں:

ریڑھ کی ہٹری توڑ دی جائے ،جس کی وجہ سے منی کی پیرائش ختم ہو جائے تو دیت واجب ہوگی ، کیوں کہ ان صورت میں ایک مقصد عظیم ، معنی اولا دکی پیدائش

کازیاں ہے۔(۵)

شخ الاسلام شرف الدين موى مقدى منبلي فرماتي بين: اورشل ہوجانے والے اعضاء کا اور وہ یہ ہے کہ ہاتھ ياؤں مرد کا آلهُ تناسل چھاتی وغیرہ ماؤف ہوجائے تو تاوان واجب ہوگا۔ (١)

#### صلاحيت حمل كاضائع كردينا

بی کم صرف مردول کے لئے جی نہیں ہے، بلکدا گرعورتوں کے ساتھ کوئی الیی صورت اختیار کی جائے کہوہ حاملہ نہ ہو سکے تو يهى تحم موگا ، كول كدحرمت كى اصل وجد قوت توليد كا فوت موجانا

(٢) حوالة سابق:٥

(٣) فتح العلى المالك :٢٩٠/٢

(٣) كتاب الديات ، هنديه :٢/ ٢٤

(۱) كتاب الفقه على المذاهب الأربعة :٣٣١/٢

(۵) نهاية المحتاج :۳۲۲/۳

(۲) الاقناع :۳۲۸/۳ کم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

اور توالد و تناسل میں رکاوٹ ڈالنا ہے ، چنانچہ شیخ عبدالرحلن الجزیری تحریفر ماتے ہیں کہ :

عورت کے حاملہ ہونے کی صلاحیت کوختم کردیئے سے پوری دیت واجب ہوگی ، کیوں کہاس سےنسل منقطع ہوجاتی ہے۔(۱)

### ايك مغالطه ادراس كاجواب

عام طور پر مغالطہ دینے کی کوشش کی جاتی ہے کہ اختصاء اور نس بندی میں فرق ہے، اس لئے کہ آپریشن میں اشتہاء اور شہوانی خواہش وقوت جماع باتی رہتی ہے، صرف قو نے تولید فوت ہوجاتی ہے اور اختصاء سے نہ شہوت رہتی ہے اور نہ جماع پر قدرت ۔

یہاعتراض کی وجوہ سے غلط ہے، پہلی بات یہ ہے کہ توت ہماع کاختم کرنا اور توت تولید کاختم کرنا ، یہ دونوں بجائے خود دو مسقل جرم ہیں ، یہ اور بات ہے کہ' اختصاء'' میں یہ دونوں چیزیں ختم ہوجاتی ہیں ، فقہاء نے اس سلسلہ میں جواصول بیان کیا ہے وہ یہ کہ کی بھی منفعت کوختم کردینا حرام ہے اور دیت کا موجب یہ ، چاہے اس کا تعلق جماع سے ہویا تولید سے ، چنا نچہ حضرت عمر فاروق کی ہے مروی ہے کہ ایک شخص نے کسی کو مارا جس کی وجہ خاروق کی اس کی آئے ، اس کی عقل اور اس کی مباشرت اور وطی کی صلاحیت ختم ہوگئی ، تو حضرت عمر کی ہے اور دیتیں واجب قرار دیں۔ دیں۔ (۲)

نیز علامه علاءالدین کاسائی فرماتے ہیں: وہ صورتیں جن میں کمل دیت واجب ہوتی ہیں،ان میں دو باتوں پرغور کرنا ہے، ایک سبب اور دوسرا

شرائط دیت ، دیت کے واجب ہونے کا سبب اس نفع سے مکمل محروی ہے ، جوکسی عضو کا مقصود ہوتا ہے ، نفع کا بیفتدان اور محروم ہونا دوصورتوں میں ہوگا ، ایک بیک مضو کو جسم سے علا حدہ کر دیا جائے ، دوسر سے بیک عضوتو باتی رہے کیکن اس سے جو کا م لیا جانا مقصود ہے اس کام کے لائق ندر ہے۔ (۳)

#### نس بندی کی واضح نظیر بھر آھر چل کہ بال کاما

پھر آ کے چل کر علامہ کاسائی نے اس کی وضاحت کرتے ہوئے لکھا ہے کہ اس زمرے میں میصورت بھی آتی ہے کہ کسی کا آلہ تناسل تو باقی رہے گرتو الدو تناسل کی قوت برباد کردی جائے، میرے خیال میں میرج ذرہ ضادق

# شرف الدين مقدى فرماتي بين

ریز ہ تو ڑ دینے کی صورت ہیں اگر اس فخص کی شہوت
یا مباشرت کی صلاحیت میں سے ایک توت ضائع
ہوگئ تو اس پرایک دیت واجب ہوگی اور اگرید دونوں
صلاحیتیں برباد ہوگئی تو دودیت واجب ہوگی۔ (۲)
سیدنا حضرت ابوبکر صدایت ہے ہارے ہیں مروی ہے کہ
قضی ابوبکر فی صلب الرجل إذا کسر لم جبر
بالدیة کاملة إذا کان لا یحمل له و بنصف الدیة
ان کان یحمل له . (۵)

مرد کی ریڑھ تو ڑ دینے اور جڑ جانے کی صورت میں

(٣) الاقتاع :٣٠٩/٣

<sup>(</sup>۱) كتاب الفقه على المذاهب الاربدة :۳۲۲/۵

<sup>(</sup>r) بدائع الصنائع: ۱۳۱۱/

<sup>(</sup>۵) ابن حزم ، المحلي :۰۰/۳۵۰

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

کوحرام اور موجب دیت قرار دیا ہے، ویں اس کی بیعلت اور مصلحت بیان کی ہے کہ اس سے قوت تولید ضائع ہوجاتی ہے، عموماً اس موقع پر فقہی کتابول میں 'لفوات المنسل'' کالفظ ذکر کیا گیا

#### خلاصهٔ بحث

ان اُمور کی روشی میں بیا ندازہ لگانا دشوار نہیں کہ نس بندی جو مردو عورت کی قوت ِقولید کودائی طور پرختم کردینے کا ذریعہ ہے، قرآن وحدیث کی روسے ایک غیر اسلامی طریق کارہے اور صحابہ ﷺ کے طرزعمل، نیز فقہاء کرام کی تصریحات سے معلوم ہوتا ہے کہ اس کے جائز نہ ہونے پر ماہرین قانون اسلامی کا اتفاق ہے۔ (۲)

# اختصار (نماز میں انتصار)

اس اختصار سے کیا مراد ہے؟ اس میں فقہاء کے درمیان اختلاف پایا جاتا ہے ،خود اس حدیث کے راویوں میں محمہ بن سیرین نے ''مصنف ابن ابی شیب' میں اور ہشام نے ''سنن بیتی '' میں کمر پر ہاتھ رکھنے کواختصار قرار دیا ہے ، یہی تشریح مشہور بھی ہے اور بعض دوسری قریب المعنی احادیث سے اس کی تائید بھی ہوتی ہے ، اور بعض دوسری قریب المعنی احادیث سے اس کی کراہت پر عام فقہاء اما م ابوصنیفہ "شافتی" ما لک اور صحابہ بیں اس کی کراہت پر عام فقہاء اما م ابوصنیفہ "شافتی" ما لک اور صحابہ بیں

حفرت عبداللہ بن عباس ،حفرت عبداللہ بن عمراور حفرت عائشہ ﷺ وغیرہ کا اتفاق ہے،البتہ امام ابوداؤد ظاہری اوران کے تمبعین اسے حرام قرار دیتے ہیں،اس طرزِ عمل کے مکروہ ہونے کے مختلف

اسباب بتائے مکئے ہیں ،من جملہ ان کے کہ ابلیس اس حال میں زمین پراتر اتھا، یہ یہودیوں کا طریقہ ہے،اس سے کبر کا اظہار ہوتا ہےاور یہ ماتی انداز ہے۔

نے پوری دیت کا فیصلہ فرمایا اور اگر حاملہ کرنے کی صلاحیت باتی رہے تو نصف دیت ہے۔

سلامین بیت بال رہے وصف دیت ہے۔
شخ احمطیش مالکی بھی ندکورہ دونوں صورتوں (شہوت اور
قوت تولید ختم ہوجانے) کودومستقل جرم کی حیثیت دیتے ہیں اور
ان میں سے ہرایک کو دیت کا موجب قرار دیتے ہیں، چنانچہ
دونوں صورتوں کا فرق بتاتے ہوئے لکھتے ہیں:

ال تحض پردیت واجب ہے جس نے کی کے ساتھ الی حرکت کی کہ اس کی جماع کی صلاحیت جاتی رہی، یا ایک حرکت کرے کہ اس میں بچہ پیدا کرنے کی اہلیت باتی ندر ہے۔(۱)

لہذا جب اُصول یہ ہوا کہ انسان کی کسی بھی صلاحت کا برباد
کر دینا کیساں طور پر جرم ہے، تو پھر بیتو جیہ کوئی معی نہیں رکھتی کہ
نس بندی میں چول کہ صرف قوت تولید ختم ہوتی ہے، قوت اشتہا
باقی رہتی ہے، اس لئے وہ جائز ہوگی اور پھر آخراس کی کیادلیل ہے
کہ اختصاء کی حرمت، قوت اِشتہاء ہی کے زیاں کی بنا پر ہے؟
جنسی خوا ہمش مقصور نہیں

دوسری بات میہ کو تی شہوانیا ورجنسی خواہش کی بجائے خود کوئی اہمیت نہیں ہے، یہ محض ایک سبب ہے، اہمیت تو اس مقصو و کی ہے، جس کے لئے انسان میں میدواعیہ رکھا گیا ہے، اس لئے اگر بالفرض اختصاء کی مما نعت سے مقصود یہی ہوکہ قوت جماع اور جنسی خواہش کوضا کع نہ کیا جائے تو تو تی تولیداور بچہ پیدا کرنے کی صلاحیت کو معطل کر دینا تو بدرجہ اولی ممنوع ہوگا، اس لئے کہ جب صلاحیت کو معطل کر دینا تو بدرجہ اولی ممنوع ہوگا، اس لئے کہ جب اسباب حرام ہوں تو اصل مقصود کی حرمت میں کیا شبہ باتی رہ جاتا

ے؟ عالبًا يكى وجه ك كفتهاء في جهال توت جماع بربادكردي

(۱) فتح العلى المالك :۲۹۰/۲

<sup>(</sup>۲) نس بندی کے موضوع پر راقم الحروف کی کتاب ' نیملی بلانگ اور اسلام' کا ایک حصہ ہے، جوراقم الحروف کی تالیف' اسلام اور جدید میریڈیکل مسائل' میں ثامل ہے۔ محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتب

قاموس الفقه

ر ونگررا تنیں

امام خطائی نے فرمایا کہ'' اختصار'' نماز میں لائھی پر فیک

لگانے کا نام ہے، ابن اثیر نے کہا کہ سورت کے اخیر سے ایک دو

آبت پڑھنے کو کہتے ہیں ، امام زہری کہتے ہیں کہ نماز کے ارکان

قیام رکوع و جود وغیره میں اختصار سے کام لینا" اختصار" ہےاور بعض مطرات کے خیال میں درمیان میں آنے والی آیات بجدہ کو

چوڈ کر تلاوت کرنے کو کہتے ہیں۔(۱)

اختلاس (أيك لينا)

أيك لينه كواختلاس كهتيج بن، كو كي فخف الرصاحب سامان

کی موجود گی میں تیزی ہے اس کا سامان جھیٹ لے بھا گے تو اس کو "مخدلس"اوراس مل كو اختلاس"كت بين، (٢) جيب كترك وغیرہ بھی گویااس کے حکم میں ہیں،ایسے خص کا ہا تھ نہیں کا ناجائے گا، اس لئے كەرسول الله صلى الله علىيە وسلم نے قرمايا: منعقل كام تحربيس

كاتاجائكا، لا قطع على مختلس ، (٣) البتداس كى مناسب

www.KitaboSunnat.com

اخلاف

مرزنش کی جائے گی۔

"اختلاف"ایک چیز کے دوسری چیز کے ظاف ہونے کو کتے ہیں، پیا ختلاف معاملات میں بھی ہوتا ہے اور آراءوا فکار میں

مجى ،اس لئے فقہاء كے درميان بے شار مسائل ميس اختلاف راے رہاہے، یاختلاف اگرا ظام کے ساتھ ہوتو ندموم نہیں،

نقہاء کے درمیان آراء و افکار کا جو اختلاف واقع ہوتا ہے وہ دو

طرح كاموتاب، اختلاف زمان اوراختلاف برمان

اختلاف بربان وزمان

اختلاف برہان سے مرادایا اختلاف رائے ہے، جس کی

بنیاد دلیل ونظر پر ہو، بیاختلاف تو ظاہر ہے ہمیشہ رہے گا اور اختلاف زمان اس اختلاف كو كہتے ہيں جو نقاطِ نظر كے فرق اور

دلائل پربنی ندمو، بلکه زبانه، حالات اور عرف کی رعایت سے ایک فقیہ نے ایک رائے قائم کی پھر جب حالات بدل مجے اور عرف

تبدیل ہو گیا تو دوسرے فقیہ نے بدلے ہوئے حالات اور عرف کو

پیش نظرر که کر دوسراتهم دیا ، فقها متاخرین کی کتابوں میں بہ کثرت اس کے اشارات ملتے ہیں۔

فقهى اختلاف

فقهی اختلاف کے اسباب دعلل اور بنیاووں پر گفتگو کرنے کا موقع یہاں نہیں ہے ، لیکن چول کہ بیفقہی اختلافات بسااوقات ''مجادله سيريه'' كا باعث بن جاتے ہيں اوران مسائل كے پس پردہ مجھی لوگ سلف کی شان میں گستاخی تک کر گذرتے ہیں اور فقہاء سلف کی اس جماعت کے بارے میں جن کا اخلاص ،خداتر سی ،ویدہ

وری، زمانه شناس ، بالغ نظری ،مصادر شریعت رغمیق نظر، وین سے بےلوٹ تعلق اورشریعت کی حفاظت کا جذبہ تاریخ کا ایک بےنظیر ِ واقعه ہےاور بجائے خود پیغیمراسلام صلی الله علیہ وسلم اوراسلام کا اعجاز ہے، کے بارے میں سو خلن کا شکار ہوجاتے ہیں اس لئے مناسب

معلوم ہوا کہ یہاں اس موضوع بربھی کچھسرسری گفتگوی جائے۔ اسموضوع برشخ الاسلام حافظ ابن تيميد في المدرم عن الائمة الاعلام "كنام سنهايت جامع اورفيس كتاب كسى

ہے ، اس کے علاوہ حضرت شاہ ولی اللہ دہلوگ نے بھی اپنی مخلف

الخص از: بذل المجهود:۱۰۸/۲ - ۱۰۹

(٣) الهدايه ٢٠، باب مايقطع فيه

(٢) الشرح الصغير: ١/٣٤ ١/٣٤ الكفايه على الهدايه :١٦٦/٣ مطبوء مطبح المحرى والى

کتابوں میں اس موضوع پر بحث کرنے کے علاوہ 'الانصاف فی سبب الاحتلاف ''کے نام سے خاص ای موضوع پر قلم اٹھایا ہے۔
فقہاء کے درمیان جو کچھا ختلاف پایا جاتا ہے ، مخلصانہ ہے،
اس میں ان کی رائے پر اصرار ہضد ، یا اپنے کی خیال کی چی رکھنا
ہرگر مقصود نہ تھا، اما م البوضیفہ کا حال یہ تھا کہ وہ جب بھی فتو کی دیے
ہرگر مقصود نہ تھا، اما م البوضیفہ کا حال یہ تھا کہ وہ جب بھی فتو کی حد
کہتے '' یہ نم ہے ، اگر اور کوئی مخفس اس سے زیادہ بہتر رائے مستبط
کر ہے تو وہ زیادہ صحیح اور درست ہوگی' امام ما لک فرماتے ہیں کہ
رسول خداصلی اللہ علیہ وسلم کے سوا ہرخض اپنی گفتگو میں ما خوذ ہے
اور اس کی رائے رد کی جاستی ہے ، امام شافعی کا قول ہے کہ جو
اور اس کی رائے رد کی جاستی ہے ، امام شافعی کا قول ہے کہ جو
حدیث سے کہ خدا اور رسول کے کلام کے مقابلہ کی کی رائے اور کلام کی

### اختلاف کے اسباب

ان حفرات کے درمیان جوفقی اختلافات پائے جاتے ہیں ان کے کھاسباب ہیں،ان میں سے اہم اسباب یہ ہیں:

ا) مجھی کسی نقیہ تک حدیث پینچی ،کسی کے پاس نہ پہنچ سکی۔ ۲) مجھی اس لئے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے عمل کو کسی نے وجوب پرمجمول کیا ،کسی نے استجاب پر اور کسی نے محض

س) مجھی روایات کا اختلاف اور راویوں کا وہم ، مثلاً رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے زندگی میں ایک ہی جج فر مایا اوراس کو سی نے تمتع کسی نے قران اور کسی نے افراذ قل کیا۔

۴) علت اوراسباب كي تعيين مين اختلاف ، مثلاً استنجاء

کوفت استقبال قبلہ سے ممانعت کی علت امام ابوصنیفہ نے احترام قبلہ قرار دی ،اور امام شافعیؒ نے یہ کہ اس کی وجہ سے اجنہ جوم معروف بناز ہوں گے،ان کا سامنایا پیچھا ہوگا۔

۵) کی لفظ مشترک کے معنی کی تعیین میں اختلاف، مثلاً آن کرانتا'' (معرفی فی میں امراد ہونی '' تا ''' ق

قرآن كے لفظ " ثلاثة قروء " ميں امام ابو صنيفه ً نے " قرء" كامعنى حيض قرار ديا ہے اور امام ثافق نے " طهر" ۔

۲) کسی حدیث کو قبول کرنے اور نہ کرنے میں اُصولی اختلاف، مثلاً امام ابو حنیفہ اُورامام مالک ؒ کے یہاں مرسل روایات .

کے پاس صحیح حدیثیں تھیں،امام ابوطنیفڈ کے پاس ابن مسعود کھیں کا اور امام اوزائی کے پاس ابن عمر کھیں کا مگر وجہ ترجیج میں اختلاف تھا،امام ابوطنیفڈ کے یہاں وہ سند زیادہ تو ی تھی جو فقیہ افراد پر مشتمل ہو،اس لئے ابن مسعود کھی کی روایت کو ترجیح دی،امام اوزائی کے نود یک اس کوزیادہ اہمیت حاصل تھی جس کی سند میں واسطے کم ہوں اس کی اظ سے ابن عمر کھی تھی اور انھوں نے اس کی اظ سے ابن عمر کھی کی روایت تقدم رکھی تھی اور انھوں نے

اس روایت کوتر جیح دیا۔ ۸) کہیں گنخ میں اختلاف، لینی دو متعارض روایتیں وار دہو کمیں، ضرور ہے کہ اس میں ایک منسوخ ہوگی اور دوسری نائخ، لیکن چوں کہ تاریخی طور پر یہ بات پائے ثبوت کو نہ پہنچ سکی کہ پہلا فرمان یاعمل کون ہے، جومنسوخ ہے اور دوسر اارشاد یاعمل کیا ہے، جو پہلے تھم کے لئے نائخ ہے، اس لئے کسی نے ایک تھم کومنسوخ اور

دوسرے کو ہاتی تشہرایا اور کسی نے دوسرے کو۔ گراختلاف کے باوجودان حضرات میں باہم جدل ونزاع

(۱) الميزان الكبرى :۱/۲۳–۲۸

تفویض طلاق کے لئے

یلفظ' اختیار' تفویض طلاق العنی عورت کویدق دینے کے

لئے بھی آتا ہے کہ وہ چاہے تواپنے آپ کوطلاق دے لے ،عربی

زبان میں اس کے لئے مرد جو جملہ اختیار کرے گا وہ یہ ہے:

''اختیادی نفسک ''(اپنے آپ کواختیار کرلو)اب اگرای مجلس

اورنشست میں عورت نے کہدویا ''احتوت نفسی ''( کہ میں نے ا پے آپ کو اختیار کرلیا) تو اس پر ایک طلاق بائن واقع ہوجائے گ

اوراگراس نے خاموثی اختیار کی بھی دوسرے کام میں لگ گئی، یا کہا كه ميں نے تم كوا ختيار كيا تو طلاق واقع نه ہوگى ۔ (٢)

اخری (گونگا)

''اخرس'' کے معنی کو کگے کے ہیں۔ " مونگا" مونگوں کی امامت کرسکتا ہے ، ایسے لوگوں کی

امامت نہیں کرسکتا جو پڑھنے پر قدرت رکھتے ہوں۔ گونگا" ای" کی اقتداء میں نماز ادا کرسکتا ہے، أمی کی امامت نہیں کرسکتا۔

'' گونگے'' کے لئے نکاح میں الفاظ وعبارت کے بجائے واضح اشارہ کافی ہوگا ، جس سے اس کی رضامندی اور خوشنودی معلوم ہوتی ہے۔

''گو نگے'' کی طلاق بھی اشارہ سے واقع ہوجائے گی ،(۳) البته جولکھنے پڑھنے سے واقف ہواسے تحریر کی صورت میں طلاق ويني موكى ،اشارةُ طلاق وينا كافي نه موكا ـ (م)

" مراكا" قاضى نبيل بن سكتا ـ (۵)

اختيار (پندكرنا)

رواداری اور توسع پیدا ہوجائے۔

''اختیار'' کے معنی پیند کرنے کے ہیں اور اس سے مختار کا لفظ ماخوذ ہے،جس کے معنی ' بیندیدہ' کے ہیں،فقہاء بسااوقات کسی

جذبه برتری یا دوسروں کے لئے تحقیر کی نیت ہرگز نہ ہوتی تھی ،امام

ابوطنیفہ الل مدینہ کے پیچھے نماز اداکرتے تھے جو بہت سے مسائل

مِين ان سے اختلاف رکھتے تھے ،امام شافعیؓ نے فجر کی نماز ابوصنیفہؓ

ی قبر کے قریب پرهی تو دُ عاءِ قنوت نه پرهی اور کها که مجھے اس قبر

والے کی مخالفت کرتے ہوئے شرم محسوس ہوتی ہے، امام ابو پوسف ّ

نے پانی کے بعض مسائل میں امام مالک کی دائے برعمل کیا ہے۔

کاش! آج بھی مسلمانوں میں فقہی گروہ بندی کے بجائے ہیہ

مئلہ کی بابت مختلف اقوال نقل کرنے کے بعد کسی قول کے بارے مِن لَصَّ مِن المختار "يا" على المختار "يا" هذا اختسار فلان ''اليافتياراور مختار كلفظ ساس قول اوررائ

کی طرف اشارہ مقصود ہوتا ہے جس پرفتو کی ہے۔(۱)

نقهى اصطلاح ميس بياختيار كالفظ زياده ترفقه كي اصطلاح ميں ان معاملات كي

بابت بولا جاتا ہے، جس میں صاحبِ معاملہ کوکسی چیز کے قبول ورد کرنے یا باقی رکھنے ادر ختم کردینے کا اختیار حاصل ہواورا لیے مواقع کوا کثر ای کے ہم معنی ایک دوسرے لفظ'' خیار' سے تعبیر کیا جاتا ہے، جیسے خیار بلوغ، خیار عتق ، خیار عیب وغیرہ۔

(ان اصطلاحات پر'' خیار'' کے ذیل میں انشاء اللہ گفتگو کریں گے )

(٢) الهدايه ، ربع ثاني :٢ ٢٤، باب تفويض الطلاق (٣) الفقه على المذاهب الاربعه :٢٨٩/٢ مشروط الطلاق

(٣) الهدايه ، ربع ثاني:٢٤ ٣٤، باب تفويض الطلاق

(۵) الميزان الكبرى: ۲۲۳/۳۰ كتاب الشهادات

(۱) شرح عقود رسم المفتى :۸۲

نکاح کے علاوہ اور دوسرے تمام معاملات خرید وفر وخت وغيره مس بعى يكى تكم بك كداكراس كا اشاره قابل فهم موتوطلاق واقع ہونے اور معاملات قائم كرنے كے لئے كافى موكا ورنتيس، ای طرح کھنے پرقا در ہوتواشارہ کی طلاق واقع نہ ہوگ۔(۱)

امام الوصنيفة كے يهال كو تھے آدى كى شہادت اور كوائى كا ہے کہا ہے کوسنا لے اور جرکا یہ کہ دوسراس لے۔(۵) بھی اعتبار نہیں، کو کہ دہ واضح اشارات کا استعال کرے۔(۲) "مولكا" بوى برتهمت لكائو" لعان" كاتحم امام ابوهنيفة نکاح وطلاق وغیرہ کے وقت زبان سے تلفظ کرنے کی کم ہے کم حد

كنزديك جارى نهوكا ، دوسرفقها مكنزديك جارى بوكا\_(٣)

"اخفاء" كے معنی حربی زبان میں چھپانے اور آہت، پڑھنے کے ہیں، فقہا وآ ہت، پڑھنے کو' اخفا و' سے تعبیر کرتے ہیں۔ غير جهري نمازين

ظهر وعصر کی تمام رکعتوں میں اور عشاء کی تیسری چوشی اور مغرب کی تیسری رکعت، نیز اس کےعلاوہ دن کی تمام نقل نماز وں مل قرآن مجيد كى حلاوت بست آواز سے كرنا واجب ہے، جب كه مغرب دعشاء کی ابتدائی دور کعتوں، فجر،عید، جمعه، تراوی ،رمضان میں ور باجاعت میں قرات میں امام کے لئے جرواجب ہے اور تنهانماز پڑھنے والے کے لئے متحب (۴)

آسته براصنے کی جد

آہستہ پڑھنے کا اطلاق اس پر ہوگا کہ وہ اپنے آپ کوسالے،

اگرآ دازاس ہے بھی کم ہو بھش حروف زبان پر بن جا کیں اوروہ خود بھی نہیں سکے توامام کرفی نے اسے کافی قرار دیا ہے اور امام طحادی ا نے فرمایا کہ اس سے قرائت کا فرض ادانہ ہو سکے گا اور یہی قول احتياط كمطابق ب، حاصل يه ك "اخفاء" كاكم سيكم ورجه به

جانوروں کے ذرج کرتے وقت اللہ کا نام لینے اور ای طرح مين بوك<sub>ا</sub>\_(١)

امام ابوحنیفہ کے یہاں آمین آستہ کمی جائے گی اور نماز میں بم الله ممن آسته بي برها جائے كا ،اس لئے كه حفرت عبدالله بن مسعود ﷺ نے اس کو بھی ان چارمواقع میں شار کیا ہے، جن میں اخفاءاورآ ہستہ کہا جانا شرعاً مطلوب ہے۔(۷)

(دلائل کے لئے: '' آمین''اور'' تسمیہ'' کے الفاظ ملاحظہوں)

#### اداء

واجب ہونے والی فنی کواس کی اصل صورت میں اس کے مستحق کے حوالے کردینے کا نام'' اداء'' ہے،مثلاً ظہر کی نماز اس كاصل وقت مي ردهي جائة واداء باورا كروفت كذرجاني کے بعد پڑھی جائے تو یہی قضاء ہوگی ،ای طرح اگر کوئی مخف کسی کی کوئی چیز غصب کرلے اور پھر بعینہ ای کو واپس کردے تو اداء ہے اورا گراس جیسی کوئی دوسری چیز خرید کرلونائے توبی قضاء ہے۔

- (۱) ردالمحتار مع الدر :۳۸۳/۳ ط: زكريا، ديو بند
- (٢) الفتاوي الهنديه: ا/٣٣/ الفصل الثاني ، في بيان من هو احق بالامامة ، خلاصة الفتاوي : ١٣٦/١
  - (٣) الفتاوي الهنديه :٣/٢، الباب الثاني في ماينعقد به النكاح (٣) هنديه :٧/١
    - (۵) فتاوى هنديه : ا/۲٤، واجبات الصلؤة
    - (٢) خلاصة الفتاوي: ا/٩٥ الفتاوي الهنديه: ا/٢٤ الفقه على المذاهب الاربعه: ١٦٢/٢

      - (4) الهدايه : ١، جاب صفة الصلوة : ٩٨/١
- محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

علاء أصول نے اداء کی تین قشمیں کی ہیں ؛ اداء کامل ، اداء

شبيه بالقصناء اوراداء قاصر

اداءِكامل

واجب کی اس طرح اوا کیگی کا نام ہے کہاس میں کسی جہت ہے کوئی نقص اور کی نہ ہو ، مثلاً فرض نماز وں کا ان کے وقت پر

جماعت اورآ داب نماز کی رعایت کے ساتھ اوا کرنا، یا غصب کردہ سامان کی اس کی اصل حالت میں اونیٰ تبدیلی اور خامی کے بغیر

والېی په (۱)

اداءِ قاصر

ایک گوند تقص اور کی کے ساتھ واجب کی اوائیگی کو کہتے ہیں، مثلاً یمی فرض نمازیں اپنے وقت پر تنہا اوا کر لی جا کمیں اور جماعت کا اہتمام نہ کیا جائے ، یا یہ کہ غصب کروہ سامان اس حالت میں واپس کیا جائے کہ اس میں کوئی عیب پیدا ہوگیا ہو، یا کسی کے ذمہ

بہتر سکتے واجب ہوں اوروہ اس کی جگہ کھوٹے سکتے دیدے۔(۲)

اداء شبيه بالقصناء

واجب کی اس طرح پھیل اور انجام دہی کا نام ہے کہ ایک لخاظ سے وہ ادااور ایک اعتبار سے قضاء، — مثلاً لاحق کی نماز کہ

لحاظ ہے وہ ادا اور ایک اعتبار سے قضاء، -- مثلاً لاحق کی نماز کہ نماز جماعت کے ساتھ ادا کرے، چر درمیان نماز کوئی ناقض وضوء

نماز جماعت کے ساتھدادا کرے، چھر درمیان نماز کوئی ناتھی وضوء پیش آ جائے اور وضوء کر کے دوبارہ جماعت میں شریک ہو، بعد کو

درمیان کی ان رکعات کوادا کرے ، بیاس لحاظ سےاداء ہے کہ نماز اینے وقت میں ادا کی گئی ہے اور اس اعتبار سے قضاء ہے کہ جس

طرح اس نے نماز کا آغاز کیا تھااس طرح نماز کی تکیل نہ کرسکا۔

(۱) اداء المحض ان كان مستجمعاً لجميع الأوصاف المشروعة فاداء كامل ، التلويع والتوضيح: ٣٥٧

(۲) حوالة سابق :۳۲۳-۳۲۳

(٣) ابوالبركات: عبد الله نسفى: كنز الدقائق: ١٤٠

احكام

اداء کائل کے ذریعہ آدمی اپنے فریضہ سے سبکدوش ہوجاتا ہوات میں کا اداء شبیہ بالقصاء'' کا بھی ہے، ---اداء قاصر کی

مورت میں اس کی تلانی ممکن نه ہوتو معذور سمجما جائے گا؛ البته اگر

اس میں اس کے ارادہ کو دخل ہوتو عنداللہ کنہگار ہوگا۔ (۳)

LPI

''إدام'' سالن اورتر کاری کو کہتے ہیں ۔۔۔فقہاء ان تمام اُمورکو''ادام'' کی فہرست میں رکھتے ہیں جو تنہائمیں کھایا جاتا، روٹی وغیرہ کے ساتھ ملا کر کھایا جاتا ہے، مثلاً: سرکہ بنمک، شور بہ، زیتون کا تیل وغیرہ ، اس کے علاوہ گوشت ، انڈا، پنیر وغیرہ چوں کہ اس زمانہ میں تنہا بھی کھائے جاتے تھے، اس لئے قدیم فقہاء اس کوادام نہیں کہتے۔ (م)

سی ہے۔ ('') مگرامام محد ﷺ مروی ہے کہوہ چیزیں بھی جو تنہا کھائی جاسکتی ہیں اور بھی بھی کھائی بھی جاتی ہیں، مگرا کٹر ان کا استعال روٹی کے ساتھ ہوتا ہے، ''ادام'' میں داخل ہیں، جیسے: گوشت وغیرہ۔

علامہ ابن جام نے امام ابوبوسٹ کی رائے بھی اس کے مطابق نقل کی ہے اور بعد کے فقہاء نے اس رائے کور جے دیا ہے

اورای پرفتوگی ہے۔(۵) بیمسبکا اصلاً عرف دعادت سے متعلق ہے اور واقعہ بیہ ہے کہ ہمارے زمانہ میں گوشت وغیرہ کا تنہا کھانا شاذ و نادر ہی ہوتا ہے اور موشت، مچھلی وغیرہ کے ذکر سے ذہن سالن ہی کی طرف نتقل ہوتا

ہے،اس کئے اس قتم کی ساری چزیں سالن وڑ کاری (اوام) میں

(٣) ملخص از: نور الإنوار:٣١-٣٥، التوضيح والتلويع: ٣٥٧-٣١٣، مطبوع: ١٤٥١ -٣١٣، مطبوع: ١٤٠٤

(۵) الفتاوئ الهنديه :۸۸/۲

داخل ہوں گی۔

سالن نہ کھانے کی قتم

ای طرح اگر کوئی شخص قتم کھالے کہ میں ادام کا استعمال نہیں كرول گايايه كه اگر ميں اس كا استعمال كروں تو ميري بيوي كوطلاق پڑ جائے گی اور وہ صرف گوشت بھی کھالے تو طلاق پڑ جائے گی ، وہ محض اپنی قتم کی خلاف ورزی کرنے والاسمجھا جائے گا اور اسے

کفارہ اداکرنا پڑے گا۔

آنحضور عظى كاسالن

اس موقع پرمناسب ہوگا کہ ہاری زندگی کے بڑھتے ہوئے تعیشات اور عشرت طلی کوآنحضور ﷺ کی زندگی کا آئینہ دکھانے کے لئے ایک مدیث ذکر کروں ،حضرت جابر ﷺ ہے مروی ہے کہ

دیا گیا که سرکه کے سوا کھے نہیں ہے، آپ اللے نے طلب فرمایا: کھانے لگے اور فر مایا کہ سرکہ کیا ہی بہتر سالن ہے؛ (۱) کاش ہم اس

جفائش، كفايت شعارى اور قناعت وتو كل كواپناليس!!

آپ الله كالبنديده سالن رسول الله ﷺ كوتر كاريول مِن "كدو"سب سے زيادہ پند

تقا، (۲) حفرت جابر ر الله عمروى بكريس في حضور الله ك

پاس كدوكت موئ و يكها تو وريافت كيا كه يدكيا ب؟ آپ نے فرمایا: ہم اسے زیادہ کھاتے ہیں یا بیفر مایا کہ ہم اس سے زیادہ

(۲) شمائل ترمذی:۲

(۱) صحیح مسلم ، عن جابر :۱۸۲/۲

(٣) قال نكثر به طعامنا ، شمائل ترمذى: ١٠

(۵) شمائل ترمذی :۱۱

 (4) يه تمام روايات شمائل ترمذى:١١٠باب ماجاء في صفة إدام رسول الله صلى الله عليه وسلم عافوة بين. (٨) القاموس المحيط: ٥٤ ۳۱: -، ۱قالفلا -، ۱۱ محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

کھانا کھا کتے ہیں، (r) حضرت انس ﷺ کی روایت ہے کہآ ب

پیالہ میں سے بطور خاص کدو کی قاش تلاش کرکے تناول فرماتے، (٣) حضرت الوموی اشعری ﷺ سے مروی ہے کہ مرغ کا

موشت بھی کھاتے بکری کے دست کا حصہ بھی پیند فرماتے ، (۵) اور دراصل ایسا گوشت زیادہ پند کرتے جوہڈی سے ملا ہوا ہوتا اور

کھنچابڑتا، (١) پشت کے حصہ کا گوشت بھی پیندفر ماتے۔(١)

'' ادب'' ( ہمزہ اور دال پر زہر ) کے معنی ظرف کے بھی

آتے ہیں،اور کسی چیز کوبہتر طور پر انجام دینے کے بھی،السطرف و حسن التناول ،(٨)اس كى جمع آداب ب،اى مناسبت عفة

کی اصطلاح میں اوب کالفظ'' متحب'' وغیرہ کے معنی میں آتا ہے کیوں کہ ستحبات سے اعمال میں حسن و کمال پیدا ہوتا ہے ، علامہ شرتلالی اورعلامه طحطاوی نے ادب کے درج ذیل معنی لکھے ہیں جن

میں سے بعض تعبیرات لغوی معنی سے قریب ہیں اور بعض فقہی

 وضع الاشياء موضعها ـ (ہر چیز کواپنی جگہ برر کھنا)۔

الخصلة الحميدة ، (قابل تريف عادت)\_ الورع، (زمدوا حتياط) - (٩)

مافعلہ خیر من تو کہ ، ( چس کا کرنا نہ کرتے سے

بہتر ہو )\_

اصطلاح ہے

(٢) حواله سابق

(m) شمائل ترمذي:١٠

ما يمدح به المكلف و لا يدم على تركه ، (جس كرن برمكلف كي تعريف كي جاتى بي الكين نه كرن بر خرمت نهيس كي جاتى ) ـ

المطلوب فعله شرعا من غير ذنب على تركه،
 (جس كاانجام ديناشرعاً مطلوب بو،ليكن اس كا تارك متحق فدمت بهى نه بو)\_(1)

یہ تو ادب کی تعریف ہے ، اسے نفل ،مستحب ، مندوب اور تطوع کے الفاظ ہے بھی تعبیر کیا جاتا ہے۔(۲)

#### ادب كافبوت

ادب کا جُوت کس دلیل شری ہے ہوتا ہے؟ اس سلسلہ میں فقاوئ بزازیہ میں ہے کہ جے حضورصلی اللہ علیہ وسلم نے بھی کیا ہواور کھی نہ کیا ہواور کھی نہ کیا ہو معافعلہ الشارع علیہ السلام مرة و تر کھ اخوی، (۳) اس کو مزید وضاحت ہے علامہ شرنیا لی نے لکھا ہے کہ جس عمل کو حضورصلی اللہ علیہ وسلم نے ایک دوبار کیا ہو، اور اس پرموا طبت نہیں فرمائی ہو، وہ مل ادب کے درجہ میں ہوگا، معافی علمہ النبی صلی اللہ علیہ وسلم مرة و مرتین ولم یو اظب علیہ (۳)

اس کا علم یہ ہے کہ کرنا یا عث تواب ہے، اور نہ کرنا قابل فرمت نہیں، النواب بفعله و عدم اللوم علی تر که ، (۵) صاحب قاوی برازیہ نے خوب کہا ہے کہ جیسے واجب فرض کی شکیل کے لئے ہے، ای طرح سنت واجب کی شکیل کے لئے ہے اور اوب سنت کی شکیل کے لئے ہے، اللواجب ما شرع لا کمال الفوض والسنة لا کمال الواجب والادب لا کمال السنة ۔ (۱)

(۱) طحطاوی:۲۲-۲۱

(m) فتاوى بزازيه على هامش الهنديه:٣٥/٣

(۵) حواله ٔ سابق

(2) كتاب التعريفات:١٥/مطبوعه :دارالكتب العلميه بيروت

ادب كا دوسراوسيع مفهوم

لیکن بسااوقات واجبات وفرائض اور ہرتتم کی غلطیوں سے بچنے پر بھی اوب کا اطلاق کیا جاتا ہے، چنانچے فقہاء'' کتاب اوب القاضی'' میں ان احکام کا بھی و کر کرتے ہیں، جو واجب ہیں یا جن

الله می میں ان اور ان کا ارتکاب ناجائز ہے۔ سے بچناوا جب اور ان کا ارتکاب ناجائز ہے۔ ریس از بعضہ فتا ہے ان کا کہ ہی جو میں بھی عمد میں کہا ہے۔

ای لئے بعض فقہاء نے اس کی تشریح میں بھی عموم رکھا ہے، چنا نچہ سید شریف جرجائی نے ان تمام چیزوں کی معرفت اورعلم کو اوب قرار دیا ہے، جس کے ذریعہ ہر طرح کی خطا سے احتر از کیا جا سکے، (۷) اور قاضی ابوزید دبوی اس ملکہ اور صلاحیت کو اوب قرار دیتے ہیں جواس کے حامل کو ہرتم کی بری بات سے دوک دے۔ (۸)

شعروخن

ادب کااکیا ورمفہوم بھی ہے یعنی شعر وخن ، لطائف وظرائف

اسلسله مین بھی اسلام نے کسی ختلی اور تقف کوراہ نہیں دیا ہے اور صالح شعر و تحن نیز مزاح کی حوصلہ افزائی کی ہے، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے امیہ بن صلت کے موحد انداشعار پڑھوائے ہیں، گوحضور صلی اللہ علیہ وسلم شاعر نہ تھے، گرار تجالاً زندگی میں ایک دو بار شعر کی صورت موزوں فقر ہے بھی آپ و اللہ کی زبان حق ترجمان سے ادا ہوئے ہیں، صحابہ بھی میں بھی حضرت علی کے لائم اور نشر میں بڑا درک حاصل تھا، ام الموثین حضرت عائشہ کو بھی اشعار ہے ذوق تھا اور انھوں نے محبوب کی تحریف برمشمنل بعض

اشعار بری خوش اُسلولی ہے آپ اللہ پر چیاں کئے ہیں۔

<sup>(</sup>۲) رکھتے:طحطاوی:۳۲

<sup>(</sup>٣) مراقى الفلاح مع الطحطاوى:٣٢

<sup>(</sup>۲) بزازیه علی هامش الهندیه :۲۵/۳

<sup>(</sup>٨) القاموس الفقهي: ١٤

· خودرسول الله صلى الله عليه وسلم كے ارشادات او بى ذوق ، اُسلوب كى ندرت ، ايجاز ، رعايت تح اور الفاظ كے حسن انتخاب نيز تا چير كے لحاظ ہے قرآن مجيد كے بعدادب عربى كا بہترين اور معيارى سرمايہ ہيں۔

آپ اللے کے یہال مزاح بھی ہے، جوآپ اللہ این صحابہ سے وقا فو قا فر مایا کرتے تھے، (۱) آپ اللہ کی بعض دعا کیں اور خطبات استے اثر انگیز ہیں کہ آج بھی ان کو پڑھ کرآ دی متاثر ہوئے بغیر منہیں رہ سکتا، مثلاً واقعہ طاکف، غزدہ بدر اور تبجد کی دعا کیں، غزدہ کشین

کے بعدان بعض نو جوان انصار کی غلط نبی کے از الد کے لئے خطاب جو اہل مکہ کو مال غنیمت سے زیادہ حصہ دینے کی وجہ سے بچھ بیٹھے تھے کہ اب حضور صلی اللہ علیہ وسلم اہل مدینہ سے دور ہو گئے ہیں۔(۲)

# ادب قاضی

(۱) ابو دائود:۲۸۲/۲

احکام شریعت کی تعفیذ ، معروف کی اشاعت اور منگرات سے روکنے کے جوادارے ہیں،ان میں سب سے اہم ادارہ ' نظام قضاء' ہے، قضاء کی ذمہ داری جس قدراہم ہے اس قدرنازک بھی ہے،اس لئے فقہاء نے قاضی کی صفات اوراس کی مطلوبہ صلاحیت واستعداد کے بارے میں تفصیل سے گفتگو کی ہے،اس بحث کوفقہ کی واستعداد کے بارے میں تفصیل سے گفتگو کی ہے،اس بحث کوفقہ کی اصطلاح میں ' ادب قاضی' کہا جاتا ہے، شخ احمد بن مصطفیٰ طاش کیرگی زاو (متوفی : ۹۲۸ ھے) نے اختصار کے ساتھ ان آ داب کو اس طرح ذکر کیا ہے :

قاضی کو چاہئے کہ انساف کے ساتھ فیصلہ کرے،
مظلوموں کی مدوکرے،کسی کی دولت یا عہدہ کی وجہ
سے اس کے ساتھ تواضع اختیار نہ کرے،معمولی اور
شریف ہرآ دی کی بات سے، بات میں سچا اور معاملہ
میں پکا ہو، بخت ہولیکن ظالم نہ ہو، زم ہولیکن کمزور نہ
ہو،علم اور حلم کا مجموعہ ہو، مجرم کو مزاو سے میں عجلت نہ
کرے، فیصلہ اس وقت کرے جب پیاسا نہ ہو، بحوکا
نہ ہو اور غصہ کی حالت میں نہ ہو، رشوت نہ لے،
مقدمہ کے متعلقین سے اور دوسرے ایسے لوگوں سے
ہدیق ہول نہ کرے، بیت المال سے اپنی تخواہ لے اور
عدالت میں بادشاہ، رعایا اور دولت مند و بحائ سب
عدالت میں بادشاہ، رعایا اور دولت مند و بحائ سب
کے ساتھ کیسال معالمہ کرے۔ (۳)

اديم

''ادیم'' کے معنی چڑے کے ہیں اور عمو ما بیلفظ ایسے چڑے کے لئے بولا جا تا ہے جو پکایا اور د باغت دیا ہوا ہو۔

امام ابوحنیفہ کے یہاں تمام چڑے بہ شمول مردار اور کتا
دوباغت دینے کی وجہ سے پاک ہوجا تا ہے، مرف سور اور آوی
کے چڑوں کا دباغت کے بعد بھی استعال درست نہیں ہے، سور کا
اس لئے کہ وہ نجس العین اور کمل ناپاک ہے، قرآن مجید نے اس
کے بارے بیں کہا ہے ''اندہ رجس '' (السائدۃ '' ) کہ وہ سراپاناپاک
ہے، اور آ دمی کا اس لئے کہ انسان کے احترام، اس کی شرافت اور
مرتبت کا تقاضا یہی ہے، (م) یہاں جن چڑوں کے پاک ہونے کا

— (۲) فتح مکدادر ججة الوداع کے خطبات وغیرہ

(٣) مفتاح السعادة و مصباح السيادة:ا/٥٦ هـ ٥٤ (٣)

(٣) الهدايه:١/١٠-٣١

بھی دباغت سے پاک نہیں ہوگا ، امام مالک اور امام احمد کے

نزدیک تمام مردار کے چمڑے ناپاک میں ، البتہ امام مالک خشک

چزوں میں اس کے استعال کی اجازت دیتے ہیں، اور امام احمدًاس

کی بھی اجازت نہیں دیتے۔(۱)

( دباغت كے شرى طریقے اوران كے احكام كے لئے ملاحظہ

ہولفظ:'' د ہاغت'')۔

'' إذ'' عربي زبان كاايك لفظ ہے، جوڭي معنوں ميں آتا ہے۔

اذ کےمعاتی

ا) وقت بتانے کے لئے ، جیبا کہ خود قرآن میں ارشاد

ب: واذكروا إذ كنتم قليلاً ، (اعراف: ٢٨) " اوراس وقت كوياو

کروجب تم تھوڑے تھے'۔ عموماً بيلفظ الى معنى مين استعال موتا بادرقر آن مين بعي

زیاده ترای طرح استعال مواہے۔

٢) سبب كمعنى من، مثلًا: ولن يسفعكم الهوم إذ ظلمتم ، (الزخرف ٢٩١) \* أورحمهين آج بركزكوني فاكده نبيس ينجع كا

ال سبب سے كہم لوگوں نے ظلم كيا"۔

m) مجھی یہ لفظ تحقیق اور کسی چیز کو بہقوت ٹابت کرنے کے لئے بھی آ تا ہے، مثلاً :بعد إذ انتم مسلمون ، (آل عمران: ۸۰)

"اس كے بعد كرتم لوگ يقيياً مسلمان مو" \_

(٣) الاتقان :۱۳۷/۳-۱۳۸ تيسير التحرير :۱۳۲/۳

إذا

نماز وغیرہ کے لئے کیا جاسکتا ہے، امام شافعیؓ کے یہاں کوں کا چڑا

ذکر کیا گیا ہےان کا استعال موزوں ،مشکیزوں ،لباس اور جائے

(٣) فغي هذه الالفاظ إذا وجدت الشرط انحلت وانتهت اليمين ، الهدايه ربع ثاني :٣٨٢، هنديه :٢١/١

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

٣) مجمى كم يدلفظ زائد بعى موتاب جس سے كوئى معنى مقصورتيس موتا،البتدنى الجملاس سے اكيداورقوت حاصل موتى ب،

کواس پرمحمول کیا ہے۔(۲)

داخل ہوگی تو طلاق واقع نہیں ہوگی۔(٣)

تواجا تك ده ايك سانب تقى جودوژر باتما" ـ

بعد پراس کا کوئی اثر باتی نہیں رہتا، مثلاً اگر کمی مخص نے اپنی بوی

(٢) ملخص از: الإتقان في علوم القرآن للسيوطي:١٣٥/٣-١٣٧

اگر كسى فخص في الى بوى سے كها، أنت طبالق إذ دخلت الداد ، ( تختے طلاق ہو جب تو گھر میں داخل ہو ) تو جب بھی اس کی بیدی

فقهاءاس لفظ كوشرط كے معنی میں استعال كرتے ہيں ، مثلاً

مفسرا بوعبيده اورابن تتيد فواخقال دمك للملَّنكة ، (البقره: ٣٠)

محمر میں داخل ہوگی اس کوا یک طلاق واقع ہوجائے گی اوراس کے

بعدوه شرط بار موجائے گی، لین اگر آئندہ مجرد دبارہ وہ گھریں

یددومعنوں کے لئے آتا ہے،ایک کی چزے اچا تک واقع

دوسرے: آئندہ زمانہ میں مشروط طور پر سی چیز کے واقع

مونے کے لئے، جے"مفاجات '' کہتے ہیں، مثلاً: فعالمها فاذا

هى حية تسعى، (طه: ٢٠) " كرمغرت موكى الطَّيْنِ في والى

بونے کو بتا تا ہے، مثلًا: إذا جساء نسسر الله ..... فسيت بسحمد

ربك واسفغفره ،(النصر :ا) وجبالله كا مداك ..... توايخ

پروردگار کی تعریف میں بیچ و تقدیس کیجئے اورمنفرت چاہے''۔(س)

مونے کو بتانے کے لئے آتے ہیں اور ایک دفعہ وجود میں آنے کے

''اذ''اور''اذا'' بیدونوں ہی الفان تعلق اور کسی چیز کے شرط

ے کہا:انت طالق إذ دخلت الداريا اذا دخلت الدار، (جب تو گھر ميں داخل تو گھر ميں داخل تو گھر ميں داخل ہوگئ ، اگر دواس كے نكاح ميں ہو طلاق واقع ہوجائے گ، پھر دوبارہ اس كے گھر ميں داخل ہونے كى صورت ميں خى طلاق واقع نہ ہوگى۔()

# أذئ

"أذى "كمعنى تكليف كي بين اوراكش معمولى تكليف كي اوراكش معمولى تكليف كي لئي بولا جاتا م ، حديث مين م كه آب والله في الدايمان كا كم من كم ورجه م كن تكليف ده چيز كاراه سه مناوينا ، امساطة الاذى عن المطريق ، (٢) اورقر آن مين جوكين وغيره كاشخ كوجمى "أذى" ستعبير كيا كيا ميا اوراس كي وجه سه حالت واحرام مين بال موتذاني كي اجازت دى كي سهد (بقده : ١٩١)

''اذی'' کے معنی نجاست اور ناپاکی کے بھی ہیں اور خود قرآن مجید ہی میں ایک جگہ حیض کو' اذکی'' سے تعبیر کیا گیا ہے۔(بقرہ:۲۲۲)

# أذان

'' اذان'' کے معنی اعلان کرنے اوراطلاع دینے کے ہیں، فقہ کی اصطلاح میں ان مخصوص کلمات کا نام ہے، جن کے ذریعہ فرض نمازوں کی اطلاع دی جاتی ہے۔ سر

اذ ان کی ابتداء

اذان کی ابتداء کا واقعہ بھی دلجیپ ہے، جب تک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کمہ میں رہے مسلمانوں کے لئے نماز باجماعت کا اہتمام نہ رہا؛ اس لئے کہ اس وقت یہ شمی بھرمسلمان کفارِ مکہ کے

ساتھ جس کھائں ہے دوچار تھے، اور جیسی کچھانسانیت سوز حرکتیں ان اہل ایمان کے ساتھ روا رکھی جارہی تھیں، ان حالات میں یہ بات ممکن بھی نہیں تھی، مدینہ آنے کے بعد جب کھلی فضاء میسر آئی تو نماز جماعت ہے محد میں اداکی جانے گئی۔

مدینه کا طواف کرناپڑتا تھا ، دوسرے پہلے جن کو اطلاع ملتی تھی وہ
پہلے آجاتے اور آبادی کے آخری حصہ کے لوگوں کو آخر میں اطلاع
ملتی اوروہ بہت بعد کو پہنچتے ،اس طرح انتظار بہت طویل ہوجاتا تھا،
اس لئے آپ کھی کا غالبًا ناقوس کی طرف ربحان ہوا جوعیسا ئیوں
کا طریقہ تھا اور جومسلمانوں کے لئے نسبتا زم گوشد کھتے تھے۔
اس دوران حضرت عبداللہ بن زید کھیے اور حضرت عمر کھیے

(۱) ویکھتے: هندیه :۱/۳۱۵

(۳) بخاری:۱/۸۵/مسلم:۱۲۳/۱

<sup>(</sup>۲) مسلم :۳۲/۱٬۱۵۳

قاموس الفقه نے خواب میں ویکھا کہ انھوں نے ایک مخص سے نماز کی اطلاع

دیے کے لئے ناقوس خرید کرنا جاہا، اس نے کہا میں اس سے اچھی چیز نه بناؤں؟ جواب ملا: کیوں نہیں؟ اب انھوں نے کلمات

سکھائے حضرت عبداللہ بن زید ﷺ کو پیکلمات نیند میں ذبئ نشیں ہو گئے جمیح ہوئی تو حضور ﷺ کی خدمت میں حاضر ہو سے اور رات

كاخواب نقل كيا،آپ ﷺ نے اس كوسچا خواب قرار ديا اور حضرت بلال ﷺ ہے جن کی آواز بلندتھی ،اذان کہلائی ،حضرت عمرﷺ

نے بیآوانسی تو اس عجلت ہے دوڑتے ہوئے خدمت قدی میں حاضر ہوئے کہ جا در زمین بر مسینی جار بی تھی اور عرض کیا کہ میں

نے بھی ایسائی خواب دیکھاہے۔(۱)

الصلوة خيرمن النوم كااضافيه

اس طرح اذ ان کی ابتدا ہوئی ، بعد کو فجر کی اذ ان میں ایک فقرہ "الصلوة خير من النوم" كااضافه وا، بياضافه يول مواكمايك

وفعہ حصرت بلال ﷺ نے فجر کی اذان دی اور آ کر حضور ﷺ کو اطلاع دى ، ام المونين حضرت عاكثة في فرمايا كمحضور على المحى

سوئے ہوئے ہیں،حضرت بلال ﷺ نے کہا''المصلوٰ ۃ خیسر من المنوم "(نمازنيندے بہترے) آپ الله کويفقره اتا پندآيا كه اے اذان میں شامل کر لینے کا تھم دیا، (۲) چنانچہ مکہ مکرمہ کے مؤذن حفرت ابومحذورہ ﷺ ،حضرت ہے کہ بیفقرہ حضور ﷺ ،حضرت

كلمات اذان كى جامعيت اوراثر اتكيزي اذان کے بیفقرے واقعہ ہے کہ بہت جامع ،معنی خیز اور

ابوكر عظي اور حضرت عمر هظانه متنول كعبد ميس كهاجا تا تقا\_ (٢)

(۱) ابوداؤد : /۲/۱ ابن ملجه : ۵۱/۱ عن عبدالله بن زيدٌ

(۳) مصنف ابن ابی شیبه ، صدیث تمبر: ۲۱۲۵

(۵) هندیه:۱/۵۵مدایه:۱/۸۷

روح پرور ہیں،جس میں سب سے پہلے اللہ کی کمریائی کا نعرہ ہے؛

تا کہ انسان اپنی مصروفیتوں اورنفس کے تقاضوں کو اس کی کبریائی کے سامنے حقیر جان کر قربان کردے ، پھر تو حید و رسالت کی

شہادت کا حوالہ ہے کہ ای خدا اور رسول کے نام کا حوالہ دے کرہم

متہیں بینداء دے رہے ہیں ،جن پرایمان رکھتے ہو،اس کے بعد نمازکی دعوت اور معاً یہ اظہار کہ یمی نماز تمہارے لئے فلاح و

کامیانی کی ضامن بھی ہےاور آخر میں ایک بار پھراللہ کی کبریائی اور توحید کا آواز بلند کیا جا تا ہے تا کہ یہ بار بار کی صدا اللہ پرایمان

لانے والوں کواپی طرف متوجہ کئے بغیر نہ رہے ،حق میہ ہے کہ میہ کلمات استے مؤثر ، دل آویز اور پرکشش ہیں کہ سوائے ہم جیسوں کی قساوت قلبی کے اور کوئی چیز نہیں جوان پُر اثر کلمات کے بعد بھی

> ول کومتوجہ نہ کر لے اور قدم کوحر کت میں نہ لائے۔ كلمات اذان كى تعداد

امام ابوحنیفه ؒ کے نز دیک کلمات اذان پندرہ ہیں ، حیار مرتبہ

"الله اكبر" وودومرتبه كلمه شهادتين وودومرتبه وسي على المصلواة "اور وسي على الفلاح" كروم رتبه الله اكبر "اور ا يك مرتبه "لا المه الا الله "، (م) -- فجركي اذان مين دومرتبه "الصلوة خير من النوم ""كوياستره كلمات، (٥) امام شافعي ك یباں ترجیح ، (۱) کے ساتھ ۱۹، امام مالک ؒ کے یہاں ۱۷کلمات اذان کے ہیں ،ترجیع بھی ہے،لیکن شروع میں دوہی بار تکبیر ہے، اس طرح ١ كلمات موت بير، حضرت عبدالله بن زيد بن فظه عبدر بداور حضرت بلال ﷺ کی احادیث سے امام ابوصنیفہ کے

(۲) ابن ماجه ۱/۱۵

(٣) مختصر القدوري ، باب الاذان ، هنديه: ١/٥٥

(١) ترجيع كاذكر متقل آئ كا مترجيح بيب كداذان من كلمه شهادت دوبارزور كهاجائ بمردوبارآ مست

بعض تجويدي غلطيان

اذان کے لئے بہتر آواز اوراندازمتحب ہے،لیکن اس میں

اس حد تک مبالغه کرنا که تغمشی اور ترنم پیدا ہو جائے اور کلمات

أذان

اذان بدلتے ہوئے محسوس ہول جس کولحن کہتے ہیں مکروہ ہے،''اللہ

ا كبر'' مِن اگرا بتدائى ہمز ہ كو صفح كرا داكر ہے ادراييا قصد أجان بوجھ

كر لے تو كفر كا انديشہ ہے ، اس لئے كدالي صورت ميں معنى

ہوجا کمیں گے'' کیااللہ بڑا ہے''؟ اوراگرا کبرکو'' اکبار''پڑھوے تو مجھی غلط ہے۔(۳)

كلمات إذان ميں تقديم وتا خير

کلماتِ اذان میں اگر تقدیم و تاخیر ہوجائے ،مثلاً: "اشھ۔

ان محمداً رسول الله " ممليك كهدو ع، حالال كـ " اشهد ان لااله الا الله " كهابى ندتها، توائي جكر ير چردوباره "اشهد ان محمداً رمسول الله "كهدوع، تاجم أكراعاده ندكر عاوراذ ان بورى

كرلة بميكانى بـ (۵)

مسنون طريقه

اذان میں قبلہ کا استقال مسنون ہے، صرف'' حی علی الصلوٰۃ'' کے وقت دا کیں جانب اور' حی علی الفلاح'' میں باکیں جانب اپنا رُخ كرے گا اور اس وقت بھي صرف چپره گھمائے گا، ياؤں اپني

جگەر کھے گااورا گراذان خاند کی نوعیت الیی ہوکہ'' حی علی الفلاح'' اور''حی علی الصلوٰۃ'' کہتے وقت آواز باہر کی سمت بھیلانے کے لئے اپی جگہ سے ہٹنا پڑے ، تو پاؤں کا زُخ بھی بدل جائے تو کچھ مضا نَقَهُ بِين ، (٢) تا ہم اذان مِن اگراستقبال نہ کرے تو بھی اذان دیتے رہے ہیں ، حفرت ابومحذورہ ﷺ کی روایت ہے ۔۔۔ جو مكه كے مؤذن تھے، ---امام شافعی و مالک ّے، نقطهُ نظر كى تائيد ہوتی ہے،اس روایت کو دوسرے اہل علم نے حضرت ابومحذورہ ﷺ کی خصوصیت قرار دیا ہے۔

مسلک کی تائیر ہوتی ہے،اذان کے باب میںان دونوں روایتوں

کی خاص اہمیت ہے ، کیوں کہ اذان کی مشروعیت کے سلسلہ میں

اصل حفرت عبدالله بن زيد ري كاخواب باور حفرت بلال رياد

بارگاہ نبوی کے مؤذنِ خاص ہیں، جوآپ ﷺ کی وفات تک اذان

اذان کے آداب

اذان میں اس حد تک آواز کا بلند رکھنا مطلوب ہے جو د شواری کا باعث نہ ہو إور اس کے پیش نظر آپ ﷺ نے حفرت بلال ﷺ کواس کام پر مامور فرمایا جن کی آواز بلند تھی ، نیز انھیں حکم دیا کہ اذان کے وقت کان میں انگلی رکھ لیا کرو، کہ اس کی وجہ ہے

آواز بلند ہوتی ہے، (۱) ای لئے فقہاء نے اس بات کو بہتر اور متحن قراردیا ہے کہ اذان خانہ مسجد کے باہراور بلند جگہ ہے دی جائے ، (۲) کیں موجودہ زمانہ میں اس کے لئے لاؤڈ اسپیکر کا استعال ندصرف درست بلكه متحب بهوكا\_

اذان میں تھمر تھمر کر وقف کے ساتھ کلمات کی ادائیگی متحب ہے کہ اس کے ذریعہ اس آواز کا لوگوں تک پہنچنا زیادہ آسان ہوگا، چنانچہ ابوز بیر ﷺ مؤذن بیت المقدس ہے مروی

م كد مفرت عمر الله جب و بال تشريف لئے گئے تو فر مايا كه اذان میں ترسیل کرو۔(m)

(۱) ابن ماجه ۵۲/۱:

(٢) الفتاوي الهنديه :١/٥٥

(٣) الفتاوي الهنديه :١/١٥

(٣) مصنف إبن أبي شيبه ٢١٥/١

(۵) كتاب الاصل: ١٣٩/١ (۲) کتاب الاصل:۱۲۹/۱ محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ہوجائے گی ،اعادہ کی ضرورت نہیں۔(۱)

فقہ منی میں بھی فتوی اس پر ہے کہ اذان عربی ہی میں دی

جائے گی ، فاری یا کسی اور زبان میں نہیں۔(۲) کلماتِ اذان کی ادائیگی میں تسلسل ہونا جا ہے۔

اگرمؤذن درمیان میں بھول جائے اور کوئی لقمہ دینے والانہ ہویا تی تا خرموجائے جے فاصلہ مجھا جاتا ہویا اذان دیتے ہوئے آواز بند ہوجائے اور گونگا ہوجائے تو ازسرِ نواذ ان دین ہوگی۔(٣)

اذان کن نمازوں میں ہے؟

اذان احادیث میں صرف پنج وقتہ فرائض اور جمعہ کے لئے ٹابت ہے،اس کے علاوہ کسی دوسری نماز --- تراویج سنتیں، عیدین، کسوف،خسوف،استسقاء،وتر وغیرہ ---- کے لئے نہیں ادراس برفقہاء کا اتفاق ہے ، اس کے علاوہ نومولود کے ایک کان

میں اذان اور دوسرے کان میں اقامت کے کلمات کم جانے ابت ہیں اور بیمنون ہے،آپ اللہ نے خود حضرت حسن اللہ

کے کانوں میں اذان وا قامت کے کلمات کیے ہیں ، (م) اوراس کا تھم بھی فرمایا ہے۔(۵)

اذان شعارِد بن ہے

خ وقتہ وقتیہ نمازوں کے لئے اذان سنت مؤکدہ ہے، (١) اورسنت ہونے کےعلاوہ اسے شعار دین کا درجہ حاصل ہے؛ چنانچہ

اگر کمی شهر کے رہنے والے اجتماعی طور پر اذان دینا چھوڑ دیں تو امیر

(۱) الهدایه: ۱/۸۸/ولوترك جاز لحصول المقصود و یكره لمخالفة السنة (۲) الجوهرة النیره: ۵۳/۱

(٣) الفتاوي الهنديه :٥٥/١

(٨) الفتاوي الهنديه:٥٣/١

(٥) بيهقي :٥١٣/٩، الرقم:٩٣٠٣،عن أبي رافع ، باب ماجاء في التأذين في أذن الصبي حين يولد

(٢) يرائ ائمة الله في ب، المام احمد كم بال فرض كفاييب، حمد الامة :٣٣

(١٠) كتاب الاصل :١/١٢١/١كتاب الافصاح :١/٠١١٠باب الاذان

المومنین ان سے جہاد کرےگا، (۷)حضور ﷺنے فر مایا کہ جبتم

أزان

كسى آبادى پرشب خون مارنا جا مواورتم كونتيح اندازه نه موكديهان مىلمان میں یانہیں؟ توضح کاانتظار کروتا آں کہ فجر کی اذان سننے

میں آئے ،اگراذان من لوتو پھر کسی کوتل نہ کرو۔ مبحد میں فرض نمازوں کا بلااذان کے ادا کرنا مکروہ ہے، (۸) اس کے علاوہ تمام فائحہ نمازوں کی قضاء میں جاہے تنہا پڑھے یا جماعت کے ساتھ ، اذان دینا بہتر ہے اور وقتیہ نمازوں میں بھی مبافر اور گھر پر بڑھنے والے مقیم کے لئے اذان متحب ہے،اگر چندنمازیں چھوٹ جا ئیں اورایک ہی مجلس میں ادا کی جا ئیں تو ایک ہی اذان کافی ہوجائے گی ،کیکن سموں کے لئے علا صدہ اذاں دیٹا

قبل از وقت اذ ان

زیادہ بہتر ہے۔ (۹)

فجر کے علاوہ کسی بھی اذ ان کا وقت سے پہلے دیا جانا مکروہ ہاور بیاذان کافی نہیں، نماز کاوقت شروع ہونے کے بعد دوبارہ ا ذان دی جائے گی ،اس پرتمام فقہاء کا اتفاق ہے،امام ابوحنیفہ اور امام ٹھے کے زریک خود فجر کی اذان کا بھی یہی تھم ہے۔ (۱۰)

جن کی اذ ان مکروہ ہے

پانچ اشخاص وہ ہیں کہان کی اذان مکروہ ہے اور اس کا اعادہ کیا جائے گا: (۱) بے عقل بچہ، (۲) عورت، (۳) وہ مخف جس پر غنسل واجب ہو، وضو کی ضرورت ہوتو اذان دے سکتا ہے، (۴)

(٣) ابوداؤد: ۱/۲۹۲ ، ترمذی: ۱/۸۵۱ ، عن ابی رافع

(4) الإفصاح عن معانى الصحاح : ١٠٨/١، باب الاذان

(٩) حوالة سابق: ا/٥٥

پاگل،(۵) نشه میں مبتلا آ دمی۔

تین صورتیں ہیں جن میں اذان مکروہ تو ہے ؛ گر اعادہ کی ضرورت نہیں: (1) جس کو وضوء کی ندہو، بدایک روایت ہے، لیکن

فتو کی اس پر ہے کہ صرف اذان حدث کی حالت میں دے اور

ا قامت وضو کے بعد کہے تو مضا اُقة نہیں ، (۲) بیٹھ کراذان دی

جائے، (۳)غیرمسافرآ دمی سواری پراذان دے۔

جب ازسرنواذ ان دی جائے گی

اور پائچ صورتیں ایس میں کہ اذان یا اقامت کے درمیان پیش آ جائیں تو از سرنو اذان دی جائے گی: (۱) مؤذن بے ہوش ہوجائے ، (۲) انتقال ہوجائے ، (۳) اذان کے درمیان وضو ٹوٹ جائے ،اس وقت گووضوء کی ضرورت نہیں ؛لیکن اگرمؤ ذن وضوء کو چلا جائے تو وہ خودیا کوئی اور خفص دوبارہ اذان دے گا، (۳) گونگا ہوجائے، (۵) یااس طرح بھول جائے کدا گلے کلمات ادانہ

مؤذن کے اوصاف

مرسکے۔(۱)

عاقل اور قریب البلوغ بچہ بھی اگر اذان دے دیے تو کچھ مضا نقنہیں ، گربہتر ہے کہ مؤذن بالغ ہو، (۲)متحب ہے کہ مؤذن عاقل وبالغ،صالح،خداترس،مسائل واحكام سےواقف، باوقار،لوگوں کی اصلاح کا فکر منداور پابندآ دمی ہو، (۲) غلام اور نابیتا یا ولدالزنا نه ہو، (۴) او ان وا قامت کے درمیان کچھل نہ

کرنا کروہ ہے، (۵) نماز مغرب کے علاوہ دوسری نمازوں میں

ورمیان میں سنت کا موقع دیا جائے گا، (٢) اور مغرب میں تین آیت کی تلاوت کی مقدار فصل رکھا جائے گا ، (۷) اذ ان میں گفتگو کروہ ہے،اگرتھوڑی کی گفتگو کرلی جائے تو اعادہ کی ضرورت نہیں، سلام کا جواب دینا مکروہ ہے۔(۸)

اذان كاجواب

اذان کا جواب دیناواجب ہے،حضور ﷺ نے اس کی بہت

تا كيد فرمائي ہاوراس كو بہت ہى اجر وثواب كاباعث بتايا ہے، (٩) اذان کے جواب میں کلمات اذان ہی کا اعادہ کیا جائے گا ،صرف ''حی علی الصلوٰۃ'' اور'' حی علی الفلاح'' کے جواب میں'' لاحول ولا

قوة الاباللذ "كما جائے گاكە حديث ميں ايبا بى وارد ہواہے ، (١٠) اور فجر کے وقت' الصلوة خیر من النوم' کے جواب میں' صدفت و بررت کہاجائے گا۔(۱۱)

تشمس الائمه حلواني نے لکھا ہے کہ اذان کا ایک جواب تو زبان سے ہاور دوسراعمل اور قدم سے ، لہذا اگر کوئی آ دمی معجد کے باہر موادروہ ندکورہ طریقہ پر جواب دے دیتواس نے جواب دے

دیا، لیکن اگر کوئی مخفس پہلے ہی ہے مسجد میں ہے تو اس کی موجودگی اورحاضری بجائے خوداس کا جواب ہے،اب زبان سے جواب دینا ضروری نہیں ہے،لہذااگر تلاوت قرآن میںمصروف ہوتو تلاوت کا سلسلداذان کی وجہ سے منقطع نہیں کرنا جاہیے ، (۱۲) بدایک رائے

(٢) كتأب الاصل ١٣٦/١:

(٣) خلاصة الفتاري:١/ ٣٨

(٢) حوالة سابق:١/٢٥

(٨) الفتاوي الهنديه: ١/٥٥

(١٠) مسلم ، عن عبدالله بن عمر: ١٢٤/١

(٩) مسلم ، عن ابن عمرو بن العاص: ١٩٢/١

(۱) خلاصة الفتاوي: ۱/ ۲۸–۲۹

(٣) الفتاوي الهنديه :١/٥٥

(۵) هندیه :۱/۵۵

(٤) حوالة سابق: ٥٤

(۱۲) خلاصة الفتارى: ۱۸۰۵ محكم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مكتبہ (١١) الفتاوي الهنديه :١/ ٥٥

قاموس الفقه

ہے، دوسری رائے بیہ ہے کہ تلاوت روک کر جواب دے، کیول کہ تلاوت بھی بھی کی جاسکتی ہے ، از ان کے جواب کا وقت پھر باقی نہیں رہے گا،ای رائے کوتر جیح دگ گئی ہے۔(۱)

قبر پراذان

اذان کے سلسلہ میں ایک بدعت سے ہے کہ بعض جگہ مردہ کی تہ فین کے بعد قبر پراذان دی جاتی ہے، جوغیر مشروع ہونے کے علاوہ عقل وقیاس سے بھی بعید ہے، کسی چیز کواسی حد تک کرنا جائز ہے جہاں تک شریعت میں جن کا موں کا ہے جہاں تک شریعت میں جوت ہے، شریعت میں جن کا موں کا

جس موقع پر کیا جانا ثابت نہیں وہاں ان کوکرنا ،' احداث فی الدین' اورشریعت میں اپنی عقل وقیاس کوجگہ دینا ہے۔

اذان دینا کہاں مشروع ہے؟ اس سلسلہ میں فقہ کی کتابوں میں تصریح موجود ہے:

الاذان سنة لاداء المكتوبات بالجماعة وليس لغير صلوات الخمس والجمعة نحو السنن والوتر والعيدين اذان ولا اقامة . (٢)

فرائض کی با جماعت ادائیگی کے لئے اذان سنت ہے، جعد اور نماز پنج گانہ کے علاوہ دوسرے مواقع پر مثلًا سنن ، وتر ، نوافل ، تر او نج اورعیدین میں نداذن ہے اور ندا قامت۔

اورقبر کےسلسلہ میں جو باتیں مسنون ہیں، وہ صرف دُعاءاور

و يكره عند القبير مالم يعهد من السنة و المعهد من السنة و المعهد د منها لسر الا زيارة و الدعاء عنده قائما

المعهود منها ليس إلا زيارة و الدعاء عنده قائما

كذا في البحر الرائق. (٣)

قبر پروہ تمام چیزیں مکروہ ہیں جوسنت سے ثابت نہیں ہیں اور سنت صرف زیارت قبراور وہاں کھڑے ہوکر دُعاء کرنا ثابت ہے۔

دعاء مرہا جات ہے۔ علامہ ابن ہمام نے اس مسئلہ کو ذرا تفصیل سے **بو**ل نقل ک<sup>ر</sup>

و يكره عند القبر كل ما لم يعهد من السنة ، و المعهود منها ليس إلا زيارتها والدعاء عندها

قائما كما كان يفعل صلى الله عليه و سلم فى المخروج إلى البقيع و يقول السلام عليكم دار قوم مؤمنين و إنا إنشاء الله بكم لاحقون ، اسأل

الله لى ولكم العافية . (م) قبر پروه تمام باتيس مرده بين جوسنت سے ثابت بين بين اور سنت سے صرف قبركي زيارت اور وہان

میں اور سنت سے صرف قبر کی زیارت اور وہاں کھڑے ہوکر دُعاء کرنا ثابت ہے، چنا نچہ آپ ﷺ جنت اُبقیع تشریف لے جاتے اور فرماتے" اے دیارے مؤمنین! تم پرسلامتی ہو، ان شاء اللہ ہم بھی تمہارے ہی ساتھ آ ملنے والے ہیں، میں اللہ سے

تمہارے کئے اوراپے کئے عافیت کا خواستگار ہوں''۔ اور علامہ شامی نے تو تصریح کردی ہے کہ بیاذان غیر مسنوا

و في الإقتصار على ما ذكر من الوارد إشارة إلى أنه لايسس الأذان وقد صرح ابن حجر في

فتاواه فإنه بدعة . (٥)

(۱) مراقى الفلاح ، باب الأذان ١٠٩٠، أيضاً : ردائمحتار ، باب الأذان في مطلب في كراهة تكرار الجماعة : ٢٨/٣ ١٩٩

اور بدعت ہے:

(۲) الفتاوئ الهندية: ۱/۵۲۷، الفصل الأول في صفة الأذان وأحوال المؤذن (۳) حوالة سابق ، هنديه : ۱/۲۲۱، الفصل السادس في القبر
 (۲) فتم القدير : ۱/۹۲۶، مطبوعه : مصر

محکم دلائل س

اس روایت کا حال اس سے معلوم ہوگا کہ اسے محدثین نے " تذكرة الموضوعات" اور" موضوعات كير" مين جكددي إور

إذل

علامه طاہر پنتی اور ملاعلی قاری دونوں نے لکھا ہے کہ ' لایے صبے ''(۱)

(اس کی سند سیح اور قابل اعتبار نہیں ) اوراس سلسلہ میں حافظ جلال

الدين سيوطي رقم طراز بين:

الاحاديث التي رويت في تقبيل الانامل وجعلها على العينين عند سماع اسمه صلى الله عليه وسلم عن المؤذن في كلمة الشهادة كلها

موضوعات . (۲)

پس ایہ روایت موضوع اور من گھڑت ہے اور موضوع روایات سے فضائل کو بھی ٹابت نہیں کیا جاسکتا ، کاش! لوگ حب رسول الله عظیکی نمائش صورتوں کوروبٹل لانے کے بجائے حقیقی

محبت اوراتباع كافبوت دير ـ والله يهدى السبيل.

إذن

'' إذن' كم معنى اجازت كے بين اور اجازت طلب كرنے کو''استیذان'' کہتے ہیں۔

اجازت برائے داخلہ

سكى كے گھر ميں داخل ہوتے وقت واجب ہے كه پہلے اجازت لے لی جائے۔

قرآن مجيد مي اسلله مين مفصل حكم موجود ب: يا ايها اللذين امنوا لا تدخلوا بيوتاً غير بيوتكم حتى تستأنسوا وتسلموا إلى اهلها ذلكم خير لكم لعلكم تذكرون فان لم تجدوا فيها احدأ فلاتدخلوها حتى يؤذن لكم وان قيل لكم ند کورہ باتوں پر جوسنت سے ثابت ہیں ، اکتفا کرنااس بات کی طرف اشارہ ہے کہ قبر پر اذان سنت ہے ٹابت نہیں، چنانچہ حافظ ابن حجرؓ نے اس کے بدعت ہونے کی صراحت فرمائی ہے۔

افسوس کہ ہندوستان میں ایک گروہ ان تصریحات اور بے غبار وضاحتوں کے باوجوداس بدعت کو کار ثواب بنانے پرتلا ہوا

**ب**و الله هو الهادي إلى الحق و إليه المشتكى\_

اذان میں انگوٹھے چومنا اس موقع پر اذان ہے متعلق ایک اور بدعت کا ذکر کردینا

بھی مناسب ہےاوروہ ہےاذان کے وقت دونوں انگوٹھوں کو بوسہ دینا،اذان ایک ایم چیز ہے، جودن ورات میں پورے سال پانچ باردی جاتی ہے،اگراس قتم کاعمل مشروع ہوتا کہاذان میں جس وقت آپ عظم کا نام مبارک آئے ، انگوٹھوں کا بوسدلیا جائے تواس كالقاضابيقها كداس سلسله ميس به كثرت سيح روايات منقول هوتيس اور جس طرح اذان واقامت کے کلمات،اس کے آ داب وشرا لطا وغیرہ پرروایات بین،ای طرح اس موضوع پر بھی ہوتیں،خود حضور ﷺ کا عمل ہوتا اور عام صحابہ کا تعامل ہوتا ، جوآپ ﷺ ے غایت درجہ محبت رکھنے والے اور آپ ﷺ کے سے جال ٹاروفدا کار تھے ، گر میمل ندتو حضور ﷺ سے ثابت ہے، نہ عام صحابہ سے اور نہ کسی سیح

صرف ایک روایت ہے کہ حضرت ابوبکر ﷺ نے جب "اشهد ان محمدا رسول الله ""ساتوانگشت شبادت کے باطنی حصه کو بوسه دیا اور آنکھول سے لگایا ،حضور ﷺ نے فرمایا جو محض میرے خلیل جبیباعمل کرے،اس کے لئے میری شفاعت واجب

<sup>(</sup>۱) تذكرة الموضوعات: ۳۹، موضوعات كبير: ۵۵ محكم دلائل سے مزين متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت أن لائن مكتبہ

ارجعوا فارجعوا هو ازكىٰ لكم والله بما تعملون عليم، ليس عليكم جناح ان تدخلوا بيوتاً غير مسكونة فيها متاع لكم والله يعلم ماتبدون وما تكتمون . (النور:٢٤-٢٩)

اے اہل ایمان! اپنے گھروں کے سوا دوسروں کے گھروں میں اہل خانہ کوسلام کئے اور اجازت لئے بغیر ندداخل ہو، یہ تمہارے حق میں بہتر ہے، امید کہ تم اس سے نصیحت حاصل کرو گے، اگروہاں کی کونہ پاؤ تب بھی جب تک اجازت نہل جائے داخل نہ ہو، اور اگرواپس ہوجائے کو کہا جائے تو واپس ہوجاؤ کہ

ا عمال سے باخبر ہیں۔ ہاں ایسے مکان جور ہائش نہ ہوں اور وہاں تمہارے

یمی تمہارے لئے یا کیزہ ہے،اوراللہ تعالیٰ تمہارے

سامان رکھے ہوں ، میں بلا اجازت داخل ہو جانے میں بھی مضا نقہ نہیں ، ( تاہم یاد رکھو کہ ) اللہ ان

باتوں ہے بھی واقف ہے جن کاتم اظہار کرتے ہو اوران باتوں ہے بھی جن کو (نہاں خانہ ُول میں ) ۔

چھپار کھے ہو۔

(۲) حوالة سابق

استیذان کا طریقہ اس سے ایک بات معلوم ہوئی کہ جب بھی کی کے گریس

اس سے ایک بات معلوم ہوں کہ جب بی می سے ھریں داخل ہواجائے تو اجازت چاہی جائے اور اجازت لینے کا طریقہ یہ ہے کہ سلے سلام کرے ، چھر داخل ہونے کی اجازت جاہے ، آیت

ہے کہ پہلے سلام کرے، کھر داخل ہونے کی اجازت چاہے، آیت میں گو پہلے'' استیذان'' اجازت چاہنے اور پھر سلام کا ذکر ہے، گر عربی زبان میں بیعام بات ہے کہ بھی بھی عمل کی ترتیب کونظر انداز

(۱) ابن عبدالرحمن عن ابن عباس عن عمر في التمهيد ، الدرالمنثور: ٩٩/٥

۔ کرتے ہوئے بھی الفاظ کا ذکر کیاجا تا ہے،احادیث میں استیذ ان

کا جوطریقہ مردی ہے،اس میں پہلے سلام کا ذکر ہے۔ اس است: ان کاطیات سے سمارے کساام کر رہ کھرانا

اس استیذ ان کا طریقہ یہ ہے کہ پہلے جا کرسلام کرے، پھرا پنا نام لے کراندر آنے کی اجازت جا ہے، چنانچ چھنرت عمر فاروق ﷺ

نام کے کراندرآنے کی اجازت جاہے، چنانچید حفرت عمر کامعمول تھا کہ آنحضور ﷺ کے دروازہ پرآ کر کہتے :

كامعمول تهاكم آتحضور رفظ كوروازه برآ كر لهت : السلام على رسول الله ، السلام عليكم ايدخل عمر ؟

سلام اے اللہ کے رسول ﷺ! آپ پرسلامتی ہو، کیا عمر داخل ہوسکتا ہے؟ (۱)

حفرت ابوموی اشعری کی حفرت عمر کا کے پاس می تو قربایا:السلام علی کے معذا ابدو موسی ،السلام علیم، بدابوموی میں۔(۲)

اجازت لیت وقت نام کی وضاحت کر دینی چاہئے تا کہ صاحب مکان کواشتباہ نہ ہو،حضرت جابر بن عبداللہ ﷺ کے مرتبہ حضور ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور اجازت چاہی، آپ ﷺ نے دریافت فرمایا: کون صاحب ہیں؟ افھوں نے جواب دیا" انا" (میں) آپ ﷺ نے فرمایا: انا کہنے سے کیا حاصل؟ اس سے کوئی بیچانانہیں جاتا۔ (۳)

### استيذان كي صورتيل

ستیذان کااصل مقصد اجازت چاہنا، اپنی آمد کی اطلاع دینا اور دوسروں کی آزادی میں خلل انداز نہ ہونا ہے، یہ مقصد جس طریقہ ہے بھی حاصل ہوجائے، استیذان کے لئے کافی ہوگا، مثلاً تحفیٰ بجا کراپنانام بتادینا، دروازہ پردستک دینا، دیزیئنگ کارڈ تھیج دینا، اس لئے کہ ہیساری چیزیں اس مقصد کی تحیل کرتی ہیں، البتہ دینا، اس لئے کہ ہیساری چیزیں اس مقصد کی تحیل کرتی ہیں، البتہ دستک کی آواز اتنی تیز نہ ہو کہ لوگ ڈرجا کمیں، چنانچ تفیر قرطبی میں

<sup>(</sup>۳) بخاری:۹۲۳/۲،مسلم ، عن جابر:۱۱/۳

إذن

نقل کیا ہے کہ صحابہ حضور ﷺ کے دروازے پرنا خنوں سے دستک دیے <u>تھ</u>۔

اس آیت ہے رہمی معلوم ہوا کہ اگرصا حب مکان ملاقات

سے معذرت کرد نے تو کیچھ نا گواری محسوس کئے بغیر واپس ہو جانا عاہے ، ای طرح تین بارسلام کرنے اور اجازت عاب کے

باو جودا گر جواب نہ آئے تو واپس آ جا نا چاہیے ، جیبیا کہ حضرت ابو موی اشعری ﷺ نے حضور ﷺ سے نقل کیا ہے اور اس کی تائید حفزت ابوسعید خدری ﷺ نے بھی فرمائی ہے، (۱) البتہ جس ہے

اجازت لی جائے اس کے لئے اسلامی اخلاق کا تقاضہ ہے کہ بلاعذر ملاقاتیوں سے معذرت ندکی جائے۔ بعض خصوصی اوقات کے علاوہ جیسے صبح ، دو پہر ، شب ،

والدين كے پاس بلا اجازت بھى جاكتے ہيں، حضرت على ريفيدى روایت ہے جورسول اللّه صلی اللّه علیہ وسلم کے پروردہ اور داماد تھے، کہ میں جب رات کو حضور ملل کے پاس آتا تو آب علم بلور اجازت کھنکاردیا کرتے۔(۲)

برده کی رعایت

اجازت لینے کا طریقہ یہ ہے کہ اس طرح نہ کھڑا ہو کہ بے پردگی ہوجائے، بلکہ دائیں یا بائیں جانب کھڑا ہو،حفرت عبداللہ بن بسر ﷺ سے مروی ہے کہ جب حضور ﷺ کی کے دروازے پر آتے توسامنے کھڑے ہونے کے بجائے دائیں یا بائیں کھڑے ہوجاتے اور فر ماتے: السلام علیم ، السلام علیم \_ (m) اطلاع اینے گھر میں بھی مستحب ہے

اس آبیت میں دوسروں کے گھر میں داخل ہونے کے لئے

استیذان کا تھم دیا گیا ہے اس ہے معلوم ہوا کہ خود اینے گھر میں

جہاں اس کی بیوی ہوا جازت چا ہنا ضروری نہیں ،گرمستحب طریقہ یہ ہے کدوہاں بھی بلااطلاع نہ جائے بلکہ کھکارکریا قبل از وقت اس کی اطلاع کرکے جائے۔

عمومی مقامات کے احکام

اس آیت سے بیر بات بھی معلوم ہوئی کہ استیذان ان

م روں کے لئے ہے جور ہائش گاہ کی حیثیت رکھتے ہوں ،اس لئے كەبىت عموما ايسے ہى مكان كوكہتے ہيں، وہ جگہبيں جوكسى كى رہائش گاہ نہ ہوں بلکہ جہاں عام طور پرلوگوں کی آمد ورفت ہوا کرے ، جیے دفاتر ، مدر سے ، مجدیں ، یہاں بلا اجازت آمد ورفت کی جا

سکتی ہے، سوائے اس کے کہ عام لوگوں کے آنے پر امتناع ہو، — ای طرح آیت میں''بیوت غیرمسکونہ'' میں آنے کی اجازت دی گئی ،اس سے وہ جگہبیں مراد ہیں جو کسی خاص فرد کی ملکیت نہ ہوں ، بلکہ عام لوگوں کے استعال کی ہوں ، جیسے مسافر خانے ، ویثنگ روم ، ریلوے اشیشن ، بس اشانڈ ، یہاں ہر مخص کو جانے کی

> اجازت حاصل ہوگی۔ فيليفون كأحكم

ای استیذان کی فہرست میں بعض بزرگوں نے ٹیلیفون کوبھی رکھاہے کدنون کے ذریعہ بھی گویا ملاقات کی جاتی ہے،اس لئے اگر طویل گفتگو کرنی ہوتو پہلے اجازت لینی جا ہے۔

افسوس کہ استید ان جو ایک امر واجب ہے اور قرآن و حدیث میں اس کی تحت تا کیدآئی ہے، یہاں تک کررسول الله صلی الله عليه وسلم نے فرمایا که اگر کوئی شخص بلا اجازت تمہارے گھر میں

(۱) بخاری :۹۳۳/۲،مسلم:۲۱۱-۲۱۱

(٣) سنن ابو دائود، برقم :١٨٦٥

(٢) سنن نسائي: ١٣٥/١/تنجنع في الصلاة

جها نکے اورتم اس پر کنگری بھینک دو، یہاں تک کداس کی آنکھ جاتی رہے، تو تم پر کوئی مؤاخذہ نہیں ہے، (۱) اب اس کا پاس ولحاظ نہیں

نكاح كي اجازت اوراس كاطريقه

إذن واجازت كے ذیل میں ایک مسئلہ نکاح کے سلسلہ میں

اجازت كاآتا بـــ

زمان جاہلیت میں عورتوں کے ساتھ بڑی زیادتی کی جاتی تھی اور وہ اس معاملہ میں گویا بالکل بے اختیار اور مجبورتھیں ، رسول

الله صلی الله علیه وسلم نے عورتوں پر جہاں بہت سے احسان کئے ہیں ، ان میں ہے ایک یہ بھی ہے کہ نکاح کے انتخاب کے معاملہ میں ان

کوئنار بنایا اور جا ہے کنواری لڑکی ہو یا غیر کنواری ، اگر بالغ ہے تو اس کی اجازت ضروری قرار دی ، نیز کنواری لڑکی کی فطری شرم وحیا

ادر غیرت کو ملحوظ رکھتے ہوئے صرف خاموش رہ جانے کو اس کی رضامندی کے لئے کافی تصور کیا گیا، چنانچد حضرت ابو ہریرہ دیا

ے مردی ہے کہ آپ ﷺ نے فر مایا: بیوہ عورت کا اس کے مشورہ کے بغیر نکاح نہ کیا جائے اور کنواری لڑکی کا اس کی اجازت کے بغیر،

لوگوں نے دریافت کیا: کواری لڑکی کی اجازت کیتے بھی جائے گی؟

آپ ﷺ نے فرمایا: خاموثی ہی اس کی اجازت ہے۔(۲) ای حدیث سے بیہ بات بھی واضح ہوگئ کے مطلقہ یا بیوہ عورت

(جس كا تكاح ثاني مور بامو ) يامردول كے لئے جو كو كئے نهول اور زبان سے بولنے پر قادر ہوں ، زبان سے اظہار رضامندی

ضروری ہوگا۔ نیز فقہاء نے ای حدیث کی روشی میں یہ بات بھی مستنبط کی

(۱) مسلم: ۱/۵۵۸، بخاری کتاب الحیل باب فی النکام:۲۰/۳۰۱-۳۰۳۱ (٣) الهداية ربع ثانى:٣١٣، باب الاولياء

ہے کہ کنواری لڑکی کا اس طرح ہنسنا جورضا مندی کو بتا تا ہے نہ کہ طنز وتعريض كواوراس طرح رونا جوعرف ميس رضامندي برمحمول مواور

ا پنے والدین سے چھوٹنے پر رویا جائے نہ کداس رشتہ کی ناپسندیدگی بر، اظہار رضا مندی تصور کیا جائے گا اوریہ نکاح کے انعقاد کے لئے

كافي بوگا\_(٣)

أذك

'' اُذن'' کے معنی کان کے ہیں جوانسان کے لئے ذریعہ

ساعت ہے اور اللہ تعالٰی کی بڑی نعمت اور امانت ہے،اس لئے اس كااستعال بهى اسى طرح مونا جا ہے جس طرح خدااور رسول ﷺ

نے اجازت دی ہے، حدیث میں آیا ہے کہ کسی غیرمحرم کی بات سننا گویا کان کے ذریعہ زنا کرنا ہے۔ (m)

كان كا دهونا اورسح عنسل میں کان کے ظاہری حصہ کو دھونا فرض ہےاس کئے کہ وہ بھی جسم کے ان حصوں میں داخل ہے جہاں کسی دشواری کے بغیر یانی بہنجایا جاسکتا ہے، وضوء میں کان کامسے کرنامسنون ہے اور امام ابوحنیفہ کے یہاں اس کے لئے سر کے سم کے بعد باتی ماندہ رطوبت كافى ب،اس ليح كه حضور الله في فرمايا: "الاذنسان من الـــــــراس ''کان بھی سر ہی کا حصہ ہے،اور ظاہر ہے حضور ﷺ کی

حیثیت شارع کی تھی ؛اس لئے آپ عظاکا یفرمان بداعتبارشارع ہی کے ہوگا جھن خلقت اورشکل وصورت بتا نامقصودنہیں ہوگا۔

کان کونقصان پہنچانے کی سزا اگر کسی کا کان قصداً تکمل یا اس کا پچید حصد کاٹ ڈالا تو

> (۲) الهدایه ربع ثانی:۳۱۳، باب الاولیاء (۳) مسلم :۳۳۲/۲، عن ابی هریره ، ابو دائود :۱۹۳/۱

### ارتداد

''ارتداد'' کے معنی پھر جانے اور واپس ہو جانے کے ہیں،

- فقد کی اصطلاح میں اس ہے مراد اسلام اور ہدایت کی نعمت

خداوندی سے بہرہ ورہونے کے بعد پھر کفروالحاد کی طرف جانا ہے

اورجو بدنصیب اس کامرتکب ہوائے 'مرمد'' کہتے ہیں۔ ارتدادىسزا

اسلام نے دین کے معاملہ میں کسی کومجبور نہیں کیا ہے اور ہر

هخص کواختیار دیا ہے کہ وہ خوب سوچ سمجھ کرجی چاہے تو اس دائر ہ

میں آئے ورنہ باز رہے ، کیکن جولوگ ایک دفعہ اس دروازہ میں

داخل ہو چکے ہوں ، ان کو پھر واپسی کی اجازت نہیں دیتا ، اس لئے

کہا گراس کی اجازت دے دی جائے تو فکر وعقیدہ کا بیا ہم ترین

مسكلة بھى بچول كا گھروندا بن كرره جائے گا،عقلا بھى بيہ بات سمجھ ميں آتی ہے اسلام کی حیثیت محض ایک رواجی اور رسی مذہب کی نہیں

ہے ، بلکہ فکر وعقیدہ سے لے کرساج ومعاشرت اور سیاسیات و معیشت تک ایک محکم اور ممل نظام کی ہے، مملکت اسلامی میں رہتے ہوئے پھراس دین سے بیزاری کا اظہار'' بغاوت'' کے

مترادف ہے اور دنیا کا کونسا ملک ہے جواپنی آستین میں باغیوں کو جگه دیتا مو؟ اس لئے اسلام کی نگاہ میں دارالاسلام میں رہتے ہوئے جولوگ الداد کے مرتکب ہوں ،ان کی سز ا<del>لل</del> ہے۔

فقهى ثبوت

اور بیسزا کتاب وسنت،اجماع اورعملی تواتر ہے ثابت ہے،

قرآن مجيد ميں کہا گيا:

وه کمل طور پرضائع موجائے تو کمل دیت واجب موگی۔(۲) ً إرتثاث

" إرتاث" كمعنى براني مونے كے بين ، فقه كى

تصاص داجب ہوگا اور بحرم کا بھی ای قدر کان کتر اجائے گا، (۱) اور

اگر زور سے مارا کہ پردہ ساعت بھٹ گیا اور ساعت ختم ہوگئ تو

پوری دیت واجب ہوگی،اس لے فقہاء کا اُصول ہے کہ اگر کسی عضو

کا پورا فائدہ مفقود ہو جائے یا اس کی وجہ ہے آدمی میں جوحس ہے،

اصطلاح مین "ارتاث ث"ب ہے کہ معرک جہاو میں ایک مخف زخمی ہونے کے بعد فورا نہ مرے، بلکہ درمیان میں پچھ کھا ہے، بی لے، یا علاج کرالے ، یا سوجائے ، یا میدان جہاد سے دوسری جگہ منتقل کردیا جائے یاعقل و ہوش کی حالت میں اتنی دیر گذر جائے کہ کسی

بحی ایک نماز کاوفت گذرجائے ،ایسے خص کوا صطلاح میں 'مرتث''

الي مخف كاحكم بيب كرآ خرت كے لحاظ سے تو اس كا حكم

شہید ہی کا ہوگا ،اورانشاءاللہ شہادت کا ابر بھی ملے گا ،گر دنیوی احكام من شهيد شارنيس كياجائ كاءاس كونسل دياجائ كااوردوسرا کفن پہنایا جائے گا ، جب کہ شہید کو نیخسل دیا جائے گا اور نہاس سے وہ کپڑے اتارے جائیں گے ، (۲) یمی رائے مالکیہ ، شوافع

کی وفات ہوئی۔ (۱) فتاوي هنديه:٢/١٠ الباب الرابع في القصاص فيما دون النفس (٣) المختصر للقدوري:٣٢

اور حنابله كى بھى ب، (م) كيول كرسول الله صلى الله عليه وسلم في

خفرت سعد بن معاذ ﷺ كوغسل ديا تھا، جوغز وۀ خندق ميں زخمي

ہو گئے تھے،اور چند دنوں بعد بنوقر یظہ کے فیصلہ سے فارغ ہوکران

(r) هنديه :۲/۲۵/۱لباب الثامن في الديات

(٣) الشرح الصغير :١/٥٤٥، والمهذب:١/٣٣١، فصل الشهيد في الجهاد، و المغني :٢٠٦/٢

ارتداد كاثبوت

ارتداد کے ثبوت کے لئے یہ بات ضروری ہے کہ مرتد عاقل،

بالغ اور ہوش دحواس کی حالت میں ہو، اپنی رضامندی سے کلمه ٔ کفر

بولا جو، ياان أمور كاار تكاب كيا جو، جي فقهاءار تداد قرار ديت بي،

نابالغ ، پاگل ، بے ہوش آ دمی اگر ایسے الفاظ کمے یا اکراہ اور دباؤ

میں کہتو وہ مرتد تصور نہ کیا جائے گا، تین دنوں تک ایسے خص کوقید

میں رکھا جائے گا،مستحب طریقہ یہ ہے کہاس درمیان اس پراسلام بیش کیاجائے، وہ تائب ہوجائے تو ٹھیک ہے، ورنداس مدت کے

اس کے اموال مال غنیمت شار ہوں گے۔

بعدائے تل کردیا جائے گا، بیتھم مرد کے لئے ہے، عورت اگر مرتد ہوگئ توائے آل نہ کیا جائے ، بلکہ قید کردی جائے اور جب تک توبہ نہ کرلے مارپیٹ کے ذریعہ بخت سرزنش کی جائے۔(۴)

مرتدكے احكام

مرتد ہوتے ہی اس کی ساری املاک اس کی ملک سے نکل جائے گی اور حالت اسلام میں کمایا ہوا مال اس کےمسلمان ورشہ میں تقتیم ہوجائے گااور حالت كفركى كمائى بيت المال میں بطور "فی" (٥) داخل کردی جائے گی ، حالت ارتداد میں اس کا کسی بھی عورت مسلمان ، کتابی یا مشرک سے نکاح کرنا درست نہ ہوگا اور نکاح

منعقدنه بوگا\_(١) مرتد ہونا ان اُمور میں سے ہے جن کی وجہ سے زوجین میں علاحد کی ہوجاتی ہے۔

(لفظ"اباء"كذيل ميساسكاذكرآچكاس)

وإن نكثوا أيمانهم من بعد عهدهم وطعنوا في دينكم فقاتلوا أثمة الكفر انهم لا ايمان لهم، لعلهم ينتهون . (التوبه:٢)

اگرمعاہدہ کے بعدوہ لوگ عہد تھنی کریں اور تہارے دین کے معاملے میں طعن کریں تو رؤساء کفر سے جنگ کرو کہان کو وعدے کا کوئی یا س نہیں ،شاید وہباز

اُم المؤمنین سیدنا حضرت عا کنش ہے مروی ہے کہ رسول الله صلى الله عليه وسلم نے فر مايا: كسى مسلمان كاخون مباح نہيں ہوسكتا ، مرتمن چروں میں سے ایک کے پائے جانے کی وجہ سے ،شادی شدہ ہونے کے باجو دزنا کر ہے ، مسلمان ہونے کے بعد کفر کواختیار

کرے یاکسی کی جان کی ہواور بطور قصاص قتل کیا جائے۔(۱)

ال مضمون كي متعد دا حاديث صحاح سته ميس موجودين، (٢) ادرعبداسلام میں تواتر کے ساتھ اس برعمل ہوتا رہا ہے، نیز اسمہ اربعہ اور دیگر فقہاء کا اس پر اتفاق ہے ، چنخ عبدالوہاب شعرائی

> قد اتفق الأثمة على أن من ارتد عن الإسلام وجب قتله وعلى ان قتل الزنديق واجب وهو الذي يسر الكفر ويتظاهر بالإسلام وعلى انه اذا ارتد اهل بلد قوتلوا وصارت اموالهم غنيمة . (٣) ائمہ کا اتفاق ہے کہ مرتد اور زندیق کافل واجب ہے، زندیق و پخص ہے جواسلام کا اظہار کرے اور بباطن کافر ہو، نیز امکہ کااس بربھی اتفاق ہے کہ جب بوری

آبادی مرتد ہوجائے تو اس سے قال کیا جائے اور

(٥) في اس مال كوكت بين جوالل كفر ع جنك كي بغير ملح ك وريد عاصل موجائ -

(۱) سنن نسائی:۱۳۷/r

(٣) الميزان الكبرى ٢١/٣٤

(۳) ملخص از : هندیه:۲/۵۳–۲۵۳

(۲) هندیه:۲۵۵-۲۵۳

(r) و کھے:مسلم:۵۹/۲مابوداؤد:۵۹۸/۲

ارتداد كى سزا، دارالاسلام ميس

ارتداد کی سزاقل کا نفاذ ظاہر ہے اس وقت ہوگا جبملم مملكت ہو،غيرمسلم مما لك ہندوستان وغيرہ بيں اگر خدانخواسته اس نوعیت کے واقعات پیش آ جا کیں تو مسلمانوں کا فریضہ ہے کہ "شہادت حق" کاحق ادا کرتے ہوئے ان کے شکوک وشبہات کا ازاله کریں، اخلاقی اور دعوتی طریق پران کواسلام ہے قریب کریں اورا گرکوئی بد بخت اس توفیق سے یکسرمحروم موچکا موتواس سے اپنا مقاطعه كرليس اوراس طرح ايغ عمل سے عنداللداس بات كا جوت فراہم کردیں کہ ہمارے پاس اللہ کا رشتہ انسانی رشتوں سے زیادہ محكم ،مقدس اورمقدم ب، ليكن دارالكفريس "ارتداد"كى حدشرى جاري نه هو کې ـ (۱)

ارسال

"إرسال" كانوى معنى جهور نے كے ين، (٢) قرآن مجيد مي محى يدلفظ اى معنى ميس استعال مواب، (مدينه ،٨٣) حديث میں بھی چوں کہ بعض واسطے چھوڑ دیئے جاتے ہیں ، غالباای لئے

اے"مرسل" کہتے ہیں۔ حدیث مرسل کی اصطلاح میں محدثین نے بہت توسع برتا

ہاور مختلف تعریفیں کی ہیں ،مشہور تعریف سے ہے کہ تا بعی صحافی کا نام ذکر کتے بغیر براہ راست رسول الله صلی الله علیہ وسلم ہے روایت نقل کرے،خواہ ا کابرتا بعین میں ہے ہویاا صاغرتا بعین میں ہے،

اور حضور وظفناکا قول نقل کرے یا فعل ، یا کمی قول و فعل بر آپ کا

سکوت، (m) یہی تعریف ابن صلاح ہے بھی منقول ہے، ( <sup>م</sup>) اور خطیب بغدادی وغیرہ کا بھی یہی نقطہ نظر ہے۔ (۵)

اس کے علاوہ حدیث مرسل کی کچھاور بھی تعریفیں کی گئی ہیں ،

یہاں ان کے خضر تذکرہ یراکتفا کیا جاتا ہے:

🔾 مرسل وہ حدیث ہے جسے ا کا برتا بعین نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے قتل کیا ہو، ا کا برتا بعین سے وہ تا بعین مرادیں،جن کی زیادہ تر روایتیں صحابہ سے منقول ہوں ، او رتابعین سے ان کی

روایتین نسبتاً تم ہوں ، جیسے سعید بن میتب ،قیس بن ابی حازم اور امام قعمی دغیرہ ، کدانھیں اکابر صحاب اور صحابہ کی ایک بڑی تعداد سے روایت کرنے کا شرف حاصل ہے، (۲) جن تابعین کی روایتیں زیادہ تر تابعین ہی ہے ہوں ،اوربعض صحابہ ہے بھی آٹھیں ردایت کا شرف حاصل ہو، بداصاغر تابعین کہلاتے ہیں، جیسے ابن شہاب زہری، سلمہ بن دینار وغیرہ ، (۷) ---- اس تعریف کے مطابق اصاغر

تابعین کی حدیث مرسل نہیں ، بلکہ منقطع ہوگی ، حافظ ابن عبدالبر کا ر جمان بھی ای جانب ہے کہ اکابر تابعین ہی کی رسول الله صلی الله عليه وسلم سے روايت حديث برمرسل كا اطلاق موتا ہے۔ (٨)

 بعض حضرات نے مطلقاً غیرصحابی کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت نقل کرنے کوحدیث مرسل قرار دیا ہے، گواس راوی کا زمانہ مؤخر ہو، حاکم نیسا پوری نے مشائخ اہل کوفد کی طرف اس کی نبیت کی ہے، (۹) علامہ آمدی نے بھی مرسل کی تعریف ای

طرح کی ہے، البتہ راوی کے عادل ہونے کی شرط لگائی ہے۔ (۱۰)

(۱) ولا نسترق الحرة المرتدة مأدامت في دارالاسلام الغ ، هنديه:۲۸۵/۳ (۲) لسان العرب:۲۸۵/۱۱

(٣) مقدمه ابن صلاح:٢٥

(٢). ويكت التمهيد لابن عبدالبر: ٢٠/١

(٨) التمهيد :1/١٩

(٣) نظم الدرر:٢٥

(۵) د يكئ:الكفايه:۳۸۳

(4) حوالة سابق (۹) معرفة علوم الحديث:۲۹ محكم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضو (۱۰) الاحکام للآمدی:۳۲/۲ عات پر مشتمل مفت آن لائن مکتب

ن مرسل وہ ہے جس کی سند ہے کوئی ایک راوی محذوف ہو،

ماسقط من سنده رجل واحد ،(١) قاضى ابويعلى اوراما مغز الى نيز

ابوالحسین بھری کا میلان بھی اس طرف ہے ، (۲) --- اس

تریف کے مطابق مزمل اور منقطع ہم معنی اصطلاح بن جاتی ہے۔

🔾 حدیث کی سند میں کسی بھی نوع کا انقطاع ہو، وہ مرسل

ہے، یہی تعریف امام نووی نے کی ہے، (۳) اور اس کے قائل امام

الحرمین ہیں، (م) -- اس تعریف کے لحاظ سے منقطع معصل،

معلق اورمحدثین کی اصطلاح کے مطابق مرسل غرض کہ انقطاع سند ی تمام قسمیں مرسل کے دائرہ میں آجاتی ہیں۔

حفیہ کے یہاں مرسل کی تعریف میں محدثین کی عام

اصطلاح کے مقابلہ کسی قدرتوسع ہے، حفیہ کے نزویک تابعین یا تبع تا بعین کا براہ راست رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت کرنا

ارسال ہےاوراس روایت کومرسل کہیں تھے، (۵) -- محویا تابعی

خواه ا کابر میں ہوں، یااصاغر میں، اس کی روایت تو مرسل ہوگی ہی، تع تابعین کی براہ راست رسول الله صلی الله علیہ وسلم سے روایت پر

بھی مرسل کا اطلاق ہوگا ،اس طرح الیی معصل حدیث جس میں تابعي اورصحاني دونو ل كاواسطه حذف كرويا كيابهو، بهمي حديث مرسل

اس طرح مدیث مرسل کی جارتشمیں ہوجا کمیں گی:

(الف) صحابه کی مرسل: مین صحابی نے سی صحابی کے واسطہ ے روایت سی اور واسطہ کا ذکر شہیں کیا۔

(m) شرح مهذب :ا/٩٩ (٥) وكميَّ قفوا لاثر لابن رجب الحنبلي :١٦

(٤) الستصفى: ١/٠٤١

کہلائے گی۔

(٩) ويكهيّ فقح الباري: ١/٣٨٣

(ب) اکابرین تابعین کی رسول الله صلی الله علیه وسلم سے

روایت \_ (ج) اصاغرتا بعین کی مراسل-

(و) تبع تابعین کی مراسل -

صحابه کی مراسیل

یہ بات ظاہر ہے کہ بعض صحابہ کو دیر سے اسلام قبول کرنے ، یا

تم سنی کی وجہ ہے بہت ہی احادیث براہ راست سننے کا موقع نہیں ملاء جييے حضرت عبدالله بن عباس ظلي ،حضور صلى الله عليه وسلم كى وفات کے وقت ان کی عمر ۱۳ اسال یا اس سے پچھوزیادہ تھی، (۲) اس کئے آتھیں آپ سے براہ راست بہت کم حدیثیں سننے کا موقع ملاء امام غزالی کا تو

خیال ہے کہ آپ نے چار حدیثیں براہ راست عی ہیں، (٤)---علامہ باجی نے سات احادیث کا ذکر کیا ہے ، (۸) ابن معین اور

ابوداؤونو حديثول كاذكركرتے ميں -(٩) حافظ ابن حجرنے لکھا ہے کہ انھوں نے حفرت عبد اللہ بن

عباس ﷺ کی ان حدیثوں کوجمع کیا ہے، جوحضور ﷺ کے قول یا نغل ہے متعلق ہے اور سیح یا کم سے کم حسن کے درجہ میں ہے، توان کی تعداد چالیس سے زیادہ پائی ، (۱۰) جب که حضرت عبدالله بن عباس ﷺ ان اصحاب میں ہیں ،جن کی مرویات کی تعدادا یک ہزار ے زیادہ ہے، تو ظاہر ہے کہ آپ کی زیادہ تر مرویات مرسل اور

بالواسطىنى موئى مول كى-غالب ممان يبي ہے كە صحالى نے كسى صحالى بى سے روايت ئى

(١) احكام الفصول في احكام الاصول لابي الوليد الباجي:٣٥/٣ (٢) وكميَّ:العدة:٩٠٦/٣٠،المستصفى :١٩٩/١٠المعتمد في اصول الفقه :١٣٥/٣ (٣) وكيمئ:الورقات:٣

(٢) ريك فتح البارى: ٨/٢٢/٨، تهذيب التهذيب: ٥/ ٢٤٨

(٨) احكام الفصول:٣٥٠

(۱۰) فتح البارى :۳۹۰/۱۱، باب الحشر

محدثين ونقبهاء اورعلاء أصول مراسل صحابه كے جحت ہونے پرمتفق

ہیں،علامہ عراقی نے لکھاہے کمان کے جحت ہونے میں کوئی اختلاف نہیں ، (۱) ابن عبدالبرنے اس پر اجماع نقل کیا ہے ، (۲) ---

علامهابن ہمام کی راہے کہ جن لوگوں نے اس کے خلاف کہا ہے،

ان کی رائے قابل ثارنہیں ، (٣) فقہاء حنفیہ میں فخر الاسلام بز دوی اورعلامه مفی وغیرہ نے بھی یہی لکھاہے، (۴) ---حفرات شوافع

بھی مراسیل صحابے جت ہونے پر شفق ہیں۔(۵)

اكابرتا بعين كي مراسيل

حفیہ، مالکیہ اور حنابلہ تو اس ہے کم درجہ کی مراسل کو بھی تبول

کرتے ہیں، اس لئے ان کے نزدیک ان کی مراسل کا معتر ہونا

تول اس طرح منقول ہے: لـقبـل مراسيل كبار التابعين إذا انضم اليها مايؤ

ابن المسيب أو غيره . (٢)

ہم کبار تابعین کی مراسل کو قبول کرتے ہیں جب کہ

اس کے ساتھ اس کو تقویت پہنچانے والا کوئی قرینہ موجود ہو،اگرالیا قرینہ نہ ہوتو ہم اسے قبول نہیں کریں

مے، جا ہے ابن مینب کی مرسل ہویا کسی اور کی۔

(۱) التقييد والايضاح: ۸۰-24

(٣) التحرير مع التقرير:٢٨٨/٢ (۵) و يكفئ: تدريب الراوى : ا/ ٢٠٤/ الابهاج في شرح المنهاج :٢٢٠/٢

(٤) وكيمية:الرساله :٣٦٥

(٩) وكمِصَّة قفوا لاثر:١٢ (١١) ويكفئ:الوساله:٢٥٣

ہوگی اور صحابہ سب کے سب عادل ہیں ، اس لئے قریب قریب

نزديك حديث مرسل كے مقبول ہونے كے لئے ضروري بيں، (٤) مختلف اہل علم نے ان شرائط کو اپنے الفاظ میں واضح کرنے کی

امام شافعیؓ نے خود اپنی مشہور تالیف" الرسالہ" میں حدیث مرسل پر تفصیل سے گفتگو کی ہےاوران شرائط کوذکر کیا ہے، جوان کے

كدها ، فإن لم ينضم لم نقبلها سواء كان مرسل

ظاہر ہے، اگر کوئی اور قریندان مراسل کو تقویت پہنچا تا ہو، تو امام

شافعی بھی اسے جمت تتلیم کرتے ہیں ،امام بیبقی سے امام شافعیؓ کا

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

(۲) التمهيد:۱/۱۵۲

ہے، گرای وقت جب کہ پانچ باتوں میں ہے کوئی ایک پائی جائے ، یا تو کسی اور راوی نے اسے مندأ

كوشش كى ہے، چنانچەعلامة تفتازانى فرماتے ہيں:

بیان کیا ہو، یامرسلا ہی نقل کیا ہے، لیکن دونوں کے شیخ

قرن ٹانی کی مرسل امام شافعیؓ کے نزد کیے مقبول نہیں

مختلف ہوں ، یا کس صحابی کے قول سے اس کی تا سد ہو، یا اکثر اہل علم کا قول اس کے مطابق ہو، یا اس کے بارے میں معلوم ہو کہ وہ معتبر مخص سے ہی روایت

نقل کرتے ہیں۔(۸) کم ومیش یہی الفاظ این الحسسیلی کے ہیں،(۹)لیکن جبیبا کہ

عرض کیا گیا ، بیساری شرطیس بھی تمام تابعین کے لئے نہیں ہیں ،

بلکہ کبارتا بعین کے بارے میں ہیں، حافظ سخاوی نے بھی یہ بات امام نووی کے حوالہ نے قل کی ہے۔ (۱۰)

سعیدابن المسیب کوچوں کہ صحابہ کی بڑی تعداد سے ملاقات

کا شرف حاصل رہا ہے،ان کے والد صحابی تھے،اور خودان کوعشرہ مبشرہ سے ملاقات کا شرف حاصل ہے، اس لئے امام شافعیؓ کے

نزد یک ان کی مرسل مقبول ہے، (۱۱) --- یہاں تک کہ امام غزالی ا

(٣) ويكي كشف الاسرار:٣/٣ المنار مع حواشي: ١٢٥ (٢) قواعد التحديث: ٢٠

(٨) التلويح: ٣٢٨/٢، نيز و يكهيُّه: إلاحكام للآمدي :٣٦/٢ (١٠) ويكفئ فتم المغيث: ١٩/١

ارسال

مغارتا بعين كي مراسيل

الگ شاركرنے كى وجه سے موسكتا ہے۔

حفیه، مالکیه اور حنابله اُصولی طور پر صغار تابعین کی مرسل

روایتوں کو حجت مانتے ہیں ، فقہاءا حناف میں علامہ برز دوی ،ممس

الائد سرحی اور دوسرے اہل علم نے اس کی صراحت کی ہے، (۲)

نے بطور اُصول یہ بات نقل کردی کدا مام شافعیؓ کے یہاں سعید بن

المسيب كى مراسل كے سوانيز اس مرسل كے سواجس برعام مسلمانوں

كاعمل ب، مراسل امام شافئ كي يهال غير معترين المصواسيل

مردودة عند الشاقعي الا مراسيل سعيد بن المسيب-(١)

چانچام ابوصفه نے اپی مندمیں کثرت سے ام مخفی کی مراسل نقل

كى بين، اسى طرح امام ابو يوسف نے كتاب الآ فارمين امام ابو حنيفك

مراسل کونقل کیاہے، مالکیہ نے بھی صراحت کی ہے کہ تقدراوی کی مرسل امام مالك كنزويك جحت اور واجب العمل عي، (٣) علامه

باجی مالکی نے ذرا اور وضاحت کی ہے کہ راوی خود تقد ہواور ثقہ راویوں سے روایت کرتا ہوتو جمہور علماء کے نزد یک بشمول امام

مالک کے وہ صدیث ججت ہے ، (٣) اس کا انداز ہ خود موکلا امام مالک سے بھی ہوتا ہے، موطا میں مراسل کی بہت بدی تعداد ہے، ابو کرا ہری کے شار کے مطابق جہاں ۲۰۰ مندحدیثیں ہیں،وہاں

۳۲۲ مرسل حدیثیں اور علامہ ابن حزم کے بیان کے مطابق ۵۰۰

سے زیادہ سندروایات اور ۲۰۰۰ سے زیادہ مرسل روایات ہیں، (۵) تعداد کابیا ختلاف غالبًا ایک ہی روایت میں زیادتی یا کی کوالگ

قبول مراسيل العدل مطلقاً \_(11)

تبع تابعین کی مراسل

رسول الله صلى الله عليه وسلم نے تين قرن ، يعنى صحاب، تابعين اور تبع تابعین کے دورکوسب سے بہتر قرار دیا ہے،اور فر مایا ہے کہ اس کے بعد جھوٹ عام ہو جائے گا ،اس کئے حنفیہ کے پہال تع

الم احمد اُصولي طور پر حديث مرسل كو جمت مانت بين ،البته

رادی کی ثقابت وضعف پرنظرر کھتے ہیں، چنانچا مام احر سے منقول

ہے کہ سعید بن مستب کی مراسل سیح ہیں ، (۱) ابراہیم نخعی کی مراسل

كوبهى انھوں نے قابل قبول قرار دیا ہے،مسر مسلات ابسراھیم لا

باس بھا، (2) --- امام مالك ، ابن سيرين اور حن بقري ك

مرسلات کی بھی آپ ہے توثیق منقول ہے، (۸) دوسری طرف

الممشّ ،عطاء بن ابي رباحٌ اورخووحسن بصريٌ كي مراسيل كي تضعيف

بھی امام احرؓ نے نقل کی گئی ہے، (۹)خودامام احرؓ نے اپنی بعض آراء

کی بنیا دمرسل روایات پررکھی ہے،اس سےمعلوم ہوا کہ اُصولی طور

برامام احرر مراسل كو جمت مانت مين، كوبعض رواة كى باحتياطي

کی دجہ ہے ان کی مرسل کو قبول نہیں کرتے ، چنانچہ علامہ آ مرکا نے

بھی امام احر الا مسلک میمی نقل کیا ہے کہ مشہور روایت کے مطابق

ان كے زود يك مرسل جحت ہے، (١٠) علامه آ مدى شافعي بيل، كيكن

وه بھی معتبر راویوں کی مرسل کومقبول قرار دیتے ہیں، والسمنعنا

(۲) و كيمين كشف الاسرار: ۲/۳، اصول السرخسى: ۳۲۰/۱

(٣) احكام القصول:٣٣٩

(۲) العدة:۳/۰۲e

(۸) حواله ٔ سابق:۹۲۳/۲

(۱۰) الإحكام للآمدي:۱۳۲/۲

(٣) التمهيد: ١/١٠ لابن عبدالبر

 (۵) ركھے:تنويرا لحوالك: ا/٩ (2) حواله سابق:۳/ ٥٠٤

(۱) المنخول:ř2r/r

(٩) حواله سابق:٣٢/٣٣-٩٢٠

(11) حواله ٔ سابق

قاموس الفقه

تابعین کی مراسل بھی معتبر ہیں ، ابن احسلبی نے اس کی صراحت كى ب، (١) اس سلسله ميں بعض اہل علم نے امام احراث كے حواله سے جو

بات نقل کی ہے، وہ یہ ہے:

اذاثبت ان المرسل حجة فلا فرق بين مرسل عمصرنا و من تقدم، هذا ظاهر كلام احمد في

رواية الميموني . (٢)

جب ریہ بات ثابت ہوگئ کہ مرسل جمت ہے، تو جارے زمانہ کی مرسل اور پہلے کی مرسل میں کوئی فرق نہیں،میونی کی روایت کے مطابق امام احمر کے کلام کاظاہریہی ہے۔

اس طرح في الجمله تنع تا بعين كي مرسل حنفيه، مالكيه اورحنا بله كے نزد كيك مقبول ہے، جہاں تك امام شافعيٌ كى بات ہے، تو وہ صغارتا بعین کی ہی روایت کوقبول کرنے کو تیار نہیں ہیں ،اس لئے

تع تابعین کی روایت کاان کے نزد کیمعتر ندہونا ظاہر ہے۔ تبع تابعین کے بعد کی مرسل روایتیں

تع تابعین کے بعد جورُوات آتے ہیں، کیاان کی مرسل بھی

معتر ہوگی؟ اس سلسلہ میں علامہ آمدیؓ کا خیال ہے کہ جمہور کے نز دیک مطلقاً سمھوں کی مراسل معتبر ہوگی ،اورای کوخود آمدیؓ نے شافعی ہونے کے باوجود ترجیح دی ہے، چنانچے اہل علم کے مذاہب نقل کرنے کے بعد لکھتے ہیں:

> والممختار قبول مراسيل العدل مطلقاً و دليله الاجماع والمعقول. (٣) قول مختاریہ ہے کہ عادل شخص کی مراسل مطلقاً مقبول

ہوں گی ،اوراس کی دلیل اجماع اور عقل ہے۔

علامهابن الحسنبلي نقل كرتے ميں كه تبع تابعين تك كي مراسل تو مطلقاً بالا تفاق معتر ہوں گی ، اور تبع تابعین کے بعد لوگوں کی روایات اس وقت معتر مول گی ، جب که وه تقدراو بول بی سے

روایت کرتے ہوں، (۴) - علامہ آمدیؓ نے بھی لکھا ہے کہ تبع

تابعین تک کی روایت کو قبول کرنا ، عیسیٰ بن ابانؓ کی رائے ہے ، دوسرے اہل علم نے تبع تا بعین اور بعد کے لوگوں کے درمیان فرق ره) <u>ا ہے۔ (۵)</u>

ليكن آمدى وغيره كى بيه بات قرين صواب اورقرين فهم نظرنبين آتی ، کیوں کہ اگر مطلقاً ہر دور کے ثقہ راویوں کی مرسل معتبر مجھی جائے ، تو پھر منقطع ،معصل اور معلق حدیثوں کا نامقبول ہونا ایک بے معنی بات ہو جائے گی ، اگر ایک ثقه راوی پورے سلسلهٔ سند کو

قوی مجھ کر قبول کر لے تو ضراری نہیں ہے کہ جے اس نے ثقہ مجا ہے، فی الواقع وہ ثقه بی ہو، کیوں کدراوی کا ثقداور غیر ثقد ہونا بھی ایک اجتهادی امرے،اس لئے محص حسن طن کی بنیاد پرالی منقطع

روایات کوتبول کرنا سند کی اہمیت کوختم کردینے کے متر ادف ہوگا۔

مرسل کوقبول کرنے کی شرطیں

جن حفرات کے نزویک بھی حدیث مرسل معتبر ہے،ان کے نزدیک میکھم مطلقا نہیں ہے، بلکہ کم از کم بیتوسیھوں کے یہاں ضروری ہے کہ ارسال کرنے والا خود ثقه مواور ثقدراوی ہی ہے روایت کرنے کا اہتمام کرتا ہو، علامہ ابوالولید باجی مالکی نے امام

ابوضیفہ کے بارے میں یمی بات اکسی ہے کہ آب ایسے ہی راوی کی مرسل کوقبول کرتے ، جوثقہ رادیوں نے نقل کرنے کا التزام کرتا رہا

(r) العدة: ٣/ ١٥/ - ١٩٨٨

(٣) الإحكام للآمدي:٢/١٣٦

(۵) ويم الإحكام للآمدي:۱۳۲/۲

(۱) قفرا لاثر:۱۳

(٣) تغوا لاثر:١٥

شبت فرمائی ہے، سعید بن میتب، امام ابراہیم تخعی ، امام مالک کی مرسل کومتبول قرار دیا ہے، حسن بھریؒ ، اور عطاء بن أبی رباح کی مرسل كوضعيف قرارديا ہے، كديه برايك سے روايت لے ليت مين: وانهما ياخذان عن كل ،أعمش كى مرسل كويكي كهدكرروفر ماياب

کہ جس سے جاہتے ہیں حدیث نقل کردیتے ہیں، قوت وضعف کی رواہ نہیں کرتے ، لا بسالی عسن حدث ، (٣) -- اس سے

معلوم ہوا کہ امام احمد کے نزد یک بھی حدیث مرسل کے قبول کئے

جانے کے لئے بنیادی شرط وہی ہے، جو دوسرے اہل علم کے نزدیک ہے ، کہ ثقہ راوی سے روایت کی نقل کرنے کا اہتمام و التزام كرتا ہواوراس ميں غافل وچثم پوش نہ ہو۔

احناف كے نقط انظرى توضيح احناف کے نقطہ نظر کے سلسلہ میں تین نکات پیش نظرر ہنا

عاہے: تبع تابعین تک ہی کی مراسیل معتبر ہیں: محل فبوله عنبد المحتفية ما إذا كان مرسله من أهل القرون الثلالة

الفاضلة فإن كان من غيرها فلا ـ (٣) يهي بات علماء حنفيه بين علامه بز دوي ، علامه سرحتي ، علامه في اوربعض ویگراہل علم نے لکھی ہے۔(۵)

۲) یہ بھی ضروری ہے کہ ارسال کرنے والا حدیث میں درجهُ امامت كو پېنچا ہوا ہو،اس سلسله میںعلامہ ابن ہام كی بيتو شيح قابل لحاظ ہے:

ارسال کرنے والا جب ثقه ہو، عادل ہو،مسلمانوں کوان

كے مقبول ہونے كے لئے خودارسال كرنے والے كا ثقة ہونا اور ثقة ے روایت نقل کرنے کا اہتمام کرنا ضروری ہے، جس راوی کے ہارے میں یہ بات معلوم ہو کہ وہ ضعیف روا ہ کے بارے میں چیثم

ہو،ورندرد کرویتے، (۱) امام مالک کے نزدیک بھی حدیث مرسل

پوٹی سے کام لیتے ہیں ،ان کی مرسل کو وہ قبول نہیں کرتے۔ ا مام شافعی اولاً تو کبار تا بعین سے نیج نہیں اُترتے اور پھر

ان کی روایت کوقبول کرنے میں یہ بھی شرط لگاتے ہیں کہ ثقہ ہے ہی ردایت کرتا ہو، نیز اس کی بیروایت دوسرے حفاظ کے خلاف نہ ہو، تیرے کی من حدیث ہے اس کی تائید ہوتی ہو ،امام شافعیؓ نے خودالرساله میں اپی شرائط کی طرف اشارہ کیا ہے، فرماتے ہیں: یا تو صحابہ کی مراسل میں سے ہو، یا کسی اور راوی نے

اس مرسل کومندا بیان کیا ہو، یاکسی دوسرے راوی نے بھی مرسلا ہی نقل کیا ہو، کیکن دونوں کے شیوخ الگ الگ ہوں ، یا صحابی کے قول ہے اس کی تائید ہوتی ہو، یا اکثر اہل علم کا قول اس کے موافق ہو، یا

ارسال کرنے والے راوی کے بارے میں معلوم ہوکہ وہ مجہول یا کسی غیر معتبر راوی ہے روایت نقل نہیں کرتا ، جیسے سعید بن میں ہی مراسل ، تب تو وہ

مقبول ہوں گی ورنے نہیں ۔ (۲) اس کا ماحصل میہ ہے کہ صحابہ کے سوا دوسرے کی مراسیل اس وقت معتبر ہوگی ، جب کہاس کی تائید وتقویت کا باعث کوئی اورامر

امام احرٌ نے مختلف اہل علم کی مراسیل پر جرح وتو ثیق کی مہر

کے دین کے معاطع میں دھو کہ دینے والا نہ ہو ، نقل حدیث میں

(٢) ويكهيئ:الرساله:٢١١ (۳) تدریب الراوی: ۱۲۰

(r) العدة:٣/ ٩٣٩-٩٢٢ (r)

(۱) أحكام القصول: ۳۳۹

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

(۵) اصول البزدوي مع كشف الأسرار:r/r، أصول السرخسي: $r^{\gamma}$ كشف الأسرار مع المنار: $r^{\gamma}$ 

ا ما مت کا درجہ رکھتا ہو، ہر تی ہوئی بات کونقل نہ کر دیتا ہو، راوی کے

کذب وصدق سے واقف ہو، راویوں کی جرح وتعدیل پرالی نگاہ

ہوکہان کے بارے میں اینے زمانہ کے مشہور علماء کے اتوال ان

سے تحقی نہ ہوں اور ان تمام اُمور کے باد جودوہ براہ راست حضور ﷺ كى طرف حديث كى نسبت كرتا مواور و بھى ايسے الفاظ ميں جو جزم و

یقین کو بتاتے ہوں ،تواس کی مرسل حدیث بھی معتبر ہوگی۔(۱)

m) مرسل کا درجه بهرحال حدیث متصل ہے کمتر ہے، کیوں کمتصل کا معتبر ہونا متفق علیہ ہے ، اور حدیث مرسل کا معتبر ہونا

مختف فیر، این احسلبلی نے اس سلسله میں بیقاعدہ لکھا ہے کہ جس میں معتبر ہونے کی تمام صفات بالا تفاق موجود ہوں ،ان کا درجه اس مدیث سے بڑھ کر ہے جن میں شرا لکا اعتبار کے پائے جانے یانہ

یائے جانے کے بارے میں اختلاف ہو، پھراس قاعدہ کی روشنی میں ذکر کیا ہے کہ قرون ملاشہ - عہد صحابہ ، تا بعین اور تیج تابعین -- کی روایت کے بالقابل مندحدیث کورج ہوگی،

کیوں کہاس کے معتبر ہونے پراتفاق ہے۔(۲)

قائلین کے دلائل جولوگ حدیث مرسل کو جحت مانتے ہیں ، یوں تو انھوں نے

بعض آیات وروایات ہے بھی استدلال کیا ہے، لیکن اصل میں جو وجوهان کے پیش نظریں، وہ حسب ذیل ہیں: ا) تمام لوگوں کو اتفاق ہے کہ صحابہ کی مرسل معتبر ہے، اور

بعض صحابہ کی احادیث کی بڑی تعداد مرسل ہی ہے،حضرت عبداللہ بن عباس ﷺ جومكرين ميں ہيں ، امام غزالي كے بقول تو انھوں

نے صرف جارحدیثیں بی حضور اللے سے براہ راست بن بیں۔(r) ۲) تابعین اور بعد کے ائمہ بھی دوسری صدی تک حدیث

مرسل کوقبول کرتے رہے ہیں، ( م) بلکہ حافظ ابن عبدالبرنے نقل کیا

ہے کہ امام شافعی پہلے محض ہیں،جنہوں نے مرسل کوقبول کرنے ہے

ا تكاركيا،إن الشافعي أول من أبي من قبول المرسل، (٥)تو كويا

اس کے قبول کرنے پرایک درجہ میں اجماع منعقد ہو چکاہے۔ m) عام طور پر خیرالقرون میں طریقہ بیتھا کہ اگر ایک ہی راوی سے روایت نقل کی گئی ہوتی تو راوی کا نام ذکر کردیا جاتا ، اور

اگر کئی لوگوں کے داسطہ ہے روایت نقل کی گئی ہوتی تو ہرا یک کا الگ الگ نام لینے کے بجائے ارسال سے کام لیا کرتے ، چنانچہ ابراہیم تخفی کا قول مشہور ہے کہ اگر میں بوں کہوں کہ فلاں نے مجھ سے اور اس نے حضرت عبداللہ بن مسعود ﷺ سے روایت نقل کی ہے تو گویا

صرف ای واسطہ سے وہ حدیث مجھ تک پنجی اوراگر میں پیکہوں کہ حفرت عبدالله بن مسعود عظائف نيكها ب ، توبيه جهو تك متعدد راویوں کے ذریعدابن مسعود ﷺ کی پینی ہوئی حدیث ہے ، إذا قلت : حدثني فلان عن عبد الله فهو حدثني و إذا قلت : قال

عبد الله : فقد سمعته من غير واحد. (٢) ۳) ایبافخض جوخود ثقه بو، رادبول کے مرتبہ ومقام ہے

واقف ہو،اس کے باو جودکسی بات کی براہ راست رسول اللہ سکی اللہ عليه وسلم كي طرف نسبت كرتا مو،اوريينسبت بھي جزم ويقين كے لہجه میں ہو، تو بہ ظاہراس کا بیمل ای وقت ہوسکتا ہے جب کہاس کے

کے معتبر ہونے سے امام شافعی کو بھی اتفاق ہے ، اور وہ ان کے (٢) ويكيئ قفو الأثر : ٨ (۳) النكت :۲/۲۵

نزد یک سلسلهٔ سندمقبول ومعتبر مو، مثلاً سعید بن میتب کی مرسل

. (۲) المستصفی: ۱۲۹/۱ محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

(۵) التمهيد:١/٣

(۱) و يكفئ فتح الملهم ١١/٣٣/

(٣) ويكفئ: المستصفى: ١/٠١١

زدیک بھی جت ہے، بلکہ اہل علم نے ان کی مراسل کے جت

ہونے پراجماع نقل کیا ہے، (۱) تو سعید بن میتب ہی کی طرح

دوسرے ائمہ حدیث کی روایات کو بھی معتبر ہونا جا ہے ، ای حسن ظن کی بنیاد پرتوامام بخاری کی تعلیقات تک قبول کی جاتی ہے، لہذا

ایسے تقدراویوں کی روایت معتمر ہونی جا ہے ، گووہ مرسل ہو۔ ارسال کرنے والے پچھاہم رواۃ اور

ان کے بارے میں محدثین کا کلام بعض حضرات جن کی مراسل کے بارے میں ناقدین حدیث

کے الفاظ موجود ہیں، یہاں ان کا ذکر مناسب معلوم ہوتا ہے: امام معنی: حافظ ذہبی نے احد عجل سے نقل کیا ہے کہ معنی

کی مراسل صحیح ہوتی ہیں ، (۲) اس طرح ابوداؤد سے منقول ہے کہ

قعمی کی مرسل مجھے ابراہیم تحفی کی مرسل سے زیادہ محبوب ہے۔ (m) 🔾 ابراہیم تخفی: ابن معین سے منقول ہے کہ تا جربح ین اور

حدیث قبقہہ کے سواابراہیم تخلی کی مرسل تعجیح ہیں (م)،امام احمد نے بھی ابراہیم خنی کی مرسل کومعتبر مانا ہے، بلکہ ابن معین نے صعبی ، سالم بن عبدالله، قاسم بن محد اورسعید بن المسیب کی مرسل کے

مقابلہ ابراہیم مخفی کے مرسل کورجے دی ہے۔ (۵)

 سعید بن میتب: بیصحابہ کے اولاد میں تھے، انھوں نے عشرہ مبشر کو پایا ہے، اور مدینہ کے فقہاء سبعہ جن کے اجماع کواہام

مالک جمت مانے ہیں ،ان میں سرفہرست ان ہی کا نام نامی ہے،

اس لئے امام شافعیؓ نے بھی ان کی مرسل کو جمت مانا ہے ، (۱) نیز الم حاكم نے ان كى مرسل كوسب سے تيج قرار ديا ہے، واصحها

مراسيل سعيد بن المسيب ـ (٧)

🔾 قاضی شریح: پیه اجله تا بعین میں ہیں ، انھیں پہلی بار

حضرت عمرﷺ نے قاضی مقرر کیا اور حضرت علی ﷺ کے عہد تک وہ منصب قضاء پر فائز رہے،ای پس منظر میں مولا نا ظفر احمد عثانی کی رائے ہے کہان کی مراسل کو بھی سعید بن میتب اور ابراہیم تخعی کی

مرسل کے ہم بلہ ہونا چاہئے۔(۸) حن بھری: ان کی مراسل کے بارے میں اختلاف

ہے، ابن مدینی ، ابوزرعداور کیجیٰ بن سعیدالقطان وغیرہ کی رائے ہے کہان کی زیادہ تر مراسل معتبر ہیں، (۹) --- کیکن امام احمدان

کی مراسل کی تضعیف کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ یہ ہرایک سے روایات لے لیتے ہیں۔(۱۰)

🔾 محمد بن سیرین :محمد بن سیرین کی مراسل کوعام طور پر مقبول سمجھا گیا ہے،اور حافظ عبدالبرنے بصراحت ان کوان لوگوں میں شامل کیا ہے جن کی مرسل صحیح ہیں۔(۱۱)

 عطاء بن الى رباح: ان كى مرائيل كومحدثين في الحجيى نظر سے نہیں دیکھا ہے ، ابن مدینی کہتے ہیں کہ یہ ہر طرح کی روایت نقل کردیتے ہیں، باخد عن کل ضوب (۱۲)

🔾 ز هری: ابن شهاب ز هری کا حدیث میں جو بلند پایئ<sup>علمی</sup>

(۱) النكت :۵۲۲ (۱)

(٢) تهذيب التهذيب: ٥/ ٢٨

(۵) تدریب الراوی :۱/۹۶۱

(4) معرفة علوم الحديث:٢٥ (٩) حوالة سابق: ١٥٣/١٩

(II) التمهيد: ا<sup>/10</sup>

(٢) تذكرة الحفاظ: ا/29 نيز و يكيّ تهذيب التهذيب ٢٨/٥: (٣) نصب الراية: ا/٥٣٥١

(٢) الرسالة:٣١١

(٨) اعلاء السنن ١٥٢/١٩:

(١٠) سير اعلام النبلاء: ١٤٩/٥

(۱۲) و يكيئ سير اعلام النبلاء: ٨٦/٥

كتاب علامه ارقم كي تحفة التحسين في ذكر رواة المراسيل "

ہے جواب تک مخطوطہ کی صورت میں ہے اور تشنہ طبع و تحقیق ہے۔ ارسال اور حدیث مرسل کے تھم پر نہایت جامع اور ہمہ پہلو

كتاب علامه صلاح الدين علائي (٢٩٣ - ٢١ ٧ه ) كي "جسامع

التحسين في احكام المراسيل "ب، جود اكرعرفلات كي تحقيق کے ساتھ طبع ہو چکی ہے ، اس سلسلہ کی ماضی قریب کی ایک اہم

كوشش دُ اكْرُ حصه بنت عبدالعزيز الصغيرك" المتحديث المتمرسل بين القبول و الرد " ب، جودوجلدول بر مشمل ب، اورجس مين حدیث مرسل سے متعلق مختلف اہل علم کے نقاطِ نظر کو تفصیل سے پیش کیا گیا ہے اور مصنفہ کار جمان اس سلسلہ میں شافعی نقط نظر کی

طرف ہے۔

نمازيس ارسال

''ارسال''نماز میں قیام کی حالت میں ہاتھ چھوڑ کر ہاندھے بغیر کھڑے ہونے کوبھی کہتے ہیں ،امام مالک کامشہور مسلک یہی ہے کہ نماز میں ہاتھ چھوڑ کر کھڑا ہوا جائے ،ائمہ ثلاثہ کے نزدیک ہاتھ باندھنا مسنون ہے،البتہ امام ابوحنیفہ اورامام احدا کے یہاں

ناف کے نیچاورامام شافعی اوراہل حدیث حضرات کے یہاں سینہ پر ہاتھ باندھناافضل ہےاور بیاختلا ف بھی محض افضلیت کا ہے،

جواز میں کوئی اختلاف نہیں ہے۔ (٣) میخ عبدالرحن الجزیری نے مالکید کا مسلک بیقل کیاہے کہ ان کے یہاں ہاتھ باندھنامسنون تونہیں ہے، البتہ اگر حصول اجر كے لئے ہوتو متحب ہے اور راحت وسہارے كى غرض سے ہوتو

ہے،وہ ظاہر ہے،لیکنان کی مراسیل کو درخوراعتبار سے نہیں سمجھا گیا ہے، کی بن سعید القطان کہتے ہیں کہان کی مراسل دوسروں ہے زیاده گئی گذری ہیں ۔ (۱)

🔾 قناده: یخی بن سعیدالقطان قناده کی مرسل کوکوئی درجه و مقام نہیں دیتے تھے،اور کہتے تھے کہ بیتو محض ہوا کے درجہ میں ہے: هو بمنزلة الريح\_(٢) 🔾 اس کے علاوہ اور بھی بہت سے روات ہیں ، جن کی

مرائیل کےمعتبریا نامعتبر ہونے کی صراحت محدثین اور ناقدین نے کی ہے،اس سلسلہ میں مولانا ظفر احمد عثانی نے ( اعلاء اسنن ) میں بہتر گفتگو کی ہے۔

مرسل احادیث پر کتابیں

اخيريين ان كتابول كالمخضر تعارف بهي مناسب محسوس موتا ہے، جومرسل روایات کی نسبت سے کھی گئی ہیں ، مرسل حدیث متعلق تین طرح کی کتابوں کا ذکر ملتا ہے: ایک وہ جومرسل روایات کو جمع کرتی ہوں ، دوسرے وہ جس میں ارسال کرنے والے روات کا ذکر ہے اور اس کے ذیل میں بہت م مرسل مرویات بھی آگئی ہیں، تیسرے ایس کتابیں جوحدیث مرسل کے تحكم كوموضوع بحث بتاتي بينب مرسل حدیث کاسب سے بردااورمتعقل مجموعه ابودا و د بحسانی

کی ترتیب پرہے۔ ارسال کرنے والے روات کے اعتبار سے علامہ ابو حاتم ( ٣٢٠-٢٣٠ ه ) كي " كتاب المواسيل " ج، اس من راويول کے حوالہ سے مرسل روایتیں جمع کی گئی ہیں ، ای سلسلہ کی ایک اہم

(متونی: ۲۵ هه) کی "مراسل ابوداؤد" ہے، بیر کتاب تقهی ابواب

تذكرة الحفاظ :٩/٩٠

مکروہ ہے۔(۴)

<sup>(</sup>٢) أعلاء السنن ١٩٠/ ١٥٥

<sup>(</sup>٣) الميزان الكبرى:ا/١٦٣/،باب صفة الصلاة محكم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل معت أن لائن معتبد

جو مال (خون بہا) جان اور قتل کے بدلہ واجب ہو، اس کو دیت کہتے ہیں اور مختلف قتم کے زخوں پردیت سے کم جو تاوان

واجب ہوتا ہے، اس کا نام'' ارش'' ہے، (۱) فقہاء نے زخمول کی بہت ی قشمیں کی ہیں اور ان کی نزاکت اور نقصان کے لحاظ سے

"ارش مقرر کیاہے۔ (تفصیل کے لئے کتب نقہ کی'' کتاب الدیات'' نیز اس

كتاب مين ' ديت ' كالفاظ ديم جاسكتے بي ) \_

''ارملہ''اسعورت کو کہتے ہیں جس کے شو ہر کا انقال ہو گیا جواورو چماج مو،مطلقا بيشو مركى عورت كوبهي "ارمله" اوربن يوى مردکوبھی''ارمل'' کہتے ہیں۔(۲)

جس طرح كوارى لاكى كا تكاح بھى ايك شرى فريضہ ہے،

(۱) الكاني بحوالة كتاب الإختيار

نكاح بيوگان كامسئله

ای طرح بیوه اور مطلقه عورتو ل کا نکاح بھی ضروری بلکه ایک حد تک زیادہ ضروری ہے،اس لئے کہ جولز کی کنواری ہو،جنسی لذت سے نا آثنا اور مردوزن کے تعلقات کے معاملہ میں اجنبی ہو، وہ ایک تو

اس لذت سے محروم ہونے دوسر فطری حجاب وحیا کے باعث

زنا تک این قدم بر حانے کی ہمت مشکل سے کر سکے گی ،اس کے برخلاف جوعورت اس تعلق ہے لطف اندوز ہو چکی ہواور مرد کی مصاحبت نے اس کی شرم وحیا کاعضر کم کردیا ہو، فتنہ میں زیادہ مبتلا

چوں کہ خرگوش کو حیض آتا ہے ، اس لئے بعض فقہاء نے اسے منع ہوسکتی ہے اور بورب اورخود ہارے ملک میں اسقاطِ حمل کے اعداد و

شاراوراس میں بیوہ عورتوں کا تناسب اس حقیقت کو ظامر کرنے کے کئے کافی ہے۔

افسوس ہے کہاس کے باوجود ہندومعاشرہ کے اثر سے آج ہارے یہاں الی عورتوں کا نکاح ایک فدموم اور معیوب بات

ہوکر رہ گئی ہے اور جوان و ادھیر عمر کی عورتوں کو یا تو اپنے فطری

تقاضوں کود با کریا فتنہ کا شکار ہوتے ہوئے پوری عمرای طرح گذار

دین بڑتی ہے اور بڑھے لکھے اور دین دارلوگ بھی اے اپنے لئے باعث ننگ وعارتصور کرتے ہیں ، حالاں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ام المؤمنین حضرت عائشہ کے علاوہ تمام بیویاں یا تو بیوہ

تھیں یا مطلقہ ،اوریہی حال اکثر صحابہ کا تھا، ہمارے ملک ہندوستان میں ایک زمانہ میں حفزت اساعیل شہید ؓ اوران کے بعد حضرت مولا نا محمد قاسم نا نوتو ک نے نکاح بیوگان کی اور تجرو کی فتیج رسم کو

مٹانے کی باضابطہ مہم شروع کی تھی ،آج پھراس کی تجدید کی ضرورت

'' اُرنب'' کے معنی فرگوش کے ہیں ، ائمار بعداور تقریباً تمام فقہاء کے نزد یک اس کا کھانا حلال ہے ، (۳) بعض علاء نے روافض کی طرف حرام قرار دینے کی نبت کی ہے، (م)خودرسول الله صلى الله عليه وسلم سے اس كابدية قبول كرنا البت بے ،حضرت انس بن مالك ﷺ سے مروى كه من في ايك خركوش كرا، حضرت ابوطلحہ ﷺ نے اس کوذ نے کیا اور اس کی سرین یارانوں کا حصهآب على كن خدمت مين بهيجااورآب على في قبول فرمايا، (٥)

(٢) التعريفات الفقهية:١٢٩

(٣) كمال الدين محمد دميرى ، حياة الحيوان "أرنب"، الميزان الكبرى للشعراني ٢٣/٢:

(۵) ترمذى: باب ماجاء في أكل الأرنب، صيث تمر : ۱۲۸۹ (٣) مولانا أنور شاه كشميرى: العرف الشذى: ٣٣٥ محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

کیاہے۔(۱)

إزار

'' إزار''اس كيڑے كو كہتے ہيں جوسر سے پاؤں تك ہو، ''کفن کفایت'' کے دو کپڑوں میں ایک ریجی ہے۔(r)

حضورصلى الله عليه وسلم كاازار

رسول الله صلى الله عليه وسلم بھى ازار (يته بند ) زيب تن فرمايا کرتے تھے، چنانچہ حضرت ابوہریرہ ﷺ نقل کرتے ہیں کہ حضرت عا نَشْرُ نے دو کیڑے ہارے سامنے نکالے ،ایک پیوندگی ہوئی جا در

اورایک موٹے کپڑے کا ازار اور فرمایا کہ آھیں دو کپڑوں میں المنحضور على كاوصال موا\_ (٣)

حفرت عثمان غی مظال سے مروی ہے کہ آپ بھٹا کا ازار نصف بنڈلی تک موتا تھا، (م) ایک صحابی کا ازار نیچ تک تھا تو آپ عظانے ازاراونچاالھانے کا حکم فرمایا، (٥) چنانچ دخنہ سے پنچ تک تہ بند انگی یا یا عجامه وغیره بہننا تمروه ہے، آگراییا تکبرے کرے تو تکروہ تحریمی ہےورنہ مروہ تنزیبی ہے۔(۱)

وضوء میں اعضاء وضو تک تمل طور پر پانی پہنچانے اور کوئی كوتا بى ند برئے كوكہتے ہيں، وهو ابلاغه مواضعه وايفاء كل عهضه حقه، حفرت عبدالله بن عمر رفظه کی روایت ہے کہ پچھاوگوں

(۱) ترمذی: باب ماجا، فی أکل الأرنب، مدیث نمبر: ۱۷۸۹

(٥) حوالة سابق ، عن اشعث بن سليم

(2) أوجز المسالك: ا/٣٥٥

(۹) بخاری:۱۹۵–۱۹۵

(۱۱) هندیه (۳۳۳/۵

نے عصر کے وقت جلد بازی سے کام لیا اور ان کی ایز بوں میں کچھ

إسبال

ايما حصدى رہاجهاں تك يانى ندين سكا ،حضور ﷺ فرمايا: ايى ایر ایوں کے لئے جہم کا ٹھکانہ ہے، وضوء میں اسباغ کیا کرو، (۷) غرض اسباغ فرائض وواجبات اورسنن کی تمل رعایت کانام ہے۔

''إسبال'' ئے معنی کپڑال کانے اور ڈھیلا چھوڑ دینے کے ہیں، جر الثوب و ارخاء ۵ ــ(۸)

لياس ميں

اسلام سے پہلے شاہان فارس وروم از راہ تکبر بہت طویل اور زمین میں گھٹے ہوئے کپڑے پہنتے تھے،اسلام جو ہرمعاملہ میں بجز ونیاز اورتواضع و بندگی کی تعلیم دیتا ہے، نے اس طریقہ ہے نع کیا، خود پیغیبراسلام صلی الله علیه وسلم کی ته بند مبارک اکثر نصف پنژلی تک ہوتی تھی ،آپ ﷺ نے فر مایا جو مخص تکبر میں اپنے کپڑے کو کھینچتا اور لٹکا تا چلتا ہے لیعنی اس کے کپڑے فخنوں سے پنچے رہتے ىيى،الله تعالى ان كى طرف اپنى نظررمت نېيى فرما تا، (٩) ايك اور مدیث میں ہے کہ مخنوں سے نیچ آنے والے ازار کا حصد دوز خ میں ہوگا، (۱۰)اس لئے مردوں کے لئے ٹخنہ سے ینچے تک کیڑا بہننا مروہ ہے، اگر تكبركى وجه سے موتو مردہ تحريى ہاور تكبر نه موتب بھی کراہت تنزیکی ہے ....ان لے یکن للخیلاء ففید کراھة تنزيه ، (١١) خواتين كے لئے چول كرزياده سے زياده سرمطلوب

- (٢) الفتاوي الهندية :١٦/١١ الهداية:١/٩٥١
  - (٣) حوالة سابق (۱) هندیه:۵/۳۳۳

  - (٨) بذل المجهود: ٨
    - (۱۰) بخاری:۸۲۱/۲

نمازميں

حصہ چھیارے۔(۱)

ان دواعي كي بهي مما نعت بهو كي: و كهذا دواعيه في الأصع ، (۵)

امام شافعیؓ نیز حنفیہ میں امام محکرؒ کے نز دیک جو باندیاں مال غنیمت میں ملی ہوں اور دارالحرب سے قید کر کے لائی گئی ہوں ، ان سے جماع کرنا تو جائز نہیں ہے، کیکن جماع کےعلاوہ استمتاع کیا جاسکتا

البته حنفید نے اجازت دی ہے کہ اگر سی مخص نے باندی

خریدی اورا سے بقینی طور پرمعلوم ہے کہاس کے مالک نے ابھی جو طہرگز ارا ہے ،اس میں اس سے صحبت نہیں کی ہے تو وہ اس سے معبت کے جواز کے لئے حیلہ اختیار کرسکتا ہے اور اس سلسلہ میں

فقہاء نے دوحیلوں کا ذکر کیا ہے، بدرائے امام ابو پوسف کی طرف منسوب ہے،امام محمد نے اس طرح حیلہ اختیار کرنے کومطلقاً منع کیا ہے اور کہا ہے کہ بیشر بعت سے فرار اور مومنا نداخلاق کے مغائر

م، وكره مطلقاً لأنه فرار من الأحكام الشريعة وليس هذا من اخلاق المعومنين ، ( ) واقعد يم سيكام محم كاقول زياده قرین صواب ہے۔

استبراء کی مدت حاملہ عورتوں کے حق میں ولادت ، جن عورتوں کو حیض آتا ہو،ان کے حق میں ایک حیض اور جنھیں کم سی یا کبر سنی پاکسی اور وجہ سے حیض نہ آتا ہو،ان کے لئے ایک ماہ ہے، (۸)

یہی رائے فقہاء شوافع کی بھی ہے، (۹) مالکیہ اور حنابلہ کے نز دیک بھی حاملہ کا استبراء ولادت، جن کوحیض آتا ہو، ان کے لئے ایک حیض ہے، لیکن جن کو حیض نہیں آتا ہوان کی مدت استبراءان

> (٢) ابوداؤد ، عن ابي هريرة :ا/٩٣ (م) ردالمحقار:٩/٥٣٥، مع تحقيق شيخ عاول احمدوغيره

حضرات کےنز ویک تمین ماہ ہے۔(۱۰)

(١) وكيضًا: ودالمحتار: ٥٣٨/٩، مغنى المحتاج: ٣١٢/٣

(۸) درمختار مع الرد ۵۳۹/۹ (١٠) وكميح: الشرح الصغير :٢٠ ٥٥/ المغنى: ٣٩٩٧

نمازچوں کہ نیاز مندی اورعبدیت کامظہرہے،اس لئے نماز کی حالت میں ایسا کیڑا پہننے سے بہطور خاص منع فرمایا گیا ہے، ا کی فخص نے اس طرح کیڑ الذکا کرنماز پڑھی تو آپ ﷺ نے اسے

ہاں لئے وہ مخنہ سے نیچے تک کیڑا پہنیں گی تاکہ پاؤل کا اوپری

دوبارہ وضوء کرنے کا حکم فرمایا، (۲) آپ ﷺ نے فرمایا کہ جو محض اس طرح نماز ادا كرے ، الله تعالى نداس كے لئے جنت طال فرمائیں گے اور نہ دوزخ حرام کریں گے۔(۳)

اس سلسله میں چند باتیں قابل ذکر ہیں:

(۱) استبراء کاتھم کیاہے؟ (۲) استبراء کی مدت کیاہے؟

(٣) استبراء كاسباب كيابين؟

اسلام میںنسب کی حفاظت اورانسانی نسب کواختلاط واشتباه ہے بچانے کی بڑی اہمیت ہے،اس لئے استبراء کے واجب ہونے

برفتهاء کا اتفاق ہے، بلکہ بعض اہل علم کے نزدیک اس کا انکار موچپ كفرى: لو انكره كفر عند بعضهم للإجماع على وجوب ، (٣) استبراء كے دوران اس عورت سے صحبت كرنا حرام ہے،لیکن کیادوا می جماع ، بوس و کنار مااس عورت کی شرمگاہ کی طرف

و کھنا بھی ناجائز ہوگا؟ اس میں اختلاف ہے، کیکن راج یمی ہے کہ (۱) هنده (۲۲/۵

(٣) حوالة سابق

(۵) در مختار مع الرد:۵۳۸/۹

(٤) حوالة سابق ٥٣٢:

(٩) مغنى المحتاج:٣١/٣

استثناء

ہوئے محسو*ی ہوں، تو اس کے نکال دینے کی تدبیر کرنے کو'' استبراء*''

کہتے ہیں، (۱) اس کے لئے اپنے مزاج اور طبیعت کے اعتبار ہے

مختلف صورتیں اختیار کی جائتی ہیں ،مثلاً کھانسنا ،کھنکھارنا ، دائیں

پاؤں کو بائیں پاؤں پر رکھنا ، کھڑا ہونااور چندفقدم چلنا دغیرہ ،بعض

حضرات نے استبراء کو واجب قرار دیا ہے اور بعض نے متحب ،

اصل یہ ہے کہ اطمینان قلب ضروری ہے، اگر استنجاء کے ساتھ ہی

اطمینان قلب حاصل ہوجائے تو ان تدابیر کا اختیار کرنامتحب ہے

ادرا گراطمینان نه مو، بیثاب رکا موامحسوس مو، تو واجب ہے، (۷)

عورتوں کو چوں کہ عام طور پر بیشاب کے قطرات رکنے کی شکایت

نہیں ہوتی ،اس لئے فقہاء نے لکھا ہے کہان کے حق میں استبراء

نہیں ہے، (۸) کیکن ظاہر ہے کہ اگر کسی عورت کو ایسی شکایت ہے تو

اگر کوئی مخض اس لفظ کے ذریعہ اپنی بیوی کو بہ نیت طلاق

ایک عام تھم یا عدد میں ہے بعض افراد کے نکال لینے اور

غاص کردینے کو کہتے ہیں ،جن کو خاص کیا جائے اسے''<sup>مشت</sup>نی'' اور

استثناء کی دوشمیں ہیں ،استثناء تعطیل ،استثناء تحصیل \_

مخاطب کرے، مثل :استبرنی دحمک (اینے رحم کااستبراء کرلو)

ان کے لئے بھی مناسب تدبیرا ختیار کرناوا جب ہوگا۔

کے ، توایک طلاق رجعی واقع ہوگی۔(۹)

استبراء واجب ہونے كا سبب حنفيد كے نزد كيك باندى كا

مكيت ين آنام وسبب حدوث المملك (١) شوافع ك نزد کی شبر کی بناپر کسی اور کی باندی ہے وطی کر لی جائے تو اس پر بھی

استبراءواجب ہے۔ (۲)

سوال یہ ہے کہ اگر کسی منکوحہ ہے کسی اور شخص نے شبہ اور غلط فہٰی میں وطی کر لی یا اس سے زنا کرلیا تو اس صورت میں استبراء

واجب موكايانميس؟اس ميس كى قدر تفصيل بهى باورا ختلاف بهي، اگرشبه میں وطی کی گئی ہو یا تکاح فاسد میں وطی کر لی جائے تو شوافع

اور حنابلہ کے نزد کی وہی عدت واجب ہوتی ہے جوطلاق کی ہے، لینی تین حیض ، (r) اورا گرمنکوحہ سے زنا کیا جائے تو ابراہیم تخعی اور الم احمر على الكي قول كے مطابق طلاق والى ہى عدت واجب موكى،

امام احمر کا دوسرا قول یہ ہے کہ ایک چیف سے استبراء کانی ہوگا اور

حفاظت کے لئے ہاورزانی سےنسب متعلق نہیں ہوتا ،امام شافعی ا

یمی امام ما لک کاقول ہے،حضرت ابو بکر وعمرضی الله عنهما ہے مروی ہے کہ زانیہ پر عدت واجب نہیں ہوگی ، کیوں کہ عدت نسب کی

اورسفیان توری نے اس کور جیج دیا ہے اور علامہ ابن قدامہ نے اصحاب الرائے كى طرف اى كى نسبت كى ہے، (٣) شايداس سے

حفیہ مراد ہوں ،البتہ امام محمہ نے اس عورت کے لئے جس سے زنا کیا گیا ہواستبراءکومتحب قرار دیا ہے۔ (۵)

استنجاءمين

(۱) ردالمحتار:۹/۵۳۵ (٣) المغنى :٨/٤٤

(۵) ويحضي: الفقه الإسلامي وأدلته : ١٢٩/٢

(٤) ويكهيّ: ردالمحتار:١/٥٥٨مم تحقيق شيخ عادل احمد

استنجاء كے وقت پیٹاب كے راستہ ميں اگر چند قطرے الكے

(۲) مغنى المحتاج:٣٠٨/٣

استبراء سيطلاق

استناء

(٩) الهداية ، ربع ثاني :٣٤٣، فصل في الطلاق قبل الدخول. موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

(٣) حوالة سابق: ٨٠/٨ (٢) طلبة الطلبه في الاصطلاحات الفقهيه الحنفيه: ٣

جن سے فاص کیا جائے اسے' مشکیٰ منہ' کہتے ہیں۔

(٨) حوالة سابق

قاموس الفقه

متصل انشاء الله كهدد يتو اقرار كالعدم موجائ كا، (١) اس طرح

اور اسٹنا بخصیل سے مراد ایبا اسٹناء ہے جوسابق کلام کو

اشٹناء تحصیل کے لئے عربی میں إلا ،سویٰ اورغیر، کے الفاظ

آتے ہیں، یہ تینوں ہی الفاظ ''سوا'' کے معنی میں آتا ہے،ان کے

بالکل ہےا ژنہ کرے :گراس ہے بعض افراد کا اشتثاء کرد ہے ،مثلاً

انت طالق للالاً الا واحداً ، (مجھے سوائے ایک کے تین طلاق ہو)

تواب دو ہی طلاق واقع ہوگی ،تیسری طلاق واقع نہ ہوگی۔ (m)

طلاق کے بعد متصل انشاء اللہ کہد ہوتو طلاق واقع نہ ہوگی۔(۲)

اشتناء كااعتبارنېيں ہوگا۔ (٢)

حضرت عبدالله بن عباس ﷺ کی طرف بیردائے منسوب

ساتھاستناء کوبھی کافی تصور کرتے تھے۔(٤)

چنانچەاس سلسلەمىن اىك دلچىپ داقعدامام ابوصنيفىركا الل

تذكره نے لكھا ہے كہ ايك روز خليفه مامون الرشيد عباس كے در بار

میں امام ابوطنیقہ کے ایک حاسد نے کہا کہ امام ابوطنیقہ خلیفة

المسلمین کے دادا ابن عباس ﷺ کے مسلک کے خلاف ' فصل کے

ساتھ استناء' كومعترنبيل مانة ، بادشاه نے امام صاحب سے سوال

كيا، آپ نے فرمايا كم اگر ميں ايباند كروں تو لوگ آپ كروبرو

دوسرے بید کہ حرف استناء سے پہلے کوئی حرف عطف مثلاً 'و'

استناء كے سلسله میں أصولِ فقد كى ايك بحث يہ ہے كه اگر

شبت صیغہ سے استثناء کیا جائے تومنٹی نفی کے علم میں ہوگا ،اس پر

تمام فقهاء كااتفاق ہے اور اگر صیغه ُ نفی سے استثناء ہوتو اکثر فقهاء

كے نزديك اثبات كا ہم معنى ہوگا اور امام ابو صفيفة كے يہاں لا محاليہ

ما اُردو مین اور' وغیره ندلایا جائے ،مثلاً اگر کہا جائے ،عندی عشرون

درههماً والا درهم ،توبور بين درجم كاقرار مجماجائ كااور

ایک درجم کااشٹناء نہ ہو سکےگا۔ (۸)

ایک اُصولی بحث

(r) هداله:۳۸۹/۲

(٣) هدانه: ٣٩٠/٢ كتاب الطلاق

(A) مختصر القدورى :۹۲

(۲) الهدایه ، ربع ثانی :۳۸۹، فصل فی الاستثناء

اطاعت کی بیعت کریں گے اور گھر جا کرانشاءاللہ کہددیں گے۔

ہے کہ وہ متصلاً استثناء کو ضروری نہیں سجھتے تھے اور فصل و تاخیر کے

اور کچھ وقفہ کے بعد انشاء اللہ کہے تو جمہور فقہاء کے نزدیک اس

اشتناءا بے سابق کلام ہے متصل اور بلافصل ہو، اگر طلاق دیدے

كوبالكل معطل اور بےاثر كرديا گيا ہو،مثلاً انشاءاللہ اور ماشاءاللہ، كە اگر کوئی مختص اینے او پرکسی حق کا اقرار کرے اور اس فقرہ کے ساتھ

ہوجا کیں گی ، (۳) ای طرح اگر کسی چیز کا اقرار کرے پھر تعمل اس

چیز کااشتناء کردے تواس کا اعتبار نہ ہوگا اوراس نے جوا قرار کیا ہے

استثناء كب معتبر موكا؟

اشتناء کے معتبر ہونے کے لئے دوشرطیں ہیں: ایک میے کہ

 قدورى : ۹۲ (۳) الهدايه:۳۹/۲

(a) قدورى:٩٢ (٤) فقع القدير ٢١٢/٣، مطبوعه: بيروت

اس كاذمه دارر بكا - (٥)

ذر بعداگر یوں استثناء کیا جائے کہ مستثنی اور مستثنی مند دونوں ہی اپنے مسداق كاعتبار عدمادى بين مثلة الست طالق فلافا الا للفاء

(تم کوتین طلاقیں سوائے تین طلاقوں کے واقع ہوں ) تو ابوحنیفاً

کے یہاں اس اشٹناء کا اعتبار نہیں ہوگا اور نتین طلاقیں واقع

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

استناء تعطيل اشٹنا پعطیل ایسےاشٹنا وکہتے ہیں جس کے اربعہ پہلے کلام

انتثناء فخصيل

نجاست دور ہوجائے ،البتہ طاق عدد میں اور خاص کر تین ڈھیلوں

استحاضه

کااستعال زیادہ بہتر ہے۔ (تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو' استنجاء '')

# استحاضه

حیض اورنفاس کےعلاوہ جوخون عورت کی شرمگاہ سے آئے، اسے "استحاضه" كہتے ہيں ، اس طرح امام ابوطنيفة كے قول ك

مطابق حیض کی تم سے تم مدت تنین دنوں سے تم ، زیادہ سے زیادہ مت وس ونول سے زیادہ اور نفاس کی زیادہ سے زیادہ مت

'حاليس دنول' سے زيادہ جوخون آئے دہ' استحاضہ' ہوگا۔ (م) استحاضه دراصل ایک غیرفطری خون ہے،اس لئے اس کاوہی

معم ہے جوجم کے دوسرے حصول سے نکلنے والے خون مثلاً نکسیر وغيره كايب

چنانچہابن ملجہ نے حضرت عائشہ سے اور ابن الی شبیہ نے حعزت أمسلمة بحصرت فاطمه بنت الي فجش كي سلسله مين لقل کیا ہے کہ وہ جب متحاضہ ہوئیں اور حیض کی مدت فتم ہونے کے بعد بھی ان کا خون تھتا ہی نہ تھا ، تو حضور ﷺ نے فر مایا کہ حیض کی مدت تمام ہونے برعسل کرلواوراس کے بعد حالت استحاضہ ہی میں مرنماز کے لئے تازہ وضوکر کے نماز پڑھاد، کو کہ تمہاری جائے نماز

## اسخاضه سيمتعلق احكام

مالت استاف كا حكام اس طرح بي : 🔾 حالت ِ استحاضہ میں نماز اوا کی جائے گی ، فرض نماز تو

(چٹائی) پرخون کے قطرات کیوں ندٹیک رہے ہوں۔(۵)

(۲) قدوری :۹۵،باب البیع الفاسد

(٣) الهدانه :١/٢١

''اثبات'' بی کے معنی میں نہیں ہوگا ،اس لئے کہ مکن ہے کہ مشکلم کا مقصوداس مسكله مين توقف مو-(١)

بيع مين استثناء

بيع ميں اشتناء كے سلسله ميں أصول بيہ ہے كه جس في كا بيچنا اورخریدنا درست ہوگا ،خرید وفروخت کےمعاملہ ہے اس کا استثناء مجى درست موكا اور جو چيز بذات خودشريبت كى نكاه ميس قابل فروخت نہ ہو، معاملہ کیج سے اس کا استثناء درست نہیں ہوگا ادر ایسے استثناء کی شرط لگا دینے کی وجہ سے بیچ فاسد ہوجائے گی ، مثلاً اندردن حمل جو بچہ ہواس کی ج درست نہیں ہے،اب اگر کو کی مخص حاملہ جانور فروخت کرے اور حمل کواس ہے مشکی کر لے کہ زرچمل بچەاس ئىچە بىل داخل نەمواور بىل خوداس كاما لكەر ببول توپىيىچىخ نەموگا اوراس استثنام كانتيجه يهوكاك فوديج فاسد موكرره جائ كي (٢)

اقرارميں استثناء

اقرار کے سلسلہ میں اشٹناء کا وہی اُصول ہے جواس سے يہلے ذکر کیا جا چکا ہے، یعنی اگر اسٹناء منصلا ہوتو معتبر ہے اور تاخیرو فصل سے ہوتو معترنہیں اورا گرجتنی مقدار کا اقر ارکیا ،اس کے کل حصه کا اشتناء بھی کردیا تو اقرار کردہ مقدار لازم ہوگی اور استناء کا کچهاعتبارند موگا\_(۳)

www.KitaboSunnat.com

"جرہ" کے معنی ڈھیلے اور کنکری کے ہیں، استجمار کے معنی ٔ استنجاء کے لئے وصیلوں کا استعال کرنا ہے،اس سلسلہ میں اس قدر ڈھنیوں کا استعال واجب ہے جس سے پاکی حاصل ہوجائے اور

 (1) اصول السرخسي:۳۹/۲-۵۰ فصل في بيان التغيير و التبديل (٣) حوالة مذكوره :٩٦، كتاب الاقرار

(۵) ابوداؤد:ا/۳۰،ابن ماجه:ا۳۲/۱

مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

فاموس الفقه ہرمی ہی جائے گی <sup>نفل نمازیں بھی پڑھ کتی ہیں۔</sup>

لین بہلی بارچض آنے کے ساتھ ساتھ استحاضہ شروع ہوگیا ہوتواس

آنے والےخون استحاضه۔

کے دس دن حیض آنے کے متمجھے جا نمیں گے اور باقی استحاضہ کے۔

زیادہ خون آئے یہاں تک کہ دس دنوں سے بھی تجاوز کرجائے تو

اس صورت میں ایام عادت حیض منتجے جائمیں گے اور اس سے زیادہ

ہوتو دس دن حیض کے سمجے جا کیں گے اور باقی استحاضہ کے ، (۸)

حفیہ کے یہاں فون کے رنگ کا اعتبار نہیں ہے، ایام چیض میں جس

رنگ کا بھی خون آئے وہ حیض ہی سمجھا جائے گا ، مالکیہ ، شوافع اور

حنابله کے نزدیک خون کے رنگ کا اعتبار ہے، لہذا جس عورت میں

حیض اور غیر حیض کے خون میں امتیاز کرنے کی صلاحیت ہوجس کو

فقہ کی اصطلاح میں''ممیزہ'' کہتے ہیں، وہ جس خون کے بارے

میں محسوں کرے کہ بیچیف کا خون نہیں ہے، وہ استحاضہ تصور کیا

جائے گا اور اس پراستا ضہ ہے متعلق احکام جاری ہوں گے، فقداور

"استحاله" كاماده (ح، و، ل) ہے، حول كے معنى تحويل يعنى

تغیروتبدیلی کے آتے ہیں، یہی معنی استحالہ کے بھی ہیں، یعنی کسی ہی

ر ایک صورت و کیفیت کے بجائے دوسری صورت و کیفیت پیدا

شرح حديث كى كتابول مين اس كى تفصيلات موجود بيل-

جسعورت کی ایک عادت مقرر ہو اور اس کو عادت سے

جسعورت کی کوئی عادت مقرر نه ہو یا عادت ہولیکن بھول مخی

🔾 حالت ِاستحاضہ میں روز ہ رکھنا درست ہے ، فرض بھی اور

مالت استحاضه میں جمہور کے نزدیک شوہر جماع کرسکتا

لا يمنع صوماً وصلاة ولو نفلاً وجماعاً \_(١)

🔾 اس حالت میں قرآن مجید کا چھونا، پڑھنااور طواف کرنا

مجی جائز ہے، کیوں کہ ہرنماز کے وقت وضوکرنے کے بعدوہ پاک مخص کے عظم میں ہے۔

🔾 اگرخون کی اس قدر کثرت موکه کیرے پرنگ جاتا ہو، کپڑا دھویا جائے ، پھر دوبارہ لگ جائے تو بغیر دھوئے ہوئے اس

كرر ين تمازاداكى جاسكتى بىسسان كان لو غسله تنجس اللها قبل الفراغ من الصلاة جاز أن لا يغسله ـ(٢)

O ستحاضد کے لئے خون استحاضہ سے استنجاء ضروری نہیں ، بال پیاب یا خاندے استفاء کرنا ضروری موگا: لا یسجب علیه

الاستجاء إذا لم يكن فلها غالط ـ (٣) O استحاضہ میں بتلاعورت کے لئے تھم یہ ہے کہ برفرض

نماز کے ونت کے لئے تازہ وضوکرے گی ، (م) جبیبا کدرسول الله ملى الله عليه وسلم في فرما ياكه: و تتوصاً عند كل صلاة ، (٥) يكي

(٣) مراقى الغلاح ، باب الحيض والنفاس والاستحاضة : ٨١

(۵) نيل الأوطار : ۱/۳۵۳، بحواله أبوداؤد ، ابن ماجه ، ترمذي

(۱) الدرالمختار مع الرد: ۱/ ۳۹۵

(2) بداية المجتهد : ا/ ۵۵

رائے شوافع اور حنابلہ کی بھی ہے ، (۲) مالکیہ کے نز دیک متحاضہ کا مروت نماز کے لئے وضو کرنامتحب ہے، واجب نہیں۔(٤)

ستحاضه کاخون کب تک حیض سمجھا جائے گا؟ --- اس

سلملہ میں حنفیہ کی رائے ہیہ ہے کہ جس لڑکی کو بلوغ کے ساتھ ہی

الله تعالیٰ نے ونیا میں تمام اشیاء کوان کی شکل اور حقیقت و (٢) طحطاوى على المراقى : ٨١

(٣) طحطاوي على المراقى: ٨٠

(٢) مغنى المحتاج:١/١١١/المغنى :٢٣٠/١

(٨) مراقى الفلاح مع الطحطاوى :٢٧

فرماتے ہیں :

ماہیت کے ساتھ پیدا فر مایا ہے، لیکن ان میں تبدیلی کی صلاحیت

بھی رکھی ہے،خودقر آن مجید میں انسان کے جن تخلیقی مراحل کا ذکر کیا ہے،ان میں تحویل حقیقت کی صراحت موجود ہے کہ ماد ہُ منوبیہ

خون کی شکل اختیار کرتا ہے،خون گوشت کا لوتھڑ ابنا ہے، پھراس لوتھڑے پر چڑے کا لباس پہنایا جاتا ہے اور بٹریوں کے ڈھانچے

سے ایک قالب تیار کیا جاتا ہے اور اس طرح ایک چلا چرتا ہنتا

بولتا انسان بن جاتا ہے،غور میجئے کہ کہاں ایک حقیر قطرہ بے جان اور کہال کارخانہ قدرت کا شاہکار پیکر انسان! اس سے بڑھ کر

تحویل حقیقت کا اور کیانمونہ ہوسکتا ہے؟

سوال بدہے کہ کیا حقیقت و ماہیت کی اس تبدیلی کا اثر شرعی احکام پربھی پڑتا ہے؟ --اسسلسلہ میں شراب کی حد تک تو تمام بى فقهاء منفق بين كدا كروه ازخودسركه بن جائة ياك وحلال ب، (١) کیکن دوسری اشیاء کے بارے میں دو نقاط نظریائے جاتے ہیں ،

ایک نقطهٔ نظریہ ہے کہ کسی بھی تھی ہے متعلق شریعت میں جو حکم دیا جاتا ہے، وہ حکم اس فنی کی ماہیت وصورت سے متعلق ہوتا ہے، لہذا

جب وہ تبدیل ہوجائے تو اس کیفیت سے متعلق حکم بھی باتی نہیں رہے گا، جبیما کہ شریعت نے سرکہ، مشک، عبر وغیرہ کو یاک وحلال

قراردیا ہے، حالال کہ یہ چیزیں نایاک اشیاء کی بدنی ہوئی صورتیں ہیں ، بیرائے حنفیہ ، مالکیہ اور اصحاب خلوا ہر کی ہے ، فقہ حنفی کی اکثر متون وشروح میں اس کی صراحت موجود ہے اور یہ بنیا دی طور پر

ام محمد كا قول باور بعض مشائخ نے امام ابو حنیقہ کو بھی اس نقط رنظر کا حامل قرار دیا ہے اور اس پر فقہاء احناف کا فتو کی ہے۔ (۲)

مالکیہ بھی اُصولی طور پرای کے قائل ہیں ، چنا نجے علامة قرافی

إن الله تعالى انما حكم بالنجاسة في اجسام مخصوصة بشرط أن تكون موصوفة باعراض مخصوصة مستقلرة وإلا فالأجسام كلها متماثلة

واختلافها إنما وقع بالأعراض، فإذا ذهبت تملك الأعسراض ذهابا كليا إرتفع الحكم بالنجاسة إجماعاً كالدم يصير منياً ثم آدميا . (٣) الله تعالى في مخصوص اجسام كے ناپاك ہونے كا تھم دیا ہے ، بشرطیکہ وہ مخصوص گندے اوصاف سے

مماثل ہی ہیں ،اختلاف محض صفت کے اعتبار سے واقع ہوتا ہے ، تو جب به صفات ممل طور برختم موجا كمين تو نجاست كالحكم بهى بالاتفاق ختم موجانا

چاہے جیسا کہ خون منی اور پھرمنی سے انسان بن

جاتا ہے۔

متصف ہو، درنہ تو تمام اجمام ایک دوسرے کے

دوسرے ماکلی فقہاء نے بھی اس کی صراحت کی ہے۔ (۳) یمی نقطهٔ نظر فقه ظاہری کے ترجمان علامدابن حزم ظاہری

کے ہیں، چنانچرقم طراز ہیں: ناپاک یا حرام هی کی صفات جب تبدیل ہوجاہیں اور

ان کاوہ نام ہاقی نہ رہے جس کی نسبت سے حکم آیا تھا اوروہ ایسے نام سےموسوم ہوجائے جوحلال وطاہر فی كابهى موسكتا بيتواب وه ناياك وحرام باقى نبيس ربا، بلکہ ایک دوسری فن ہوگیا ،جس کا تھم بہلی فن سے

<sup>(1)</sup> ردالمحتار://۲۹۰/التاريخ الإكليل://۹۷-نهاية المحتاج://۱۳۰/نكشاف القناع://۲۳۵

<sup>(</sup>٢) وكيمة: البحر الرائق: ٢٣٩/١، فتع القدير: ١/١٣٩/١ دالمحتار: ١/٢٩١ (٣) الذخيرة :١٨٨/١

<sup>(</sup>٣) شرح كبير و حاشيه دسوقي :١/٥٨-٥٠

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

قاموس الفقه

مخلف ہے، فلیس هو ذلک النجس ولا الحرام

بل قد صار شيئاً آخر ذا حكم الآخر -(١) کوامام احر کے قول مشہور کے مطابق تحویل حقیقت کی وجہ

ية على تعمنهين موتا اليكن سرخيل فقهاء حنا بله يشخ الاسلام علامه ابن

تمية بھی ای کے قائل ہیں، چنانچفر ماتے ہیں:

الله تعالی نے یا کیزہ چیزوں کو حلال فرمایا ہے اور خبائث كوحرام اوربياشياءاوراس كى حقيقتوں كے لحاظ

ہے ہے، چنانچہ اگر کوئی شی نمک یا سرکہ بن جائے تو وہ اللہ تعالیٰ کی حلال کی ہوئی طیبات میں واخل ہوجائے گی اور اللہ تعالی کے حرام کئے ہوئے خبائث میں شامل نہیں رہے گی ، ای طرح مٹی اور ریت

وغيره كائتكم ہے، الخ \_(٢) علامدابن تيمية نے آ كے بھى اس رتفصيلى تفتكوكى ہے، ابن تيية كے تميذرشيد علامه ابن قيم كا بھي نقط نظريبي ہے، چنانچه اس

برروشنی ڈالتے ہوئے فرماتے ہیں: ....اس اُصول کے مطابق تبدیلی ٔ حقیقت کی وجہ

ے شراب کا پاک ہوجانا قیاس کے عین مطابق ہے، کیوں کہ وہ وصف حبث کی وجہ سے ناپاک ہے، للبذا

جب بيوصف ختم ہو گيا تو ناپا کی بھی ختم ہوگئی، بيا حکام شریعت کی بنیاد ہے، ملکہ یہی تواب وعذاب کی بھی

بنیاد ہے اور اس بنیاد پر قیاس صحیح کا تقاضایہ ہے کہ بیہ تهم تمام نایاک چیزوں کی طرف متعدی ہو،اگران

کی حقیقت بدل جائے ، چنانچے رسول اللہ صلی اللہ علیہ

(۱) المحلي: ۱۳۸/۱

(٣) اعلام الموقعين :١/٢٩٦

(٥) المغنى لابن قدامه :أ/٥٩

وسلم نے مشرکین کی قبریں مسجد کی جگہ سے کھودوا تیں اورمٹی منتقل نہیں کی۔(۳)

شوافع نے اس سلسلہ میں ان اشیاء میں جوائی ذات سے

نا پاک ہوں اور ان اشیاء میں جو کسی خارجی سبب کی بناء پر نایاک

ہوئی ہوں فرق کیا ہے ، نجس لعینہ <sup>لع</sup>نی ابنی ذات کے اعتبار سے نا پاک اشیاء میں تبدیلی حقیقت کا اثر نہیں پڑتا اور نجس کغیر و یعنی جو

اشیاء کسی خارجی سب کی بناء پر ناپاک قراریاتی ہے،اگران میں تحویل حقیقت ہوجائے اور وہ خارجی کیفیت فحتم ہوجائے جن کی

وجهے نا یا کی کا حکم متعلق ہوا تھا تواب وہ یاک ہوجا کیں گی۔(۳) حنابلہ کے نز دیک قول مشہوریمی ہے کہ سوائے شراب کے تبدیلی حقیقت کی وجہ ہے کسی فنی کا تھم تبدیل نہیں ہوتا، (۵) ---

اوریمی نقطه نظر فقهاء حنفیه میں امام ابو پوسف کا ہے۔ (۲) واقعہ ہے کہ حقیقت و ماہیت کی تبدیلی کی وجہ سے حکم کی تبدیلی نصوص ہے بھی ٹابت ہے اور عقل وقیاس کے عین مطابق

لیکن اہم سوال یہ ہے کہ تبدیلی حقیقت سے کیا مراد ہے؟ فقہاء نے اس سلسلہ میں کوئی واضح بات نہیں کھی ہے بلکہ جزئیات اور مثالوں کے ذکر کرنے پراکتفاء کیا ہے، فقہاءاورار باب افتاء کے

يهان انقلاب ماجيت كيسلسله من درج ذيل مثالين لمتى بين : 🔾 انسان اور جانور کے فضلات کوجلا کررا کھ بنادیتا۔ ن كما ، خزير اور گدھے كانمك كى كان ميں گر كرنمك بن

🔾 ليد كا كنويس مين گر كر كالي مثى بن جانا-

(٢) مجموع الفتاوئ :٣٨٢/٢١ (٣) وكمحة: المهذب للشيرازى : ١/٨٨ (٢) فتم القدير: ١٣٩/١

🔾 شراب کا سر که بن جانا۔

🔾 انسان یا کتے کاصابون بنانے والے دیگیج میں گر کرصابون

بن جانا۔

🔾 صابون میں نایاک تیل مردار کی چربی ملانا۔

🔾 محوريّا كاكنوين مين گركرمني بن جانا\_

🔾 نجاست کا زمین میں فن ہوکرمٹی بن جانا اوراس کا اڑ ختم ہوجا نا۔

🔾 نجس مٹی ہے اینٹ بنا کر پکالینا۔

٥ كندے يانى سے نمك بنالينا۔

راقم الحروف كى رائ يه ب كمصورت اوراوصاف سركانه

— رنگ، بو، مزا — کی تبدیلی ہے تحویل حقیقت ہوجاتی ہے، موکسی هی کا اصل قوام اور ماده باتی رہے ، جیسے شراب سرکہ بن جائے تواصل مادہ باتی رہتا ہے،اوصاف اوراٹرات میں تبدیلی آتی ہے۔( تفصیل کے لئے دیکھیئے: راقم الحروف کامقالہ'' حقیقت کی

مسائل)۔ اسلامک فقداکیڈی اعلیا کے تیرہویں فقیی سیمینار مور ند :۱۳۱

تبدیلی اور احکام شرعیه براس کے اثرات" عبادات اور جدید

تا ۱۱/ اپریل ۲۰۰۱ ومنعقده جامعه سیداحد شهید کثولی پلیج آباد میں اس موضوع پر جوتجاويز منظور موكس،ان كى چند دفعات يه بين : ا) شریعت میں جن اشیاء کوحرام یانا پاک قرار دیا گیا ہے،ان کی حرمت ونجاست اس فی کی ذات ہے متعلق ہے، اگر کسی انسانی فعل، کیمیائی یا غیر کیمیائی تدہیر، یا کسی انسانی فعل کے بغیر طبی اور ماحولیاتی اثر کے تحت اس فنی کی اصل حقیقت اور ماہیت تبدیل

ہوگئ تواس می کا سابق تھم باتی نہیں رہے گا،اس میں

نجس العين اورغيرنجس العين كاكو كى فرق نہيں۔ ۲) تبدیلی ماہیت سے مرادیہ ہے کداس فنی کے وہ

خصوصی اوصاف بدل جائمیں جن سے اس فنی کی شاخت متعلق ہے، دوسرے غیرمؤثر اوصاف جواس

هی کی حقیقت میں داخل نہیں ،اس هی میں باتی رہ جانا تبدیلی ماہیت میں مانع نہیں \_

۳) اگرحلال و پاک اشیاء میں حرام ونایاک فنی کا اختلاط ہو،اصل حقیقت تبدیل نہ ہو،تو وہ حرام اور ناياك بى باقى ركى\_

استحساك

استحسان'' حسن'' ہے ماخوذ ہے ، عربی تواعد صرف کے مطابق یہ باب استفعال ہے ہانوی اعتبار ہے اس کے دومعنی ك محك مي ، اول : كسى فن كوبهتر خيال كرنا ، اس كے مقابلہ ميں

استقباح كالفظآتا ہے،جس كے معنى كسى چيزكونا پندكرنے اور فتيج سمجھنے کے ہیں ، (۱) عام طور پر اہل لغت نے بھی اس کا یہی معنیٰ لکھا ہے، (۲) علامہ سرحسیؓ نے اس معنی کو لکھتے ہوئے دوسرامعنی'' طلب احسن ' كالكھا ہے، يعني اچھى بات كاطلب كار ہونا تاكداس كى اتباع كي عائر علم الاحسن للاتباع الذي هو مامور به\_(٣) اصطلاحي مراد

فقہاء کے یہاں استحسان کا لفظ علامہ سرحسی کے بقول دو معنوں میں استعال ہوتا ہے، ایک بیر کہ جن احکام کوشریعت نے

ہماری رائے پرچھوڑ دیا ہے،ان میں غالب گمان اور اجتہاد پرعمل

(٢) وكيم : السان العرب، ماده: "حسن"

(۱) تقويم الادلة للدبوسي :۳۰۳ (۳) اصول السرخسي :۲۰۰/۲

الیی دلیل جوواضح قیاس کے مخالف ہو۔

سرهسی کی تعریف کا حاصل بھی یہی ہے۔

الظاهر. (٤)

اورتعریفیں نقل کی ہیں۔(۱۱)

(٢) حوالة سابق

(٢) تقدويم الادلة ٢٠٠٠

(٨) الاحكام للآمدي:٨/٨٥١

(٣) روضة الناظر لابن قدامه :٨٥

امرواقعه مجى ب،علامه كرخى فرماتے ہيں:

(١٠) وكي المصادر التشريع فيما لا نص فيه: ٥٠

(١٢) الاحكام للآمدي: ١٣٩٢/٥ الاستحسان ، ط: بيروت

🔾 الدليل الذي يكون معارضاً للقياس

تخصیص قیاس بدلیل هو اقوی منه . (۸)

قیاس میں اس ہے توی تر دلیل کی بنیاد پر تخصیص پیدا

نے استحسان کی تعریف میں ماکلی نقطہ نظر کی وضاحت کرتے ہوئے

الاخذ بمصلحة جزئية في مقابلة دليل

دلیل کلی کے مقابلہ میں جزئی مصلحت کو لیما استحسان

منقول ہے، (۱۰) علامہ شوکا گئی نے بھی ان تعریفات کے علاوہ کچھے

اس طرح کی بات علامه ابن عربی اور حافظ ابن رشد سے بھی

جامعیت ، وضاحت اور استسان کے مشاء ومتعمد کی توفیح

کا عتبارے امام کرخی کی تعریف سب سے بہتر بھی منی ہے اور یہ

هو العدول في مسئلة عن مثل ماحكم به في

نظائرها الى خلافه لوجه هو أقوى . (١٢)

بیتعریف مالکیه کی اصطلاح سے قریب ہے ، علامہ شاکمبی

لَيْ متعدكاتكم "متاعاً بالمعروف" (البقره: ٢٣٦) كالفاظ س

 الاستحسان هو القياس الخفى . (۵) استحسان خفی (کیکن قوی) قیاس کا نام ہے۔

🔾 دليل يعارض القياس الجلي . (٢)

منقول چندتعریفات نقل کی جاتی ہیں:

يقدر على اظهاره . (٣)

وہ اس کو بیان کرنے پر قادر نہ ہو۔

🔾 ما يستحسنه المجتهد بعقله . (٣)

جس کو مجتدا بی عقل کی بناپر بہتر سمجھے۔

(r) الإحكام للآمدي: ٣/ ١٥٧

(۱) اصول السرخسي:۲۰۰/۲

(۵) كشف الاسرار للبخاري:٣/٣

(١٤) اصول السرخسي:٢٩٠/٢

(۱۱) و کھے: ارشاد الفحول :۲۳۱

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

(٩) الموافقات :٣٠٥/٣

کرنا، چیے قرآن نے غیر مدخولہ عورت جس کا مہرمقرر نہ ہو، کے

دیا ہے،ای طرح کہا گیا ہے کہ شوہر پر بیوی کا نفقہ معروف طریقہ

برواجب موكا، (البقره: ٢٣٣) ان آيات مي متعدونفقد كى كوئى حتى

مقدار متعین نہیں کی گئی ہے، لوگ اپنی دولت اور غربت کے اعتبار

ہے متعہ اور نفقہ ادا کریں گے ، جو غالب رائے اور صوابدید پر

موقوف ہوگا ،اس کوبھی''استحسان'' سے تعبیر کیا جاتا ہے، (۱) علامہ

سرهن ٌ نے لکھا ہے کہ کوئی فقیداس معنی میں استحسان کا مخالف ہو، یہ

بات نا قابل تصور ہے ، (٢) -- سرهی نے استحسان کا جو بدمعنی

ذكركياب، ومحض فقهاء كاطريقة تعبير ب، نه كدأصولي اصطلاح\_

ك السله مين خاصا اختلاف يايا جاتا ہے، ذيل مين اس السله مين

🔾 عبارة عن دليل ينقدح في نفس المجتهد لا

الی دلیل کا نام ہے جو مجتهدین کے دل میں تھ کھے اور

أصول فقه كي اصطلاح مي استحسان كامصداق متعين كرنے

قاموس الفقه

مسکم مسکلہ میں اس جیسی دوسری صورتوں کے خلاف کسی قوی تر وجہ کی بنیاد پر حکم لگانے کو انتصان کہتے

ماضی قریب کے جلیل القدرعلاء میں پینے محمد ابوز ہرہ ، (۱) اور شُخُ زرقاء، (۲) نے ای کوتر جیج دی ہے --- واقعہ ہے کہ کرخی کی

تعریف بہت ہی جامع اور واضح ہے اور استحسان کی جتنی صورتیں

ہیں، وہ سب اس کے دائرہ میں آجاتی ہیں، اس تعریف کا حاصل بیہ ہے کہ کوئی قوی تر دلیل نص بھی ہوسکتی ہے، اجماع و تعامل بھی ہوسکتا

ہے، ضرورت ومصلحت بھی ہوسکتی ہے اور ایبا قیاس بھی ہوسکتا ہے كه بادى النظر ميں ذہن اس كى طرف منتقل نه ہوتا ہو،ليكن مسئله كى تہدیں غواصی کرنے کے بعدو ہی قیاس زیادہ قوی پایاجا ہے۔

اصطلاحات كاتار يخى سفر

اس موقع بریشخ زرقاء کی محقیق نقل کرنا مناسب محسوس موتا

ہے،جس کواصطلاح کے'' تاریخی سفز' ہے تعبیر کیا جاسکتا ہے، پینخ کا خیال ہے کہ اولاً تیاس اور مصلحت کی بنیاد پر تیاس سے عدول کو

"رائ" سے تعبیر کیا گیا، یہاں تک کہبتدرت حفیدالل الرائے کا

مرکز بن گئے اور انھوں نے ایک ٹی تعبیر استحسان کی اختیار کی ،امام ا لک نے بھی اہل الرائے ہی ہے اس تعبیر کواخذ کیا ، اور اس کا استعال بھی کیا، پھر فقہاء مالکیہ نے اس سے بھی نسبتا وسیع ترتعریف

''مصالح مرسلہ'' کی اختیار کی اور بعد میں اسے'' مناسب مرسل'' ہے بھی تعبیر کیا جانے لگا، یہاں تک کہ امام غزالی آئے اور انھوں

نے متصفیٰ میں اے ایک نے لفظ''استصلاح'' ہے تعبیر کیا، پھر

ابل علم کے درمیان ایک اور اصطلاح'' سیاست شرعیہ'' ظہور پذیر موئی ، جوحقوق اورعقوبات کے ابواب میں استحسان اور استصلاح دونو لطریقوں پر مرتب ہونے والے احکام کے لئے استعال کی جاتی ہے۔(۳)

استحسان کے معتر ہونے اور نامعتر ہونے کے سلسلہ میں فقہاء مجتهدین اورائمه متبوعین کی آراء خاصی مختلف میں ، حنفه نه صرف استحسان کے قائل ہیں، بلکہ غالبًا اس اصطلاح کے موجد بھی اور اس دلیل شرع کے وکیل ورجمان بھی ، حنفیہ کی اُصولِ فقہ کی کتابیں اس ک معتراور جحت مونے رمتفق اور ایک زبان ہیں ، (م) یہاں تک کہ ام محمر کا بیان ہے کہ امام ابو حنیفہ کے تلاندہ دلائل اور استدلال

كمعامله مين توان سے بحث ومناقش كرتے تھے، كيكن جب وہ كہتے کہ میں اس مسئلہ میں استحسان سے کام لے رہا ہوں تو چرکوئی اس مِن آبِ سے بحث تبیل كرتا، فاذا قال: استحسن لم يلحق به

احد ،(٥) و اكثر مصطفى ديب بعا (استاذ دمشق يو نيورش) كابيان ب کہ انھوں نے فقہ حنفی کی مشہور کتاب ہدایہ میں استحسانی مسائل کو ثمار کیا تود یکھا کہان کی تعدادا یک سوستر ہے بھی زیادہ ہے۔(١)

حفیہ کے بعداس اصل کو مالکیہ نے اختیار کیا ہے، بلکہ امام مالك عمنقول بكراستحسان علم كدس حصول مين سينوحمه ب،الاستنحسان تسعة اعشاد العلم، (٤) يَثْنُ الوزبره في كل

علامہ قرافی ماکلی سے نقل کیا ہے کہ امام ما لک بعض اوقات استحسان

(٢) الاستصلاح:٢٣

(۱) ابوحنیفه :۳۲۵

(٣) الاستصلاح : ٢٠-٨٥

(۵) ابوحنیفه ، لابی زهره:۳۳۲

(2) الموافقات :۳۰۷/۲

(٣) و كيت اصول السرخسي:٢٠٠/٢٠ماصول البزدري ٢٠١٠ تقويم الادلة ٣٠٣٠

(٢) - اثر الأدلة المختلف فيها في الفقه الأسلامي ٢٠٠/٢:

حنابليه

استحسان

پھر قاضی لیقوب سے استحسان کی جوتعریف نقل کی گئی ہے،وہ

کرخی اور بز دوی وغیرہ کی تعریف ہے بہت زیادہ مختلف نہیں، بعنی کسی تکم کواس سے اولی حکم کی بنیاد پر چھوڑنے کا نام 'استحسان' ہے۔ (۵)

حنفیاور مالکیہ استحسان کے جس قدرقائل ہیں ، شوافع کاروب

استحسان کے بارے میں اس قدر تیکھا اور جارحانہ ہے اور بہلب و

لبجد انھیں امام شافعی سے گویا ورشہ میں ملا ہے ، امام صاحب نے اُصولِ نقه پرایی تحریر' الرسالہ' میں اس پر نفذ کیا ہے، کیکن ان کے

اطمینان کے لئے یہی کانی نہیں تھا،اس لئے انھوں نے اپنی مائ ناز كتاب "كتاب الام" مين بهي ايك متعقل باب "كتساب ابسط ال

الاستحسان '' كعنوان سے قائم فرمایا، بلكه امام شافعي كاايك قول ا کشر کتابوں میں نقل ہوتا آیا ہے کہ جس نے استحسان کیا، گویا اس

نے ایک نی شریعت ایجاد کی ،من استحسن فقد شرع ،امام غزالی ا نے اپنی کتاب "المنحول" میں استحسان کے باب کوام شافعی کے ای مقولہ سے شروع کیا ہے ، نیز خود امام صاحب نے الرسالہ میں

استحسان كوعض تلذذ قرارديا ب،وانما الاستحسان تلذذ \_(٢) کیکن کیا امام شافعی جس استحسان کے ناقد میں ، وہ وہی استحسان ہے،جس کے حنفیداور مالکیہ قائل ہیں --- جو مخص بھی اس موضوع برامام شافعی کوید غلط نبی ہوئی کداستحسان کتاب وسنت اور قیاس کے بالقابل مجہدین کی اپنی صوابدیدے عبارت ہے اور

ظاہر ہے کہ اگر استحسان کا یہی مقصد ہوتو امام شافعیؓ کی تقید ہے جا نہیں،امام شافعی فرماتے ہیں: هــذا يبيــن ان حــرامــأ عـلى احــد ان يـقـول

بالاستحسان إذ خالف الاستحسان الخبر . (2)

(۲) الاحكام للآمدي :۱۳۲/۳ (٣) شرح مختصر الروضة :٣/١٩٤

(١) الرسالة ٤٠٠

کودلیل بناتے تھے اور اس کی چندمٹالیں بھی دی ہیں ، (۱) ----اوراس پر چندال تعجب نہیں ہونا جا ہے ، کیوں کہ مالکید کی پیچان

جن أصولوں سے ہے ، ان میں ایک مصالح مرسلہ بھی ہے اور مصالح مرسلہ میں بہ مقابلہ استحسان کے زیادہ وسعت ہے ،تو اگر

امام ما لک نے استحسان کا اعتبار کیا ہوتو یہ کوئی باعث حیرت امر

البته بيضرور ہے كه مالكيد كے يہاں استحسان كى اصطلاح بالکل ان ہی معنوں میں استعال نہیں ہوتی ، جو حنفیہ کے یہاں مراد

ہوتی ہے، کیوں کہ مالکیہ عام طور پر قیاس کے اشتنائی مسائل ہی کو استسان کہتے ہیں ، حفیہ کے یہاں گو یہ استحسان کی کثر الوقوع صورت ہے کیکن استحسان کا دائرہ اس سے وسیع ہے۔

امام احمد کی طرف بھی یہ بات منسوب ہے کہ وہ استحسان کے قاكل تصى علامدآ مدى فرمات بين ، فقال به اصحاب ابى حنيفة واحمد بن حنبل وانكره الباقون ، (٢) الى طرح ابن حاجب مالكي نے بھی حنابلہ کی طرف اس کے قائل ہونے کی نسبت کی ہے، (٣) بيد تو حنبلی نقطهٔ نظر پرایک شافعی اور مالکی صاحب علم کی شهادت تھی ،

اب خود حنابلہ ہے اس کا ذکر ہنئے ، روضة الناظر اور شرح مختصر الروضه میں اس طرح لکھا گیا ہے: القول بالاستحسان مذهب احمد ، كذالك

حكى في الروضة عن القاضي يعقوب. (٣) امام احد کا فرجب استحسان کامعتر ہونا ہے، ایسا ہی

روضة الناظر میں قاضی لیقو ب سے قتل کیا گیا ہے۔

(١) مؤطأ أمام مالك: ٣٥

(۳) مختصر ابن حاجب :۲۸۸/r (٥) حوالة سابق

(4) الرسالة ، باب الاستحسان :۲۹

قیاس، پھر پہلی تین قسمول سے اتفاق کرتے ہیں اور عرف کی بناپر استحسان سے اختلاف، (٣) کیکن میا ختلاف بھی اصل میں غلط نہی پر منی ہے، کیوں کہ انھوں نے عرف کی بنیاد پر استحسان کا مطلب میہ

استحسان

بی ہے، یوں کہاسوں نے طرف کی بنیاد پڑا جسان کا مطلب سے سمجھا ہے کہ نصوص کے مقابلہ اور اس سے مزاحم عرف بھی معتبر ہوگا، جس کا غلط ہونا ظاہر ہے۔

حقیقت یہ ہے کہ اُصولی طور پر تمام ہی فقہاء استحسان کے قائل ہیں ، ہال میمکن ہے کہ اس اُصول کی تطبیق میں اختلاف رائے ہو، ای لئے جومسائل حنفیہ کے یہاں استحسان اور مالکیہ کے یہاں مصلحت مرسلہ کی بنیا دیر پائے جاتے ہیں، ان میں بہت سے

مسائل وہ ہیں ، جن پرشوافع کا بھی اتفاق ہے اور شاذ و نادرایے مسائل ہیں ، جن پرشوافع کا بھی اتفاق ہے اور شاذ و نادرایے مسائل ہیں ، جن میں حنفی تنہا ہوں ، اس لئے حقیقت میں بی محض لفظی اور تعبیری اختلاف ہے ، خود شوافع نے کتاب و سنت اور اجماع وقیاس کے علاوہ جو پانچویں اصل ' استدلال' یا' استدلال معتبر'' کے عنوان سے ذکر کی ہے ، (۴) آخر بیکیا ہے؟ اگر اس کی

تفسير وتوضيح برغوركيا جائے تو معلوم ہوتا ہے كداستحسان اورمصالح

مرسلہ بھی اس میں شامل ہے۔ واللہ اعلم

زیادہ تر غلط بنی استحسان کے لفظ سے پیدا ہوتی ہے، کیکن تجیر
اصل نہیں ہوتی ،اصل مراد ومصدات ہے، ای لئے علامہ مرحی ان

لوگوں پر بہت خفا ہیں، جضوں نے بلاتحقیق صرف استحسان کے لفظ

کوسا منے رکھ کر اس اصطلاح کی مراد متعین کی اور اپنے مفروضہ
خیال کی بنیاد پر طعن و تنقید کا ایک ڈھیر سالگادیا، سرحی اسے قلت

حياءاورقكت ورع قراروية بين،وذكسر من همذا البجنس ما

اس سے واضح ہے کہ کمی محف کے لئے استحسان کی بنیاد پردائے قائم کرنا حرام ہے، اگر خبر (لینی نص) کے خلاف ہو۔

اسی طرح امام شافعی کے ذہن میں ایسے استحسان کا تصور ہے،
جس کے ساتھ قیاس کی قوت بھی نہ ہو، امام صاحب نے اس پرآگ
تفصیل سے روشی ڈالی ہے، (۱) ایسا لگتا ہے کہ امام شافعی نے استحسان
کے نغوی معنوں کو سامنے رکھا، اپنے طور پر اس کی حقیقت متعین کی اور
پھراسی بنیا د پر تنقید کی ، پھر بعض دوسر ہے ملاء اُصول نے بھی یہی معنی
سیجھتے ہوئے اسے ''ہوں'' اور'' اتباع خواہش'' کا نام دے دیا۔ (۲)

تعبير سے غلط مجمی

الیون فلاہر ہے کہ یہ بات محض غلط نہی پر بنی ہے، جب امام الوصنیفہ نے خودا ہے اُصول اجتہاد بیان کردیئے کہ اولا کتاب اللہ کو پھرسنت رسول کو، پھر صحابہ کے مختلف فیہ اتوال میں کسی کو لیتے ہیں اور جب ان میں سے کوئی دلیل ہاتھ نہیں آتی تو قیاس سے کام لیتے ہیں ، تو کم سے کم امام ابوصنیفہ کے بارے میں اس غلط نہی اور بعض شوافع کی طرف سے بلا ابوصنیفہ کے بارے میں اس غلط نہی اور بعض شوافع کی طرف سے بلا

تحقیق تقیدکا کوئی جواز نہیں تھا۔
حیرت امام غزالی پر ہوتی ہے کہ ایک طرف متصفیٰ میں استحمان کو موہوم دلائل میں شامل کرتے ہیں اور 'المسنحول' میں بعض خیالی تعریفات کونقل کر کے اس کو ہوس قرار دیتے ہیں، دوسری طرف امام کرخی کی تقیم کا ذکر کرتے ہوئے استحمان کی چار قسمیں نقل کرتے ہیں، حدیث کی بنا پر ترک قیاس ، قول صحابی کی بنا پر ترک قیاس اور عرف کی بنا پر ترک

يكون دليل قلة الحياء الورع وكثرة التهور لقائله \_(٥)

<sup>-----</sup>(r) وكيص: شرح مختصر الروضة :٣٠/١٩٠/٣: يزوكيك: المنخول للغزالي :٣٤٥

<sup>(</sup>۱) و کیمتے:الرسالة :۵۰ (۲) و کیمتے: شرح مختصر الروضة (۳) و کیمئے:المنخول:۷۷–۳۷۵ (۳) و کیمئے:قواعد الاحکام ۲۹/۲۰

<sup>(</sup>۵) اصول السرخسي:۲۰۰/۲

استحسان

توضیح اور مناخرین احناف کی تشریحات ان کے سامنے رہی ہوں گی،

اس کے باوجود شاہ صاحب استحسان کوتحریف دین کہنے سے نہیں

چوكتے اور حديث ميں جو انتسحال المبطلين 'كالفظ آيا ہے،

استحسان كواس كامصداق قرارديتة جينءوانته حال المبطلين وهو

اشارة الى الاستحسان وخلط ملة بملة ، (٣) شاه صاحب س اس طرح کے اقوال بعض اور مواقع پر بھی منقول ہیں۔(۵)

استحسان کے معتبر ہونے کی دلیل

جہاں تک استحسان کے ججت اور معتبر ہونے کی دلیل ہے، تو

اس کے لئے استحسان کی اس تقتیم پرنظرر کھنا کافی ہے، جوسز ھسی اور دوسرے علاءاحناف نے ذکر کی ہے، یعنی استحسان میں بھی قیاس کو نص کی بناپرچھوڑا جاتا ہے، مجھی اجماع کی بناپر، مجھی ایسے عرف کی

بناپر، جونص ثابت سے متعارض نہ ہوا ور مجھی الیمی ضرورت ومصلحت کی بناء پر، جوشر عاً معتبر ہےاور بھی ایسے قیاس کی بنیاد پر جوظا ہرتو نہ مو، کیکن زیاده قوی موادر به تمام چیزیں --- کتاب الله، سنت

رسول،اجماع أمت،قول صحابي،ضرورت،عرف اورقياس — شرعاً معتبر ہیں ،اس لئے رہے بجائے خوداستحسان کے معتبر ہونے کی وليلين ہيں۔

پرغور سیجئے تو استحسان دراصل کسی اور دلیل کی وجہ سے قیاس کو نظر انداز کرنے کا نام ہے اور شریعت میں کتنی ہی نظیریں اس کی موجود ہیں، کہ قیاس کو دوسری وجوہ سے ترک کر دیا گیا ہے، درہم و دینار میں قرض کی اجازت دی گئی، حالاں کہوہ اصل کے اعتبار ہے

سود ہے، نماز میں مسافر کے لئے قصر نیز روزہ افطار کرنے کی

(r) الاحكام للآمدي :۳۲/۳

(٣) حجة الله البالغة : ١٤٠/١

(٥) ويَحْصُ حجة الله البالغة ، باب احكام الدين من التحريف وغيره

التحسان سے مراد وہ احکام ہیں ، جن پر اُصول شریعت کی ولالت

ہوتواس کے ہم بھی قائل ہیں ، ہاں ہم بلا جست کسی چیز کو بہتر یا فہیج سجھنے کا اعتبار نہیں کرتے ، (٣) لیکن حیرت شاہ ولی اللہ صاحب پر ہوتی ہے کہان کا تعلق ماضی قریب سے ہے اور یقینا امام کرخی کی

> (۱) اصول السرخسي :۲۰۱/۳ (m) وكيمئ: ارشاد الفحول: ٣٨١

شافعیؓ نے استحسان سے کام لیا ہے ، (۲) اس استحسانی مسائل میں

ایک بیمی ہے کہ اگر چور کا بایاں ہاتھ کاٹ لیا جائے تو قیاس کا

متعلق ہے،ای لئے علامہ قفال ہے شوکانی نقل کرتے ہیں کہا گر

ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا ، بیرمسلہ واضح طور پر اصطلاحی استحسان ہے

تقاضا تويه ب كداس كا دايال ما تحد كاث لياجائ كيكن استحسانا دايال

منی ہے، بلکہ علامہ آمدی نے تو لکھا ہے کہ جارمسائل میں خودامام

بهرحال! امام شافعی نے جو کچھ کھھا ہے، وہ تو یقییاً غلاقہی پر

التحسان تصیح تعبیر اوراس مراد کو واضح کرنے میں شارع کی تعبیر ہے

(میں اسے پیند کرتا ہوں) کہتے ہیں اور میں اے متحسن مجھتا ہوں ' (استحسن كلا )اورُاستحبه ، كني من كيافرق ع؟ بلكه

زیادہ ہم آ ہنگ ہے۔

فنون کی اصطلاحات پرروشنی ڈالتے ہوئے فرماتے ہیں: وقمد قبال الشباقعي فيي نيظائز هذا ، استحب

پھراستحسانی مسائل کی مثالیں پیش کرتے ہوئے اور مختلف

ذالك ايّ فرق بين من يقول استحسن كذا ،

وبيس من يقول استحبه ؟ بل الاستحسان الحصح

اللغتين واقرب الى موافقه عبارة الشرع في هذا

المام ثافع اس طرح كمائل مين 'استحب ذلك'

قاموس الفقه

اجازت دی گئی ، نماز خوف بہت ی مفسدات نماز کے ساتھ قابل ادا ئیگی مجھی گٹی ،علاج کے لئے حصہ ستر کے دیکھنے کوروار کھا گیا ، بیاور اس طرح کے مسائل کو علامہ شاطبی نے استحسان کی مثالوں کے طور پر ذکر کیا ہے ، (۱) ان مثالوں کو اصطلاحی استحسان قرار دینا تو درست نظرنهیں آتا ، کیوں کہ مسائل منصوص ہیں اور استحسان کا تعلق مسائل غیرمنصوصہ ہے ، کیکن ان نظائر سے شریعت کا مزاج و مٰداق معلوم ہوتا ہے ، کہ مختلف اسباب کی بنیاد پر قیاس کوترک کیا جاسکتا ہے اور استحسان کی حقیقت بھی یہی ہے کہ کسی اور دلیل شرعی کی بنیاد پر قیاس سے ثابت ہونے والے تھم پڑمل ندکیا جائے۔واللہ اعلم استحسان اورمصالح مرسله مين فرق

استحسان اورمصالح مرسله دونوں ہی میں فرق ہے ، تاہم دونوں میں فی الجملہ مصالح کی رعایت کمحوظ ہوتی ہے،اس لئے بعض فقہاء خاص کر مالکیہ مصالح مرسلہ کوبھی استحسان ہے تعبیر کردیتے ہیں ،اس پس منظر میں استحسان اورمصالح مرسلہ کے درمیان فرق پر نگاہ ہونی جا ہے، شخ مصطفیٰ احمد زرقاء نے اپنے رسالہ'' استصلاح'' میں اس پر بحث کی ہے، اس بحث کا خلاصہ یہ ہے کہ استحسانی احکام کا خلاف قیاس ہونا ضروری ہے ، جیسے اجیر مشترک کو مال کا ضامن قرار دینا ، حالاں کہ قیاس کا نقاضا یہ ہے کہ چوں کہ اجرامین ہوتا ہے،اس کئے اس سے ضائع ہو جانے والے سامان کا کوئی تاوان واجب نہ ہو،ای طرح مفقو دمخض کی بیوی کا فنخ نکاح ، حالاں کہ قیاس کا تقاضا یہ ہے کہ جب تک اس شخص کی موت متحقق نہ ہوجائے فنخ نكاح درست ندهو\_

بہ خلاف مصلحت مرسلہ کے ، مصلحت مرسلہ کے لئے بیضروری (1) ويُحِيِّز الموافقات: ٢٠٧/٣

(٢) و يكي :الاستصلاح:٥٦-٥٤

نہیں کداس کے مقابلہ میں قیاس موجود ہو، جیسے عوام پرٹیکس کا عابد کیا جانا ،تعزیری جرائم کی سزا کاتعین ،حکومت براس بات کولاز مقرار دینا کہ وہ کسی خاص مسلک فقہی کی پابند ہوکر فیصلہ کرے ، پیرمسائل

مصلحت عامه پربنی ہیں اور کسی قیاس سے متعارض نہیں ہیں۔(۱)

استحسان كي قشمين

التحسان میں قیاس کوجس قوی تر دلیل کی بنیاد برترک کردیا جاتا ہے، وہ مختلف ہو علی ہیں ، بعض اہل علم نے تین کا ذکر کیا ہے، نص،اجماع اورضرورت،بعض نے جار کااوراسخسان بالقیاس انحمی کی صورت بڑھائی ہے، بعض حفرات نے مصلحت اور عرف کا بھی اضافہ کیا ہے، بعض نے قول صحابی کا بھی ، اس طرح قیاس سے عدول کے بحثیت مجموعی پیداسباب ہوسکتے ہیں: کتاب اللہ، سنت رسول ، تول صحابی (بیر تینول صورتیں استحسان بالنص کے دائرہ میں

#### كتاب الله سے استحسان

كتاب الله سے استحسان كى مثال يد ہے كدا كركس فخص نے كهاكميرامال صدقه ب: "مالى صدقة" توقياس كاتقاضايه کہاس کا پورامال صدقہ سمجھا جائے ، کیکن قرآن میں حیاد میں أموالهم، (التوبه:١٠٣) كِتحت ذكوة بي رجحول كياجائ گا\_(٣)

آتی ہیں )،اجماع ،عرف وتعامل ، قیاس ،ضرورت ،مصلحت۔

#### حدیث سے استحسان

حدیث سے انتسان کی مثال میہ ہے کہ بیج سلم یعنی خرید و فروخت کاابیامعاملہ جس میں قیمت پہلے اداکردی جائے اور بیجنے والا ایک مدت متعینہ کے بعد مبیع کوحوالہ کرنے کا وعدہ کرے ، کو

ورست نہیں ہونا چاہتے ؛ ----اس لئے کہاس طرح وہ ایک ایس

(r) الأحكام للآمدي: المرات ال

استنسان

پرا ہماع ہے؛ اس لئے از راہ انتحسان اس کو جائز رکھا گیا ہے، (۴)

اسے استحسان بالا جماع کہتے ہیں۔

استحسان بالتعامل

ای سے قریب تر' استحسان بالتعامل' ہے، اس استحسان کی بنیاد عوام کے عرف اور تعامل پر ہوتی ہے اور اس تعامل کی وجہ سے

فقہ کے عام قیای حکم کوترک کردیاجا تا ہے، مثلاً أصول یہ ہے کہ کوئی

چیز قرض دینا اور لینا ای وقت جائز ہے جب کہ لین اور دین کے لے ایا پیاندمقرر ہو کہ کمل کیسانیت برقر ارد ہے اور لینے اور دیے میں کمی وبیشی کی نوبت نہ آ جائے ،اس کا تقاضا تھا کہ روثی کا بطور

قرض لین دین درست نه بو ،اس لئے که یکوان ، نا نبائی ،تنور وغیره کے فرق سے روٹیوں میں مقدار اور معیار کے لحاظ سے تھوڑا بہت

تفاوت پیدا ہوجاتا ہے، چنانچامام ابوطنیفاً اس کے بطور قرض لین دین ہے منع کرتے ہیں ،امام ابو پوسف اس شرط کے ساتھ اجازت ویتے میں کہ تول کر لے اور تول کر ہی واپس کر ہے ، کیکن چوں کہ طن كرر دنيون كاباجم بطور قرض لين دين مروج ومعروف تها،اس

لئے امام محمد نے اس کو جائز رکھا۔ (۵) ای طرح کسی مخض نے جانور عاریت پرلیا اوراس کواس کے مالک کے اصطبل تک پہنچادیا ، چھروہ جانور ہلاک ہوگیا ، تو

قیاس کا تقاضا یہ ہے کہ وہ ضامن ہو،اس لئے کہاس نے جانور کو ما لک کے حوالہ نہیں کیا ،لیکن چوں کہ عرف میں یہی طریقہ مروج

ہے کہ جانور اصطبل تک بہنچایا جاتا ہے، اس لئے اتحسانا سمجما جائے گا ، کہ اس نے اپنی ذمہ داری پوری کرلی اور اس بر صان واجب نہیں ہوگا۔ (۲) عبدالله بن عباس في كا قول بكر يت مدايت (البقد و ٢٨٢) ای سلسلہ میں نازل ہوئی ہے،اس لئے قیاس کورک کردیا گیاہے اور بیچ سلم کو جائز رکھا گیا ہے۔(۱)

ھی کوفروخت کررہا ہے، جونی الحال اس کے پاس موجود نہیں ہے،

لیکن چوں کہ حدیث سے بیج مسلم کا جواز ثابت ہے اور حضرت

آ ثارصحابه سے استحسان قول صحابی ہے استحسان کی مثال میہ ہے کہ اگر کوئی بھا گے ہوئے غلام کو پکڑ کروا پس کرے تو حوالہ کرنے والے کوبطور أجرت

ع لیس درہم ادا کئے جائیں گے ، ظاہر ہے یہ قیاس اور اجارہ کے عام أصول کے خلاف ہے، کیکن حضرت عبداللہ بن عباس ﷺ کے قول کی بنیاد پر قیاس کوچھوڑ کر میرائے اختیار کی گئے۔(۲)

استحسان بالاجماع مبھی قیاس کوا جماع کی بناپرترک کردیا جاتا ہے،مثلاً دودھ بلانے پر اُجرت کا معاملہ ازروئے قیاس درست نہیں ہونا جاہے،

اس لئے کہاس میں دود ھ' أجرت اداكرنے والے" كے حوالے نہيں کیاجاتا ہے بلکہ ضائع ہوجاتا ہے اور اس دودھ کی مقدار بھی معلوم نہیں ہوتی جوشیرخوار نے لی ہے، جب کہ بید دونوں ہی چیزیں وہ ہیں جواجارہ کے معاملہ کو باطل کردیتی ہیں، کیکن چوں کہاس کے سیح ہونے پراجماع ہاس لئے قیاس کوترک کردیا جائے گا۔ (r)

ای طرح کاریگر کو پینگی کسی سامان کی قیمت ادا کرنا که وه سودا تياركر كے خريداركوحواله كردے ، أصولاً جائز نه ہونا چاہيئے كه بيا يك غیرموجود فی کی فروختگی ہے جو جا ئزنہیں ،لیکن چوں کہاس کے تعامل

(۲) المنخول للغزالي: ۲۷۵

(۱) الهداية ، ربع سوم ۲۱، باب السلم

(۲) ردالمحتار:۳۳/۵

(۱) هدایه:۲۸۲/۳۰کتاب العاریة

(٥) وعند محمد يجوز بهما للتعامل ، هدايه ، ربع سوم : ٥٠ محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

٣) وإن استصنع شيئاً من ذلك بغير أجل جاز استحساناً للأجماع الثابت بالتعامل و في القياس لا يجوز الهدايه : ربع ثالث ٢٣٠

## استحسان بالقياس الخفى

مجھی کسی قوی کیکن نسبتا لطیف اور غیر ظاہر قیاس کی بناپر قیاس کی ظاہری صورت کونظر انداز کر دیا جاتا ہے، مثلاً اُصول یہ ہے کہ جس جانور کا گوشت ناپاک ہوگا اس کا جوٹھا بھی ناپاک ہوگا ،اس لئے کہ جھوٹے میں اس کا لعاب دہن ملے گا اور لعاب گوشت ہی

سے بیدا ہوتا ہے، تو جب گوشت ناپاک ہوا تو اس کا لعاب بھی ناپاک ہوا تو اس کا لعاب بھی ناپاک ہوا تو اس کا لعاب بھی ناپاک اور لعاب کی وجہ سے جوٹھا بھی ناپاک ہوا ، اس بنا پر درندہ جانوروں کا جوٹھا ناپاک قرار دیا گیا ہے، اس کا تقاضا تھا کہ درندہ پرندوں کا بھی جوٹھانا پاک ہو۔

مردرندہ پرندوں میں غور وفکر کا ایک دوسرا پہلویہ ہے کہ پرندوں کے پانی پینے میں زبان اوراس کا لعاب پانی تکہ نہیں پہنچا، بلکہ وہ چونچ کی مدد سے مشروب کو او پر تھنچ لیتا ہے اور یہ چونچ جو بلکہ وہ کی بنی ہوئی ہوتی ہے پاک ہے، اس طرح پانی کی نجس فی سے مسنہیں کر پاتا، لبذا اس پہلو کو ترجیح دیتے ہوئے ان کا جوٹھا پاک قرار دیا گیا ۔۔۔ یا مثلاً قیاس کا تقاضا ہے کہ شوہر کے بیوی سے جماع کے بعد پورا مہر واجب ہو، صرف خلوت سے پورا مہر واجب ہو، صرف خلوت سے پورا مہر کا جس نکہ شوہر نے جماع نہیں کیا، قبضہ کی مکل نہیں ہوا اور مہر مو کہ ذبیس ہوا ۔۔۔ لیکن دوسرا پہلویہ ہے کہ کسی رکاوٹ کے بغیر خلوت میں عورت کی طرف سے پوری طرح کسی رکاوٹ کے بغیر خلوت میں عورت کی طرف سے پوری طرح کسی رکاوٹ کے بغیر خلوت میں عورت کی طرف سے پوری طرح کسلیم اور حوالگی محقق ہو چی اور یہی اس کے ذمہ ہے ، اس لئے صرف خلوت کی وجہ سے پورا مہر واجب ہوجائے گا ۔۔۔ اس کو صرف خلوت کی وجہ سے پورا مہر واجب ہوجائے گا ۔۔۔ اس کو صرف خلوت کی وجہ سے پورا مہر واجب ہوجائے گا ۔۔۔ اس کو شرف خلوت کی وجہ سے پورا مہر واجب ہوجائے گا ۔۔۔ اس کو شرف خلوت کی وجہ سے پورا مہر واجب ہوجائے گا ۔۔۔ اس کو شرف خلوت کی وجہ سے پورا مہر واجب ہوجائے گا ۔۔۔ اس کو شرف خلوت کی وجہ سے پورا مہر واجب ہوجائے گا ۔۔۔ اس کو شرف خلوت کی وجہ سے پورا مہر واجب ہوجائے گا ۔۔۔ اس کو شرف خلوت کی وجہ سے پورا مہر واجب ہوجائے گا ۔۔۔ اس کا کو شرف خلوت کی وجہ سے پورا مہر واجب ہوجائے گا ۔۔۔ اس کی وہ

استحسان بالصرورة ''استحسان'' كى اس مكافقهاء كے يہاں زيادہ استعال ہے

استحسان کا میشعبدا تنااہم ہے کداس کی دجہ سے ہر دور میں اسلامی

استحسان

قانون کی لچک، افادیت اور عصری تقاضوں سے ہم آ ہنگی برقرار رکھی جاتی ہے۔

اس سے مرادیہ ہے کہ بعض وہ اُمور جن کو قیاس و نظائر کی

روشیٰ میں درست نہیں ہونا چاہئے ، الی عام انسانی ضرورت اور مصلحت کے باعث جائز قرار دی جائیں جوائی روح کے اعتبار

ے نسوس اور کتاب وسنت کے صریح احکام اور مقاصد کے خلاف نہوں، بینی ابوز ہرہ کے الفاظ میں:

هو مخالفة كالعرف اوالضرورة اوالمصلحة

التی یمکن ربطها بنص ثابت . (۱) مثلًا اُصول و قیاس کا تقاضا تھا کہ جس کنویں کا پانی نا پاک

مثلاً اصول و قیاس کا تقاضا تھا کہ جس کویں کا پائی ناپاک ہوجائے وہ کواں اس وقت تک پاک نہ ہو جب تک پائی نکالنے کے بعد خوداس کی دیواریں نہ دھودی جا کیں کہ وہ بھی ناپاک ہو چکی ہیں، مگر ظاہر ہے کہ اس میں غیر معمولی دشواری ہے، اس لئے فقہاء نے کہا کہ صرف پائی کا نکال دینادیوار کی پاکی کے لئے کافی ہوگا۔ ضرورت کی بناپر استحسان کی مثالوں میں سے یہ بھی ہے کہ اگرکوئی تھی بلا ارادہ روزہ دار کے منے میں چلی گئی اور اس کے لئے اگرکوئی تھی ادران وروزہ دار کے منے میں چلی گئی اور اس کے لئے اگرکوئی تھی اردوار ہو، جیسے منے میں میں چلی گئی ، بلا ارادہ دھوال منے اس سے بچنا دشوار ہو، جیسے منے میں میں کھی چئی گئی ، بلا ارادہ دھوال منے اس سے بچنا دشوار ہو، جیسے منے میں میں کھی چئی گئی ، بلا ارادہ دھوال منے

میں داخل ہوگیا تو قیاس کا تقاضا تو یہی ہے کہ اس کی وجہ سے روزہ ٹوٹ جائے ،لیکن ضرورت و مجبوری کی رعایت کرتے ہوئے استحساناً روزہ نہیں ٹوٹے گا۔ (۲)

امین سے اگر امانت ضائع ہوجائے تو تاوان واجب نہیں ہوتا، اس کا تقاضا تھا کہ درزمی وغیرہ سے اگر کپڑ ایا اس کے چیزیں ضائع ہوجا کمیں اور اس میں خود اس کے قصد وارادہ کوکوئی دخل نہ ہوتو وہ اس کا ضامن اور ذمہ دارنہ قرار دیا جائے، مگر اس کی وجہ سے

(۱) ابوزهره ، تاريخ المذاهب الفقهية :۲/۸ ک محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات بر مشتمل مفت آن لائن، مکتبہ کیا ہے اور ان کی متابعت میں یہاں ان کا ذکر دیا گیا ہے، کیکن غور تيجيح تو كتاب الله، سنت رسول ، آثارِ صحابه اوراجهاع أمت مستقل

ادلہ شرعیہ ہیں ، نیز عرف و عادت اور تعامل کے احکام شرعیہ میں مؤثر ہونے پر بھی قریب قریب فقہاء کا اتفاق ہے،اس لئے ان

دلائل برمبني احكام كواستحسان برمبني قرارديناايك زائدازضرورت تعبير ہےاور بیصورتیں کی علا حدہ دلیل شرعی کا درجہ بیں رکھتیں۔ قیاس کی دوصورتوں میں ہے ایک کو دوسرے پرقوت دلیل

کی بنیاد پرتر جیح دینا بھی اصل میں قیاس ہی پڑمل کرنا ہے، لیکن چوں کہاس صورت میں قیاس کی ایک صورت کو چھوڑ ااورایک کولیا جاتا ہے،اس کئے اس کومستقل اصطلاح قرار دینے میں معنویت پائی جاتی ہے، لیکن بہر حال ہے بہمی قیاس کی بی ایک صورت، اس لئے اصل استحسان وہ ہے جو ضرورت یا مصلحت پر جنی ہواور

حقيقت مين استحسان كي مستقل حيثيت استحسان بالضرورة يااستحسان بالمصلحت ہی ہے،ای لئے شیخ رزقاء نے اصل میں استحسان کی دو ى تىمىن تىلىم كى بىن: استحسان قياس اوراستحسان ضرورت \_(1)

کس استحسان کا حکم متعدی ہوتاہے اور کس کانہیں؟

استحسان کی بیشمیں اس اعتبار ہے تھیں کے س دلیل کی بنیاد برقیاس کوترک کیا گیا ہے؟ علا مہنر حسی وغیرہ نے ایک اور طریقہ پر بھی اس کی تقسیم کی ہے، کہ کس استحسان کا حکم متعدی ہوتا ہے اور کس استحسان كانتكم متعدى نهيس بوتا؟ --- جواستحسان نص يا اجماع يا ضرورت پرمنی ہوتو اس پر دوسرے مسائل کو قیاس نہیں کیا جاسکتا، کیوں کہ بیخودخلاف قیاس ہیں اور جواستحسان قیاس خفی پرمنی ہوتا

ہے وہ متعدی ہوتا ہے ؛ کیوں کہ یہ بھی من جملہ قیاس ہی کے ہے

اس بات کا قوی اندیشہ ہے کہ ایسے لوگ اسے مال ہڑپ لینے اور غیر ذمہ دارانہ طریقہ پرر کھنے کا ذریعہ بنالیں ،اس لئے استحسان بالضرورة كے تحت صنعت كاروں كواس كا ضامن اور ذمه دارقر ارديا جائے گا اور اس سے تاوان وصول کیا جائے گا۔ (۱)

ضرورت کا دائر www.KitaboSunnat.com بعض الل علم نے استحسان بالضرورة اوراستحسان بیمصلحت کو دوالگ قتمیں شارنہیں کی ہیں ، کیوں کہ مصلحت بھی ضرورت کے

درجه میں ہوتی ہے اور بعض اہل علم جیسے ڈاکٹر عبدالعزیز بن عبدالرحمٰن ربیعہ نے دونوں کوالگ الگ قتم شار کیا ہے۔ مگر واضح ہو کہاس استحسان کے در واز ہ پراس وقت دستک دی جائے گی، جب کہ کوئی واقع ضرورت اور مجبوری در پیش ہویا کوئی الیمی مصلحت پیش نظر ہوجو شر بعت ہے ہم آ ہنگ بھی ہواور نا گزیر بھی۔

اس حقیر کا خیال ہے کہ احناف کو اس اصل کی ضرورت اس لئے پیش آئی کہ ان کے یہاں احکام کی بنیادعلت پر ہوتی ہے نہ کہ حكمت بر، كيول كرعلت كسى امر منضبط كوبنايا جاتا ہے اوراس كى تعيين وتحدید اور اوراک آسان ہوتا ہے، بخلاف احکام کی حکمتوں کے، کہ

بی حکمت ومصلحت کن صورتوں میں پائی جار ہی ہے اور کن صورتوں مین ہیں ، بعض اوقات انضباط نہ ہونے کی وجہ سے اس کا اندازہ کرنا د شوار ہوتا ہے اور ہوتا یہ ہے کہ قیاس میں غلو کی وجہ سے بعض احکام شری مصالح اور حکمتوں سے دور جاپڑتے ہیں ،ایسے مواقع پراحناف اں اصل کا استعال کرتے ہیں اور بمقابلہ قیاس کے شرعی مصالح کو

مقدم رکھتے ہیں، تا کہ ترج نہ پیدا ہو، ای لئے استحسان کی ضرورت بمقابله وزمر فقهاء حنفیے یہاں زیادہ ہے۔واللداعلم

بیتوانتسان کی وہ تشمیں ہیں،جن کا مخلف الل علم نے ذکر اور قیاس متعدی ہوتا ہے۔

(۱) الاعتصام للشاطبي :۱۳۱/۲

(r) ويكهيّ :الاستصلاح:۲۳

ہے شم لی جائے گی۔

استحسان

مثال کے طور پر اگر بائع اور خریدار میں تمن کی مقدار کے

بارے میں اختلاف ہوجائے اور مج پرخریدار کا قبضہ ہوا، تو قیاس کا

تقاضابہ ہے کہ خریدار کا قول تھم کے ساتھ معتبر ہونا جا ہے اور صرف

ای سے تتم کھلائی جانی جائے ، کیوں کہ فروخت کرنے والا اپنے

حق ( قیت ) میں اضافه کامدی ہے اور خریدار اس کامنکر ہے اور

مكر كاقول تتم كے ساتھ معتبر ہوتا ہے، ليكن استحسانا دونوں سے تتم لى

جائے گی ،خریدار سے تواس وجہ ہے جس کا اوپر ذکر ہوااور بیچنے والا

بھی ایک طرح ہے منکر ہے ، کیوں کہ گویاخر بدار کم تر قیت میں مبیع

کی حوالگی کا دعویٰ کرر ہا ہے،اور پیچنے والااس قیمت میں سپر دکرنے

ے انکار، تو گویا دونوں مدمی ہیں اور دونوں منکر ،اس لئے دونوں

دوسری صورتوں میں بھی یہی حکم لگایا ہے، (۱) ---لیکن پیر بات وو

پہلوؤں مے کل نظر ہے، اول میر کدا گر کوئی حکم نص سے ثابت ہواور

اس كى علت قابل فهم ہو، يعنى فقهاء كى اصطلاح ميں وہ معقول المعنى

ہوتو اس کے حکم کو بھی متعدی ہونا چاہئے ، ہوسکتا ہے کہ نص ایک

قیاس کےخلاف ہو،لیکن کسی اور جہت ہے معقول المعنی ہو،الیمی

صورت میں بی سم متعدی ہوسکتا ہے، دوسری بات بدہے کہ استحسان

بالقیاس کی صورت میں استحسان بھی قیاس ہی کی ایک صورت ہے

اوراس کے متعدی ہونے کے معنی میر ہیں کہ قیاس کو مقیس علیہ بنایا

جائے ، حالاں کہ تقیس علیہ تو کتاب وسنت اور اجماع اُمت ہوتا

جہاں استحسان وقیاس کا تعارض ہو، وہاں اُصول تو یہی ہے کہ

(۱) اصول السرخسي 2/7-7-7-7<math>i و كميّ كشف الاسرار للبخاري 11/7 اصول البزدوي 2/7

استحسان پرعمل کیا جائے ؛ کیکن بعض وقت بعض صورتوں میں قیاس کو

ہےنہ کہ خود قیاس ۔واللہ اعلم

(۲) أصول السرخسي :۲۰۳/۳

چوں کہ یہ قیاس استحسان پرمبنی ہے،اس کئے اجارہ اور بعض

يكون الترجيح بقوة الالر لا بالظهور و لا بالخفاء ــ(٢) بز دوی اور سرهی دغیرہ نے اس کی مثال بیدی ہے کہ اگر کسی

طرف ے کافی ہوجائے گا؟ قیاس کا تقاضا ہے کہ جائز ہوجائے ، کیوں کہ قرآن نے تجدہ کو بھی رکوع تے تبیر کیا ہے، ارشاد ہے:

وخسر دا کیعاً ؛ (ش ۲۲: ۱۳) استحسان مید به کدر کوع کافی ند بو، کیول که

ہمیں سجدہ کا حکم دیا گیا ہے اور زکوع اور سجدہ ایک دوسرے سے

مختلف میں ،غور کیجئے تو استحسانی حکم زیادہ واضح ہے؛ کیوں کہ نماز

میں رُکوع سجدہُ نماز کا قائم مقام نہیں ہوسکتا،ای طرح نمازے باہر

بالا تفاق تحده تلاوت کی جگه رُ کوع کا فی نہیں ہوگا،لیکن قیاس میں جو پہلوملحوظ ہے وہ بد کہ تجد ہ تلاوت میں اصل مقصودتو اضع ہے، بدکوئی

مستقل عبادت نہیں ، یہی وجہ سے کہ اگر سجدہ کی نذر مانی جائے تو سجده واجب نبيس ہوتا اور بياتواضع وفروتن كا مقصد ركوع ہے بھى

حاصل ہوجاتا ہے،لہٰذا قیاس کواسخسان پرتر جے دی مئی،اس طرح کی بعض اور مثالیں بھی اہل علم نے ذکر کی ہیں۔(٣)

مطالعہ کیا جاسکتا ہے)۔

(۳) اصول البردوی:۲۵/۱۰صول السرخسی:۳۵/۱۰مول السرخسی:۳۰۳-۵/۲ کم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

(انتحسان سے متعلق مزید تفصیل کے لئے شیخ مصطفیٰ احمہ زرقاء ک''الاستصلاح''ؤم كٹرعبدالعزيزکي''ادلة التشويع''اور وْ اكْرْ مصطفى ويب البغاكي "افر الأدلة المختلف فيها " حصدوم كا

ہوتا ،الیی صورت میں قیاس کوتر جیح حاصل ہوگی ، کیوں کہ اصل وجبہ ترجی دلیل کاقوی ہونا ہے، نہ کہاس کا ظاہر یاغیر ظاہر ہونا، وانسم

ھخص نے نماز میں آیت سجدو کی تلاوت کی تو کیا سجدہ رکوع کی

واضح نہیں ہوتا ،کیکن قوی ہوتا ہے، تو وہاں قیاس کوتر جی ہوتی ہےاور بعض دفعه استحسان کا پہلو واضح الیکن دلیل کے اعتبار سے قوی نہیں

استحسان برتر جیح حاصل ہوتی ہے؛ کیوں کہ بعض وفعہ استحسان کا پہلو

قاموس الفقه

نہیں ہوا تھا اور چوتھے اس عورت سے جوغیر موجود شوہر کے مال

میں سے نفقہ کا مطالبہ کرے کہ وہ خص اسے نفقہ دے کرنہیں گیا تھا۔

جن أمور مين تتم نبيل كھلائي جائے گي

۔ چید چیزیں ایس ہیں کہ اس میں آمام ابوطنیفہ کے یہاں متم نہیں

کھلائی جائے گی ، حدود (r) میں سوائے حدسر قد کے ، نکاح میں ،

ر جعت (~) میں،ایلاء کے بعد'' نفئ'' (۵) میں،نسب میں،ولایت

میں اور لعان میں ، مثلاً اگر مرد دعویٰ کرے کہ میں نے فلا ل عورت

ے تکاح کیا ہے، اور حال یہ ہے کہ تکاح کے گواہ مریکے ہیں اور عورت ا نکار کرر ہی ہوتو بلاقتم کھلا ئےعورت کے حق میں فیصلہ ہوگا اوروہ اس کی بیوی متصور نہیں ہوگی۔

معلف لینے کے آداب

حلف میں اللہ تعالیٰ کے اسم گرامی کا ذکر ضروری ہوگا اور حلف

بھی وہی معتبر ہوگا جو قاضی کی مجلس میں ہو ، نجی مجلس میں بطور خودشم کھالینا معترنہیں -- قاضی قتم کھلاتے ہوئے شروع میں کیے گا

کہ میں تم ہے تین بارتم کی پیکش کروں گا اورا گرتم نے قتم نہ کھائی یا انکار کیا تو فیصلہ تمہارے خلاف ہوگا، پھر تین بارتشم کی چیکش

كرے ، اگر مدعا عليه خاموش ره جائے يا انكار كرے تو فيصله مدى کے حق میں ہوگا اورا گراس وقت خاموش رہ گیایا انکار کر دیا اور بعد کو اس کے لئے تیار ہواتواب اس کی آبادگی معتر نہ ہوگ ۔ (١) "أستحلاف" كمعنى بي تسم كامطالبه كرنا اورتسم كهانا ، اسلام من قضا اور فیصله کا اُصول یہ ہے کہ پہلے مدی سے دلیل اور گواہ طلب کئے جائیں گے ،اگر وہ اس سے قاصر ہوتو پھر مدعا علیہ ہے اس کی بابت سوال کیا جائے گا ، اگر مدعا علیہ کواس کے دعویٰ ہے

انکار ہوتو پھرانکار پراس ہے قتم کھلائی جائے گی ، اگر اس نے قتم کھالی تو رعی علیہ کے حق میں فیصلہ ہوگا ---' دعا علیہ ' سے اس "قتم كهلان" كوفقهاء استحلاف" كہتے ہيں۔

مدعاعليه سيقتم كھلائي جائے گي قتم ہمیشہ ' مدعا علیہ' لیعنی کسی دعویٰ سے انکار کرنے والے ے کھلائی جائے گی اور بیجھی اس وقت جب اولاً مدعی گواہوں ہے

ا پنا دعوی ثابت نه کر سکے ، دوسرے وہ مدعا علیہ ہے قتم کھلانے کا مطالبہ بھی کرے ، صرف چار سائل ہیں کہ امام ابو یوسف کے یہاں ان میں دوسرے فریق کے مطالبہ نہ کرنے کے باوجود قتم کھلائی جائے گی ، ایک شفیع (۱) سے کہ اس نے خرید و فروخت کے معالمہ کی اطلاع پاتے ہی حق شفعہ کا مطالبہ کیا تھا ، دوسرے کنواری

ارکی جب خیار (۲) بلوغ کا مطالبہ کرے کداس نے بالغ ہوتے ہی منخ نکاح کا اظہار کردیا تھا ، تیسر ے عیب کی بنا پرخریدا ہوا سامان لوٹانے والے سے کہوہ اس عیب کے ساتھ خرید نے پر پہلے آمادہ

مستحق قراردیتی ہے۔ (\*) نابالغ لڑ کے اورٹز کیوں کا نکاح والداور واد کے علاوہ کوئی اورسر پرست کر دیں تو بالغ ہونے کے بعداس کونکاح روکر دینے کاحق حاصل ہے، ای کوفقہ کی اصطلاح میں' خیار بلوغ'' (۳) شریعت کی طرف ہے جن جرائم کی سزامتعین ہےان کو حدود کہا جاتا ہے۔

(۱) اس مخف کو کہتے ہیں جس کوشر ایت پڑوس میں ہونے ماکس ھی یااس سے حقوق میں شریک ہونے کی وجہ سے اس زمین یا مکان کے فروخت ہونے کی صورت میں فریدی کا اولین

(٣) طلاق كے بعد بعض صورتوں ميں عدت كے درميان بيوى كولوثا لينے كاحق حاصل ہوتا ہے، يہي رجعت ہے۔ (۵) ہیوی سے چار ماہ یا بمیشہ نہ ملنے کو تم کھالی جائے تو ضروری ہے کہ چار ماہ کے اندراس سے جماع کر لے در نہورت پرطلاق بائن واقع بوجائے گی ،اس کا نام'' فئے'' ہے۔

(۲) مستفاد از : خلاصة الفتاوى: $\alpha$  الفتاوى الهنديه: $\alpha/\alpha$ ا

(قتم كيسلسله مين ويمرتفعيلات انشاء الله " يمين " ك تحت لکھی جائے گی)۔

استخاره

"استخارہ" کے معنی خیر کی طلب اور جستو کے ہیں -- بعض اُموروہ ہیں جوسرایا خمراور بھلائی کے ہیں ، ان میں شراور بگاڑ کا کوئی پہلو ہی نہیں ہے، اور بیوہ چیزیں ہیں جن کو اللہ اور اس کے رسول ﷺ نے خیر و بھلائی قرار دیا ہے، اس طرح تمام فرائض، واجبات اورمستحبات خير بى نهر بين ،اى طرح بعض أموره ه بين جو یقیناً شریں ، ان کے اندر صرف برائی ہے ، اور بھلائی وخیر کا کوئی

پہلونہیں ،اور بدوہ چیزیں ہیں جن کوشریعت نے ناپندیدہ قرار دیا ہے،اس طرح تمام حرام، ناجائز اور مکر وہ احکام 'شر' ہیں۔ الاستخارة لغة : طلب الخيرة في الشي . (١)

اس کا اصطلاحی معنی بھی لغوی معنی کے متر ادف ہی ہے، لینی جن جائز أمور میں کرنے اور نہ کرنے کے سلسلہ

میں متر د دہوان کے متعلق اللہ تعالیٰ سے دُعاء کرنا کہ

خیر کی صورت براسے اطمینان ہوجائے۔

استخارہ کن أمور میں ہے؟

کچھ چیزیں الی بھی ہیں جن کا نہ تھم دیا گیا ہے اور ندان پر پندیدگی کا اظہار کیا گیا ہے، نہنع کیا گیا ہے اور نہ ناپندیدہ قرارویا كيا بان كومباح كت بي، اليي چزون من حالات كاعتبار ے دونوں احمال ہے، وہ مفید بھی ہوسکتی ہیں اور نقصاندہ بھی۔ الی چیزوں میں جس طرح انسان ایک دوسرے سےمشورہ كرتا ہے، اى طرح حضور ﷺ في الله تعالى سے بھى مشوره كا

طریقہ بتایا اور ای کو'' استخارہ کہتے ہیں ، پس جن چیزوں کے بارے میں شریعت کا صریح تھم یا ممانعت موجود ہے ، ان میں

استخارہ کا کوئی سوال نہیں ہے۔

استخارہ دراصل اس مشرکا نہ طریقہ کا بدل ہے جو اسلام ہے يهلے كفار ومشركين كياكرتے تھے كەسفر، نكاح يا تجارت وغيره ك أموريس يانسے والے ، تركالے اوراى موجوم اشاره رعل كرتے ،

اسلام نے اس طریقه (استقسام بالازلام) سے منع فرمادیا اورنماز استخاره کواس کابدل بنادیا۔ (۲)

دُ عاءاستخاره

''استخارہ'' کی اہمیت اس سے ظاہر ہے کہ حضرت انس ﷺ نے فر مایا کہ حضور ﷺ نے مجھے ای طرح اس کی تعلیم دی جس طرح قرآن مجید کی سورتیں سکھاتے تھے،آپ ﷺ نے فرمایا کہ جب تم کو كوئى اجم معاملة پيش آئة و دوركعت نفل نماز پرهو، پھريد وُ عاء كرو: ٱللَّهُمَّ إِنَّى ٱسْتَخْيِرُكَ بِعِلْمِكَ وَٱسْتَقْدِرُكَ

> بقُدُرَتِكَ وَأَسْتَلُكَ مِنْ فَضَلِكَ الْعَظِيْم فَإِنَّكَ تَقَدِرُ وَلا اَقْدِرُ وَ تَعْلَمُ وَلا اَعْلَمُ وَالْتُ عَلَّامُ الْغُيُوبِ اَللَّهُمَّ إِنْ كُنُتَ تَعُلَمُ اَنَّ هٰذَا الْآمُرَ خَيُرٌ لِّسَىٰ فِي دِيْنِي وَمَعَاشِي وَعَاقِبَةِ أَمُرِى فَاقَدِرُهُ

لِى وَيَسْرُهُ لِي ثُمَّ بَارِكَ لِي فِيْهِ وَإِنْ كُنْتَ تَعُلَمُ أَنَّ هَذَا الْآمُرَ شَرٌّ لِّي فِي دِيْنِي وَمَعَاشِي وَعَاقِبَةٍ

اَمُرِىٰ فَيَاصُوفُهُ عَنْبَىٰ وَاصُوفُنِيْ عَنُهُ وَاقْدِدُ لِيَ الْغَيْرَ حَيْثَ كَانَ ثُمَّ ارْضِنِي فِيُهِ. (٣)

اے اللہ! میں تیرے علم کے ذریعہ تجھ سے خیر مانگتا ہوں، تیری قدرت کے ذریعہ تھوسے قدرت طلب

(۱) لسان العرب: ۲۹۱/۵

<sup>.</sup> حجة الله البالغة:اعصلوة الاستخاره

<sup>(</sup>r) صحیح بخاری :۹۳۳/۲؛ کتاب الداعوت مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبه

كے بعد دُ عاء كى جائے ،موسوعہ فقہيد ميں اسے حنفيد، مالكيد اور شوافع

چاہے، اور مشورہ مدرد بخلص اور معاملہ نہم لوگوں سے کیا جائے ، (<u>۵)</u>

---استخاره کا مقصدر فع تر دد ہے،اور یہ کہ قلب کو کسی ایک پہلو پر

اطمینان حاصل ہوجائے ،اطمینان حاصل ہونے کی مختلف صورتیں

ہوسکتی ہیں ، یہ بھی ممکن ہے کہ دُ عاء کرنے کے بعد آ دمی کوئی ایسا

خواب دیکھےجس ہے کی ایک پہلو پر ذہن میسو ہوجائے ، چنانچہ

علامه شامی نے لکھا ہے کہ نما زاستخارہ کے بعد دُعاء پڑھ کر قبلہ رُخ

ہوكرسوئے پھرا گرخواب ميں سفيديا سزرنگ ديكھے، توبي خير ہونے

کی علامت ہے ، اور سیاہ یا سرخ ملک دیکھے ، تو بیشر ہونے کی

علامت ہے، اور اس سے اجتناب کرنا مناسب ہے، (٢) ایسا بھی

بھی ہوسکتا ہے کہ کو کی مختص خواب نہ دیکھے، لیکن طبیعت کوایک جہت

پراظمینان ہوجائے ، یہ بھی استخارہ کے نتیجہ خیز ہونے کے لئے کافی

شریعت کی بناء پزئبیں ، بلکه ایک اندازہ ہے، اور بعض اوقات پہلے

ہے طبیعت ایک پہلو کی طرف جو کسی قدر جھکا ؤ ہوتا ہے، یا سابقہ

تعلقات اور دوست واحباب کے جومشورے ہوتے ہیں ،ان سے

بھی کسی ایک پہلو پرطبیعت کا میلان بڑھتا ہے،اس لئے استخارہ پر

عمل کرنا کوئی فرض ووا جب نہیں ہے، اگر کسی وجہ سے اس پڑھل نہیں

اسخارہ کے بعد طبیعت میں جماؤ بیدا ہوتا ہے، یہ کسی تھم

ہے،خواب دیکھناہی ضرور می نہیں ہے۔

بعض الل علم نے لکھا ہے کہ استخارہ سے پہلے مشورہ بھی کرنا

اکتفاء کیا جاسکتا ہے ،خواہ صرف دُعاء کی جائے ، یا فرض نمازوں

کانقط نظر قرار دیا گیاہے۔ (۴)

1+4

اس سے پھیردے اور میرے لئے خیر مقدر فرما ،

جہال کہیں بھی ہو پھراس پر مجھے راضی فر مادے۔

( دور کعت نماز اسخارہ کے بعدیہ دُ عاء پڑھے )۔(۱)

ان دُ عائية كلمات كو پڙ ھنتے ہوئے جب'' ھذا الام'' كے لفظ

رآئے جودو جگرآیا ہے تواس وقت خصوصیت سے اس کام کی طرف

نی توجه مبذول رکھ جس کے سلسلے میں استخارہ کرنا جا ہتا ہے

-- دُعاء كے بعد پاك بسر پر قبلد رُخ موكر باوضوسوجائے ، بيدار

ہونے کے بعد جس طرف دل کا رجحان ہو اور طبیعت کا جھکاؤ

ہوجائے ، ای کو بہتر سمجھ کر کرے ، اگر ایک دن میں طبیعت کو

کرتا ہوں اور تیرے بڑے فضل کا تھھ سے سوال کرتا ہوں کیوں کہ مختم قدرت ہے،اور مجمع قدرت نہیں

اورتو جانتا ہےاور میں نہیں جانتا اور توغیوں کوخوب

جاننے والا ہے،اےاللہ!اگر تیرے علم میں میرے

لئے بیکام میری دنیا وآخرت میں بہتر ہے تو اس کو

میرے لئے مقدر فرما ، پھر میرے لئے اس میں

برکت فر مااوراگر تیرے علم میں میرے لئے بیکام دنیا وآخرت میں شر(اور برا) ہے تو اس کو جھے ہے اور جھے کو

انتخارہ کے لئے نماز ہی ضروری نہیں ہے ،صرف دُعاء پر بھی (۱) مرقاة المفاتيح:۲۰۲/۳

مجهاوراحكام

(٣) ركميَّ: التعليق الصبيح :١١٦/٢

(٥) حوالة سابق

اطمینان نه ہواورخلجان باقی رہے تو سات دنوں تک یہی عمل کرے،

انثاءالله بہترراہ مجھ میں آجائے گی۔(۲) امام ابوز کریا نووی نے لکھا ہے کہ استخارہ کی نماز میں سورة

كافرون اورسورة اخلاص پر هنی چاہئے۔ (٣)

۲۳۳/۳:موسوعه فقهیه۲۳۳/۳:موسوعه فقهیه

(۲) ردالمعتار :۱/۲٪ مع تحقیق

(٢) الدرالمختار:ا/١٨

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

کر سکے ، تو شرعااس میں کوئی حرج نہیں ہے۔

1•٨

# استخلاف

لغوی معنی'' نائب''اور'' جانشیں'' بنانے کے ہیں۔

### نماز میںاستخلاف

فقہاء احناف نے اپنی کتابوں میں نماز کے احکام میں "استخلاف" كابمى عنوان قائم كياب، يعنى أكركس امام كاس ك قصدواراده كي بغيرنمازيس وضولوث جائة تواس كى وجد اس نماز فاسدنہیں ہوتی بلکہ باقی رہتی ہے،اس حالت میں اس کو چاہئے کہ خاموثی ہے صفوں سے نکل کر دضو کرے ، پھر نماز میں بحثیت مقتدی شریک ہوجائے اور بعد کو درمیان کی چھوٹی ہوئی رکعت کی

امام بنادے، وضوء ٹو ننے کے علاوہ اگر کوئی اور رکادٹ پیش آ جائے جونماز کے جاری رہنے میں مانع نہ ہو، تب بھی نائب بناسکتا ہے،

جیسے امام بدقد رکفایت قرآن مجید پڑھنے پر قادر نہیں رہا۔

سخمیل کرلے نیزنماز چھوڑ کروضو کوآتے ہوئے کسی کواپنا جانشیں اور

وہ لوگ جواس امام کی امامت کر سکتے تھے اور شرعا اس پہلے امام کے لئے اس کی اقتداء میں نماز پڑھنا درست تھا، وہ اپنا خلیفہ اورنائب بناسکتا ہے،البتہ بہتر ہے کدوہ مسبوق نہیں ہو،کسی کواہام بنانے کا طریقہ یہ ہے کہ پہلی صف سے کسی آ دمی کو اشارہ سے

### استداره

لغوی معنی ''مھومنے'' کے ہیں۔

(۱) ملخص از: الفتاوي الهنديه: ۱/۹۲–۹۵

امامت كرنے كو كيم، زبان سے نہ بولے۔ (١)

فقہ کی اصطلاح میں استدارہ بیہ ہے کہ مؤ ذن مینارہ کے تنگ ہونے کی وجہ ہے'' حی علی الصلوٰۃ'' اور'' حی علی الفلاح'' کے وقت

مگھوم کر اور اپنی جگہ ہے ہٹ کر ان کلمات کو ادا کرے ---

دراصل اذان کا مقصد اعلان ہے اور اذان کے طریقہ میں یہ بات بھی داخل ہے کہ انسان کا جسم قبلہ کی طرف رہے ، چیرہ کی حد تک ان دونوں کلمات کی ادائیگی کے وقت دائیں اور بائیں ست زخ کیا جائے گا مگرسیناور بوراجسماس وقت بھی قبلدرخ ہی ہوگا۔ اب آگر میناره وسیع ہواوراس کے وہ روشن دان جودا کیں اور

بائیں جانب ہوں دوری پرواقع ہوں تو ظاہر ہے کہ اپنی جگہ کھڑے كفرے كردن موزنے كى وجه سے آواز باہرنہ جاسكے كى ايى صورت میں ضرورۃ رُخ موڑنے اور گھوم جانے کی اجازت ہے،

استدبارن

بلاضرورت درست نہیں ۔ (۲)

کسی چیز کواپنی پشت کی جانب ر کھنے کو کہتے ہیں۔ استنجا وغيره كي حالت ميں جس طرح قبله كا استقبال تمروه ہےاى طرح استد باربھی مکروہ ہے ، البتہ استد بار قبلہ کی کراہت استقبال ے کمتر ہے۔ (تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: 'استقبال)

استدلال

سی حکم پر کتاب الله ، سنت ، اجماع یا کسی اور ذریعہ ہے دلیل قائم کرنے کا نام ہے جموماً فقہی کتابوں میں اس کو استدلال'' سے تعبیر کیا جاتا ہے، (٣) اس لحاظ سے بدلفظ عام اور وسیع مفہوم کا

أصول فقه كى اصطلاح ميس

علاء اُصول کے بہاں اس کے لئے ایک اور اصطلاح بھی

(r) الهدايه:ا/24

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

(٣) قواعد الفقه: ١٤٢

استسقاء

قرآن مجیدنے الله تعالی کی جن نعتوں کا بار بار ذکر کیا ہے، ان میں ایک پانی بھی ہے، بلک فرمایا گیا کہم نے مرزندہ چیز کو پانی

بى سے پيراكيا ب، وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلِّ شَيْ حَيَّ (الانبياء:٣٠) انسان کی زندگی کامدارتوپانی پر بی ہے، جینے بھی ذی روح جانور ہیں،

ان کی زندگی کا بقاء بھی پانی ہی پر منحصر ہے، چوں کہ مادہ تخلیق میں بھی یانی کاایک جزءموجود موتاب،ای لئے قرآن نے انسانی نطفہ کو بھی

''ماءدافق''لینی اچھلتے ہوئے پانی تے بسیر کیا ہے، (المطارق:٢)اور یہ بھی فرہایا گیا کہ تمام جاندار کی تخلیق اصل میں پانی ہی سے ہوئی

ے: وَاللَّهُ خَلَقَ كُلِّ هَآبَّةٍ مِّنُ مَّاءِ ، ( النور:٣٥) ثبا تات كا تووجوو ئى پائى پرموقوف ہے، كەسى سے زمين سے كونبليل نكلتى ہيں، اور پھر آ ہتہ آ ہت سا بیدار درختوں اور لہلہاتے ہوئے سرسنر پودوں کے

سانح مِن وُهِل جاتى مِن : وَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَآءِ مَآءُ فَأَنْبُتُنَا فِيلُهَا مِنْ كُلَّ زَوْج كَرِيمٍ ، (القمان :١٠) جوجمادات ين وه بهى پانى سے

بے نیاز نہیں، چاہے زمین ہویانمو پذیر زندہ پھر ہوں،سب کو پانی كى ضرورت ہے، اسى لئے الله تعالىٰ نے فرمایا كه زمين جب مرده ہو جاتی ہے تو آسان سے آب حیات بن کر بارش اس سے ہم

آغوش ہوتی ہے ، اور اس طرح اس کے لئے زندگی کا ایک نیا مروسامان مهاكرتى ب، وَاللهُ أنْهُ أَنْ فِلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَحْمَابِهِ الْلَارُضَ بَعْدَ مَوْتِهَا \_(النحل: ١٥)

''استقاء'' کے معنی یہی پانی حلب کرنے کے ہیں،اللہ تعالی کا ارثاد ہے کہ مبراور نماز کے ذریعہ اللہ سے مدد جا ہو '(السقرہ:١٥٣)

کویا نماز اللہ سے مدد حاصل کرنے کی کلید ہے، چنانچ مختلف ضرورت کے موقع رمخصوص نمازیں اور کسی بھی ضرورت کے مواقع

اور همنی ماخذ اور بنیادی میں ، جن سے فقہاء قانون اسلامی کے اشناط میں مدد لیتے ہیں ،ایے تمام مأخذ سے احکام معلوم کرنے ك لئے ايك جامع اصطلاح' استدلال ' بولى جاتى ہے۔ (١) ان مأخذ مين تلازم ، استصحاب ، استحسان ،مصالح مرسله ،

ہے --- کتاب اللہ ،سنت ، اجماع اور قیاس کے علاوہ بھی بعض

ٱ ثارصحابه، عرف، امم سابقه کی شریعتیں ،سد ذیرائع وغیرہ خصوصیت ہے قابل ذکر ہیں ۔۔۔ ان تمام الفاظ کی تشریح حروف تنجی کی ز تیب سے اپنے اپنے مقام پر دیکھی جا محق ہے۔

فقه کی اصطلاح میں غلام کی اس سعی ومحنت اور کسب کو کہتے ہیں جس کے ذریعہ اس کی قیت وصول کی جاتی ہے اور اسے آزاد کردیاجا تاہے۔

''استسعاء'' کے معنی محنت اور کوشش کرانے کے ہیں۔

امام ابوحنیفہ کے نزدیک اگر ایک غلام دو آدمیوں کے درمیان مشترک ہواور ایک شریک اپنا حصه آزاد کردے تو لامحالہ دوسرے شریک کوبھی اپنا حصہ آزاد کردینا پڑے گا،اب یا تو وہ خود آزاد کردے یا غلام ہے سعی ومحنت کرا کر قیمت وصول کر لے ، یا پہلے شریک کے متمول اور مالی اعتبار سے خوشحال ہونے کی صورت میں اس سے نصف غلام کی قیمت وصول کر لے۔

اسی طرح اگرایک مخص خودا پے کمل غلام کے نصف حصہ کو آزاد کرد ہےاورنصف کوغلام باقی رکھے تو بھی بہی حکم ہےاوراس کو اختیار ہے کہ باقی نصف کو بوں ہی آزاد کردے یا غلام سے کام کرا کے اس کی قیمت وصول کر لے۔(۲)

رد) الهداية: ۳۲۷-۳۳۹/

(۱) حصول المامول: ٩٥

احكام اسطرحين:

لأهله أو دية الخ . (١)

ہے، چنانچدا گراوگ قط سے دوچار ہوجا کیں تواس موقع کے لئے بیہ

مخصوص نماز'' استىقاء'' ركھی گئی ہے ، استىقاء سے متعلق ضروری

كے بينے كى ضرورت نيز كاشت كى ضرورت كے لئے پانى ميسرندہو،

وهو مسنون عند الحاجة إليه في موضع لايكون

اس کئے پانی کے لئے کی جانے والی دُعاء اور نماز دونوں کو''استقاء''

کہتے ہیں،رسول اللہ ﷺ ہے جمعہ کے دن خطبہ میں بارش کی دُعاء

پراکتفاء کرنا بھی ثابت ہے ، (۲) اور دورکعت نماز استیقاء پڑھنا

بھی (٣) اس لئے امام ابو حنیفہ ؒ کے نز دیک دونوں باتوں کی مخبائش

ہ، یہ بھی کد دُعاء پراکتفاء کیا جائے اور یہ بھی کہ باضابطہ نماز اوا کی

جائے ، البتہ چوں كة قرآن مجيد ميں نماز كو الله تعالى كى مدد كى كليد

تین دن روزہ رکھا جائے ، گناہوں سے توبہ کی جائے اور اگر کسی

يستحب للإمام أن يأمر الناس أولا بصيام ثلثة

کے ساتھ ظلم وزیادتی ہورہی ہوتواس کی تلافی کی جائے:

(٣) سنن ابي داؤد: عن عائشة ،صرية تمر:٣١١

(۵) مراقي الفلاح مع الطحطاوي:۳۰۰، كبيري:۲۰۹

٢٣٣١، باب فضل الفقراء وملكان من عيش النبي 🚵

سخبطریقدیہ کہنمازاستیقاء پڑھنے سے پہلے

قراردیا گیاہے،اس کئے نماز پڑھنا بہتر ہے۔

(۱) طحطاوى على المراقى: ۲۹۹

r) نماز استنقاء کے اصل معنی پانی طلب کرنے کے ہیں،

ا) جبنهری اور کنوین خشک بوجائیں ،انسان وحیوان

بیخصوص نمازیں اور کسی بھی ضرورت کے لئے نماز حاجت رکھی گئی

ہے،انسان کی ایک بڑی ضرورت -- جیسا کہذکر ہوا-- یانی

مہن لئے جائیں ، چلتے ہوئے سر جھکائے رہیں ،فروتیٰ اور عاجزی

پرانے دھلے ہوئے کپڑے ہوں ،اگر پیوند والے کپڑے ہوں تو وہ

کی کیفیت ایک ایک ادا سے نمایاں ہو، تو بداوراستغفار کرتے رہیں

مشاة في لياب الغ ''\_(۵)

م) پھر چوتھودن نماز کے لئے نکلے، پیدل جانا بہتر ہے،

أيام . (٣)

یا یانی کی ناکافی مقدار ہو، توالی صورت میں استیقاء مسنون ہے:

اس کئے کہ رسول اللہ ﷺ نے فر مایا کہتم لوگوں کوتمہارے ممزوروں

بی کی وجہ سے رزق دیا جاتا ہے اور تمہاری مدد کی جاتی ہے، ' هـل

ترزقون وتنصرون إلا بضعفائكم "\_(2)

۲) نماز استشقاء مکه، مدینداور بیت المقدس میس تومید

اور بہتر ہے کہ نکلنے سے پہلے کھ صدقہ بھی کرلیں: 'وید خر جون

کو بھی ساتھ لے جانامتحب ہے، (٢) کویا پداللہ تعالی ہے رحم کی

ا پیل ہے کہان کمزوروں کے طفیل ہم سب کو پانی سے نواز اجائے ،

۵) استنقاء میں بوڑھوں، بچوں، یہاں تک کہ جانوروں

حرام ،مسجد نبوی اورمسجد اقصلی میں پڑھی جائے گی ،لیکن دوسر ہے

مقامات پر بہتر ہے کہ با ہرنگل کرصحراء میں نماز اواکی جائے: ويخرجون الى الصحراء إلا في مكة الخ. (٨)

استيقاء

 کا نماز استیقاءانفرادالین تنها تنها بھی پڑھی جاسکتی ہے، المام ابوحنیفی کے نزویک نماز استیقاء کے لئے جماعت ضروری نہیں،

لیکن جماعت کے ساتھ پڑھنا بہتر ہے؛ کیوں کہ رسول اللہ عظیا

نے جماعت کے ساتھ بینماز ادا فرمائی ہے اور جس عمل سے

جماعت ثابت ہواس کواجماعی طور پر کرنا بہتر ہے، کیوں کہاس میں

(∠) عن مصعب بن سعدٌ قال: رأى سعد أن له فضلا على من دونه فقال رسول الله ﷺ: هل تنصرون و ترزقون إلا بضعفائكم ، (مشكوّة المصابيح:

(۲) صحیح بخاری، مدیث نمبر:۱۰۳۳

(٣) طحطاوي على المراقى :٣٠٠

(٢) الدر المختار مع الرد: ٢/٣

(۸) مراقى الفلاح مع الطحطاوى :۳۰۱ محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

١٢) عام دُعا وَل مِن ہاتھ سینے تک اٹھایا جائے گا،کیکن نماز استقاء من اتهرس تك الهانامسنون ب، حديث من بكرسول

البته ہاتھ کوسرکی مقدار ہے او نچانہیں ہونا جا ہے کہ رسول اللہ عظیما

ے ای طرح دُعاء کرنامنقول ہے، (۱۰) خاص طور پراستیقاء کی نماز

میں ہاتھاس طرح اٹھایا جائے گا کہ پشت اوپر کی طرف ہوا در جھیلی

ز مین کی طرف، که حضرت انس ﷺ نے حضور ﷺ کا یہی عمل نقل کیا ہے، (۱۱)بعض دوسری روایات میں بھی ہیا بات منقول ہے۔

دیا تھا، (۱۲) ای لئے امام محمد کی رائے ہے کہ خطبے کا پچھ حصہ پڑھنے ك بعد جاور بليف وى جائة الملب الإمام رداءاً إذا مضى صدر

من خطبته ،(١٣)بعض روايات معلوم بوتا بكرسول الله عظمة

نے نمازے بہلے ہی جا در ملیث دی تھی، (۱۴) اور روایات میں ہے كدوُعاء بي بيلي آپ الله في يمل كيا تعا، (١٥) اس ك خطبه ك بعدؤ عاء بيلي، ما نماز سے پہلے اس عمل كوكرنا جا ہے ،اس كا

مقصد نیک فالی ہے کہ: اے اللہ! ہماری اس حالت میں تغیر ہواہے ویسے ہی موسم میں بھی تغیر فرماد یجئے۔ عا در کو بلٹنے کی دوصور تیں ہوسکتی ہیں ، پہلے اور مصتے ہوئے جو

حصداو پرتھاابات نیچ کردیا جائے ، یا جوحصددا کیں تھابا کمیں کردیا

الله تعالى كي مدوشا مل حال موتى بي: يد الله على الجماعة \_(١)

 ۸) نمازی کیفیت بیهوگی کهام دورکعت نماز پر هائی، كون كرسول الله على في في المالية المين المرسول الله على ب-(٢) ۹) بہتر ہے کہ نماز میں پہلی رکعت میں سورہ اعلیٰ اور

دوسری رکعت میں سور ہُ غاشیہ پڑھی جائے ، کیوں کہ رسول اللہ عظیما ے نماز استیقاء میں ان سورتوں کا پڑھنا ثابت ہے، (٣)قر اُت

جر کے ساتھ کی جائے گی ، (م) کیوں کدرسول اللہ بھٹا کے بارے می منقول ہے کہ آپ ﷺ نے نماز عید کی طرح نماز استنقاء بڑھائی،(۵)اورنمازعید میں قر اُت زور سے کی جاتی ہے۔

١٠) نماز كے بعدامام خطبدد ع كا، يه خطبدامام ابو يوسف " اورامام محر کے زو کے مسنون ہے: اسم یخطب أى يسسن لـ ذلک ،(۱) جیما که نمازعید کے بعد خطبہ دیاجا تاہے، بی خطبہ زمین

نے ایہائی فرمایا ہے۔(۸) ا) خطبہ کے بعدامام قبلہ رُخ ہوکر دُعاء کرے گا، دُعاء

زور سے بھی کی جاسکتی ہے اور آ ہتہ بھی ، دوسرے لوگ امام کے چھے قبلہ رُخ بیٹھیں گے اور دُ عاء کریں گے۔ اگرامام بلندآوازے دُعاء کرر ہا ہوتو لوگ اس پر آمین کہتے مِاكِينِ كَے:وذلك أن يدعو الإمام قائما ، الخ ـ (٩)

ہی پر کھڑے ہوکر دیا جائے گا ، (۷) که رسول الله صلی الله علیه وسلم

(١) قال رسول الله ﷺ : يد الله على الجماعة ، عن ابن عباسٌ (الجامع للترمذي ،صديث ُبر:٢١٦١، باب ماجاء في لزوم الجماعة )

(٣) مجمع الزوائد:rir/r: (r) الجامع للترمذي ،مديث نمبر: ۵۵۷ (۵) الجامع للترمذي، مديث نمبر: ۵۵۸ (٣) مراقي الفلاح:٣٠٠ (2) حوالة سابق: ٩٣٣/١

(١) ردالمحتار: ٩٢٣/١ ، ط: مكتبه رشيديه ، كوئثه پاكستان

(۸) بخاری، مدیث تمبر:۱۰۳۳ (۱۰) سنن ابی داؤد، مدیث تمبر: ۱۲۸

(۱۲) صحیح بخاری، مدیث تمبر:۱۰۲۵ (۱۲) صحیح بخاری : عن عباد بن تمیم، عدیث، نبر:۱۰۲۵

(۹) ردالمحتار :<sup>۲۰</sup>/۳۰ (۱۱) صحیح مسلم ، مدیث نمبر:۲۹۲

(۱۳) ردالمحتار:۳/۱۷

(۱۵) سنن ابی داؤد، مدیث نمبر:۱۱۲۲

جائے، یا ندر کے حصہ کو باہر یا باہر کے حصہ کو اندر کر دیا جائے۔(۱)

۱۴) أُوعاء مين خوب الحاح كي كيفيت مونى حيا ہے ،رسول

الله ﷺ ہے دُ عاء کے مختلف الفاظ منقول ہیں ، یہاں ایک مختصر دُ عاء نقل کی جاتی ہے، جسے امام ابوداؤد نے حضرت عبداللہ بن جابر ﷺ

كواسطة برسول الله الله الله عنقل كياب:

ٱللَّهُمَّ اسْقِنَا عَيْثًا مُغِيثًا مُرِيْتًا مُرِيْعًا نَافِعًا غَيْرَ ضَارًّ

عَاجِلاً غَيْرَ آجِلٍ . (٢)

اے اللہ! ہمیں بھر بور، خوشگوار، شادابی لانے والی، نفع بخش،غیرنقصا نده ،جلدی نه که تا خیروالی بارش عطا

استصحاب

"التصحاب" كاماده صحب ب،اس كے لغوى معنى مصاحب

کے طلب کرنے کے بھی ہیں ،اور صحبت ورفاقت کے استمرار کے بھی ، استصحبه اى دعاه إلى الصحبة ولا زمه (٢) --- التصحاب میں چوں کدسابق حکم کا استمرار وتسلسل باتی رہتا ہے،اس مناسبت

سے علماء أصول نے اس اصطلاح كواستعال كيا ہے۔

فقہاء نے استصحاب کی مختلف تعریفیں کی ہیں ، چند تعبیرات يهان ذكر كي جاتي بين:

🔾 ولیل کے نہ ہونے کی وجہ سے کسی حکم کی نفی یا جو بات دلیل سے ثابت ہو،اس کے باقی رہنے پراستدلال کرنا۔ (۴)

> (۱) ردالمحتار:۲۱/۳ (٣) القاموس المحيط:١٣٣

(۵) نهاية السول:۳۱/۳

(٩) ارشاد الفحول: ٢٠٨

(4) اعلام الموقعين: / ٣٣٩

🔾 جو چیز زمانهٔ اول میں ثابت ہو،اس کوآئندہ زمانہ میں

التفحار

بھی ثابت ماننا، کیوں کہ تغیر حال پر کوئی دلیل موجود نہیں۔(۵) 🔾 کسی دلیل عقلی یا دلیل شرعی کواس بنیاد پراختیار کرنا که

باو جود تلاش کے اس حکم میں تغیر کی کوئی دلیل موجود نہ ہو، بیدامام 🔾 جو حکم ثابت ہو،اس کو ثابت اور جس بات کی نفی ثابت ہو،

غزالی کی تعریف کا خلاصہ ہے۔ (۲) اس بات کی نفی کا حکم اس وقت تک برقر ار رکھنا، جب تک که تبدیلی تھم پرکوئی دلیل نہ آجائے ،بیابن قیم کی تعریف ہے۔(۷) جوبات مخقل ہو چی ہواوراس کے ختم ہونے کا گمان نہ ہو،اس کے باتی رہنے کاظنی تھم ---- بیتعریف علامہ ابن ہام ؓ اور

ان کےشارح امیر بادشاہ کی ہے۔(۸) 🔾 جب تک تبدیلی پرکوئی دلیل موجود نه ہو حکم کو باتی قرار

🔾 جو حکم ماضی میں کسی دلیل سے ثابت ہو ، اس کے برخلاف دلیل موجود نه ہونے کی وجہ سے زمانہ حال میں بھی اس حکم كوباتى قراردينا --- يتحريف فيخ عبدالوباب الخلاف ني كى

غور کیا جائے تو ان تمام تعریفات میں الفاظ و تعبیر کا فرق ہے، حاصل اور منشاء ومقصود ایک ہی ہے ، پس ان تعریفات کا خلاصہ سے ہے کہ دلیل کے ذریعہ کوئی حکم پہلے سے ٹابت ہواور کوئی صریح دلیل اں تھم کے آئندہ باتی رہنے پر موجود ہو اور نہ اس تھم کے ختم

> (۲) سنن ابی داؤد ،صدیث نمبر:۱۱۵۳ (٣) تخريج الفروع على الاصول شهاب الدين زنجاني :٩٧

(٢) المستصفى:١٢٨/١

(۸) تيسير التحرير :۲/۳ عا (١٠) مصادر التشريع للخلاف:١٩١

قاموس الفقه

ہوجانے پر،ایبی صورت میں اس حکم کو باتی اورمسلسل قرار دینے کا نام' استصحاب' ہے، خواہ ماضی کے حکم کوحال میں ما حال کے حکم کو متعتبل میں یاماضی میں موجود سمجھا جائے۔

التصحاب كي صورتين

علاءِ أصول نے استصحاب کی یا نج صور تیں ذکر کی ہیں: ا) جو حکم شری پہلے سے ثابت ہو، جب تک اس میں

تبدیلی کی کوئی دلیل نہ آ جائے ،اس کے باقی رہنے کا حکم نگایا جائے ، جیے نکاح سمجھے کے ذریعہ جب مرد وعورت ایک دوسرے کے لئے طال ہو گئے ، تو جب تک نکاح کے ختم ہونے پر کوئی دلیل نہووہ ایک دوسرے کے لئے حلال ہی رہیں گے، یا جیسے کوئی فخض وضوء

كرك ، تواب وه ياك ہے ، جب تك كوئى ناقض وضو پيش نه لعض احکام وه بین که تقل اور شر لیعت دونوں ہی ان کے ثبوت واستمرار کا نقاضا کرتے ہیں ،مثلاً کسی مخص نے دوسرے

ے قرض لیا، یا ادھار سامان خریدا، توجب تک دین ادانہ کردے یا دوسرا فریق بری نه کردے ، اس وقت تک اس کی ذ مه داری باتی

٣) كوئى حكم عام ہوتو جب تك تخصيص پر كوئى دليل نه آجائے وہ عام رہے گا ، اس طرح جب کوئی نص وار د ہو ، تو جب

تک کوئی دلیل ننخ نه آجائے تو تھم باتی رہے گا۔ ان نتیوں صورتوں کے معتبر ہونے پراہل علم کا اتفاق ہے۔

وقت تک وہ جائز شار کی جائے ، انسان ای وقت احکام کا مکلف

ہوگا، جب اس کو کسی تھم کا مکلّف قرار دینے پرنص موجود ہو، اس کو

"استصحاب براءة اصليه "اور"استصحاب عدم اصلي" ت تعبير كيا جاتا ہے، جيسے پانچ كے بعد چھٹى نماز، يا شوال اور شعبان کے روزوں کی فرضیت پر کوئی نص موجود نہیں ہے،اس لئے

کہا جائے گا کہ بینمازیا روز بے فرض نہیں ہیں ،اور انسان کواس ے بری الذمة مجھا جائے گا۔

۵) اختلافی مسئله میں اتفاقی مسئلہ کے حکم کوباتی رکھا جائے،

جیے ایک مخص نے تیم کیا اور نماز شروع کردی ، تو اگر پانی نظر آنے ے پہلے اس نے اپن نماز بوری کرلی توبالا تفاق نماز اداموجائے گی اورا گرنماز کے ختم ہونے سے پہلے پانی نظر آجائے تو اس صورت میں اختلاف ہے، اس اختلافی صورت میں پانی نظر آنے سے پہلے والے حکم کو باتی رکھا جائے ، یہ بھی انتصحاب کی ایک قتم ہے،جس کو "استصحاب اجماع" كہتے ہيں ، حافظ ابن قيم كے بقول الزاميں

سے آخری دوصورتوں کے بارے میں اختلاف ہے ، اور باقی صورتوں کے معتر ہونے کے سلسلہ میں اُصولی طور پر اتفاق ہے۔(۱) کیااستصحاب ججت ہے؟ استصحاب جمت شری ہے یانہیں،اس سلسلہ میں اہل علم کے

مختلف نقاط نظرين : احصحاب ندكى بات كوثابت كرنے كے لئے جحت بن سكتا ہے اور نہ كسى تھكم كو باقى ركھنے كے لئے ، بدرائے بہت سے

احناف، متکلمین کےایک گروہ اورابوحسین بھری وغیرہ کی ہے، (۲) -- يهال تك كه قاضى ابوزيد دبوى نے لكھا ہے كه يقول بلادليل - ان استصحاب الحال قول بلا دليل ـ (m)

(r) وكيمة: كشف الاسرار: ٣٤٤/٣٤ الإحكام للترمذي: ٣٤/٣١

۴) جب تک کی امر کے بارے میں نص وار دنہ ہو، اس

(۱) اعلام الموقعين: ۱/ ٣٢١ (٣) تقويم الأدله: ٣٠٠

انتصحاب

نے زیادہ تر دوسر بے ول کولیا ہے، اور احناف نے زیادہ تر تیسرے

110

اس ارشادر بانی ہے معلوم ہوا کہ جب تک حرمت کی دلیل نه آجائے ، حلت کا تھم باقی رہے گا۔

(r) تقويم الأدله: ٢٠١

(۳) ارشاد القحول:۲۰۸

(٢) حوالة سابق

عصر اور ہم زمانہ لوگوں کا انقال نہ ہوجائے اس کی املاک کے

کے مال میں ہے دوسروں کے حق کو دفع کرتا رہے گا ،لیکن اس کی

کمشدگی کے دوران اگراس کے سی قریبی رشتہ دار کا انتقال ہوگیا تو

مفقو دکواس کے مال میں ہے ورا ثت بھی نہیں ملے گی ،اس لئے کہ

استصحاب ہے کسی حق کو ثابت نہیں کیا جاسکتا ،صاحب ہدایہ کے

الفاظ من الأن بقاء ه حيا في ذلك الوقت باستصحاب

جولوگ انتصحاب کو ججت تشکیم کرتے ہیں،وہ کتاب اللہ ہے

بھی استدلال کرتے ہیں ،سنت رسول ہے بھی ،اجماع اُمت ہے

كاب الله عاس كى دليل الله تعالى كاارشاد ي:

آپ کہددیں مجھ پر جو وحی کی گئی ہے،اس میں کسی

کھانے والے کے لئے ،حرام نہیں یا تا، گرید کہ مردار،

يابهتا مواخون ياسور موء الخر (انعام: ١٢٥)

الحال وهو لا يصع حجة في الاستحقاق \_(2)

: معاملہ میں اس کو زندہ تصور کیا جائے گا ، اور اس کے ور ثہ کے

درمیان اس کی تقسیم عمل میں نہ آئے گی ،غرض کہ بیا متصحاب اس

جحت ہونے کی دلییں

بھی اور عقل سے بھی۔

سمجھا جاسکتا ہے کہ مثلاً جو مخص لا پتہ ہو جائے جب تک اس کے ہم

قول کو،احناف کے نقطہ نظر کوان کے اجتبادات کی روشیٰ میں یوں

شوافع، جیسےامام مزنی میرنی ،غزالی دغیرہ ، نیزشخ ابومنصور ماتریدی

بنیاد پر ہویا شرع کی بنیاد پر ، مالکیہ ،حنابلہ ،اکثر اصحاب طواہر ،ا کابر

کے لئے ہویااس کے نفی کے لئے ، چاہےاس حکم کا ثبوت عقل کی

۲) انتصحاب مطلقاً جحت ہے، جاہے کسی حکم کے ثبوت

اور بہت سے علماءاس کے قائل میں ،علامہ آمدی نے بھی اس کورجے

کوئی حق لازم کیا جاسکتا ہے ،لیکن دوسرے کے حق کا وفاع کیا

جاسکتا ہے، --- یہی رائے اکثر متاخرین احناف کی ہے، قاضی

ابوزید د بوی کا بھی یہی نقطهٔ نظر ہے (۲) --- نیز صدرالاسلام اور

دی جاسکتی ہےاور بس ، ابواسحاق نے خود امام شافعی ہے اس قول کو

م) استصحاب کے ذریعہ ایک دلیل کود وسری دلیل پرتر جیح

ابوالبسر ہز دوی جیسے مشائخ احناف بھی ای کے قائل ہیں۔(٣)

کوئی اور دلیل موجود نه بهو کمیکن مناظره میں فریق مخالف کےخلاف

٢) نفي كے لئے جحت ب، اثبات كے لئے جحت نہيں،

ابومنصور بغدادی نے بعض فقہا عثوا فع سے بدرائے قل کی ہے۔ (١)

ان میں ہے پہلے تین اقوال معروف ہیں ،اور عام طور پر دوسرے اور تیسرے قول پر فقہاء کاعمل ہے، مالکیہ ، شوا فع اور حنابلہ

(١) وكمين : الاحكام: ٣/ ١٢٤ ارشاد الفحول:٢٠٨

(٥) حوالة سابق

٣) التصحاب جمت دافعہ ہے نہ کہ جمت شبتہ ، لعنی التصحاب ہےابتداءگوئی حکم ثابت نہی کیا جاسکتااور نہ دوسرے پر

دياہے۔(۱)

نقل کیاہے۔(م) ۵) مجہد کے لئے فی مابینہ و بین اللہ حجت ہے، بشرطیکہ

حجت نبیں۔(۵)

(٣) كشف الاسرار للبخاري ٢٤٨/٣:

(4) الهداية ، كتاب النقق د ٦٢٠

ہے، اور حنفیہ کے یہاں اس اُصول کو برتا گیا ہے، جو مسائل اس

اُصول کی بنیاد پراحناف اورشوافع کے درمیان اختلافی شار کئے

جاتے ہیں ، وہ دو چارمسائل ہیں ،اورممکن ہے کہاصحاب ندہب

مجتهدین کے نز دیک اس اختلاف کی کوئی اوروجه رہی ہو۔

قاضی ابوزیدد بوی کاعلاءاحناف میں جو بلند درجه ومقام ہے وهواصح ہے،ان کابیان ہے:

الأصل عشد ابس حنيفة : أنه متى عرف ثبوت الشئ من طريق الإحاطة والتيقن لأي معنى كان فهـ و عـلى ذلك ، مالم يتيقن بخلافه ..... وعند

الإمام القرشى ابى عبدالله محمد بن إدريس الشافعي رضي الله عنه وارضاه كذلك . (٣)

امام ابوصنیفہ کے نزد کی اصل میہ ہے کہ جب کس فنی کا ثبوت یقینی طور پرمعلوم ہوجائے ، حا ہے جس طریقہ ہے بھی ہو، تو وہی حکم باقی رہے گا، جب تک کداس

كے خالف بات يقيني طور پرسامنے ندآ جائے .....امام شافعی کی بھی یہی رائے ہے۔ اس کے بعد قاضی د بوی نے مثال کے طور پر جتنے مسائل نقل

كتے ہيں، وہ سباسصحاب كے ہيں، اى طرح علامدان جيم مصرى ا في كتاب الاشباه والنظائر من تمير عقاعده "المسقين لايسزول

بالشک ''(یقین شک ہےزائل نہیں ہوتا) کے تحت جوذیلی قواعد اورا حکام ذکر کئے ہیں ، وہ بھی استصحاب ہی کے اُصول پر بنی ہیں ، اس لئے خیال ہوتا ہے کہ حنفیہ کے یہاں بھی اُصولی طور پردوسرے

دلائل کے نہ ہونے کے وقت استصحاب دلیل کی حیثیت رکھتا ہے،

کیکن بعض صورتوں میں اس بابت اختلاف ہے کہ وہ اس دلیل کے انطباق كأمحل بين يانهين \_ والله اعلم بات پراجماع ہے کہ اگرا بتداء طہارت کے حاصل ہونے میں شک ہوتواس کے لئے اس حال میں نمان<sub>ہ ک</sub>و ھنا درست نہیں ہوگا ،اورا گر

حضورصلی الله عليه وسلم نے ارشاد فرمايا: كه وضوكرنے والا

جب تک آوازند پائے یا بوحسوں نہ کرے، وہ باوضو بی سمجھا جائے گا،

یہاں وضو کے باقی رہے کا تھم لگایا گیا ہے، --- اس طرح اس

طہارت عاصل کرنے کے بعداس کے باقی رکھنے میں شبہو، تواس کے لئے نماز پڑھنا درست رہے گا اور اسے باوضو سمجھا جائے گا، فلام ہے کہ بیاستصحاب ہے۔ عقل کا تقاضا بھی یہی ہے کہ جب کوئی بات دلیل سے

ٹابت ہوجائے تو جب تک اس کے مخالف کوئی دلیل نہ آ جائے ، اسے باقی سمجھا جائے ، ای لئے شریعت کے جواحکام حضور کے زباند میں ثابت ہوئے ،انھیں ہم باقی دوائم مانتے آئے ہیں۔(۱) جولوگ استصحاب کو جمت نہیں مانتے ،ان کا نقط انظریہ ہے كركى حكم كا البت مونا الك بات بادراس كا قائم وباقى رمنا

الگ بات ہے، لہذا ثبوت کی دلیل بقاء کے لئے دلیل نہیں۔(۲) التصحاب جماع حقیقت پیہے کہ''التصحاب اجماع'' کی صورت تو حنفیہ

كزوديك معترنيس ب، كول كما كركس مسلديس تبديلي كيفيت ہے پہلے اجماع رہا ہو، تو اس سے تبدیلی کیفیت کے بعد اجماع پر استداال نہیں کیا جاسکتا ، کیوں کہ احوال و کیفیات کی تبدیلی سے

ا حکام بدل جاتے ہیں ، کیکن اس کے علاوہ استصحاب کی جو دوسری صورتی ہیں،ایبالگتا ہے کہاحناف بھی اُصولی طور پراس سے شفق میں، دوسرے نقہاء نے اسے ایک مستقل دلیل شرعی کی حیثیت دی

(r) وكيم : كشف الاسرار :٣/١-٨٠

 <sup>(</sup>١) وكم أثر الأدلة المختلف فيها:٣/٣-١٩١

<sup>(</sup>٣) تأسيس النظر ١٣٠–١٠

استطاعت

فيجهفتهي قواعد

التصحاب ہے متعلق فقہاء کے یہاں کچھ تو اعد بھی ملتے ہیں،

ان قواعد ہے اس اُصول کی تطبیق کامحل اور نہج معلوم ہوتا ہے ، اس لئے اس سلسلہ کے چند قواعد قال کئے جاتے ہیں:

اليقين لا يزول بالشك.

جو بات یقین سے ثابت ہووہ شک کی وجہ سے ختم نہیں ہوسکتی۔

الأصل بقاء ماكان على ماكان .

جو چیز موجود تھی اس کا ہاتی رہنا ہی اصل ہے۔ O الأصل براءة الذمة.

اصل ذمه کابری رہنا ہے۔

🔾 من شك حلف على شئ أم لا فالأصل أنه

جے شک ہو کہاس نے فلا س کام کیا یانہیں کیا، تواصل بيے كہ بيں كيا۔

ماثبت بيقين لا يرتفع الابيقين .

جو چیزیقینی طور پر ثابت ہووہ یقین ہی کے ذریعہ ختم ہوسکتی ہے۔

O الأصل العدم . (اصل نه بونام) \_

0 الاصل في الاشياء الاباحة .

اشیاء میں اصل مباح ہونا ہے۔

الاصل في الابضاع التحريم .

انسانی عصمت میں اصل حرام ہونا ہے۔

یہ تمام تواعد علامہ ابن کجیم نے ذکر کئے ہیں ، (۱) --- نیز

"مجلة الاحكام" يس ايك قاعده الطرح مذكور ي:

🔾 ماثبت بزمان يحكم ببقائه مالم يوجد دليل على خلافه.

جو بات کسی زمانہ میں ثابت ہو، جب تک اس کے خلاف دلیل نہ پائی جائے ،اس کے باقی رہنے کا حکم

بهرحال استصحاب ایک اہم فقہی اصل یا قاعدہ ہے اور بہت

ے احکام شرعیداس برمنی ہیں۔

استطاعت

''استطاعت'' کے معنی طافت، قدرت، قوت اور صلاحیت کے ہیں، بیالک غیر مرئی ( اُن دیکھی ) چیز ہے جواللہ تعالیٰ نے جاندار

مخلوقوں میں ہیدافر مادی ہےاورجس کےسہارے وہ اپنے اختیارے

دوصور تنس

کام کرتاہے۔

فقهاء نے استطاعت کی دوصور تیں بتائی ہیں جقیقی اور سیح۔

حقیقی استطاعت الی کمل قدرت کا نام ہے جس کے ساتھ عزم دارادہ بھی ہوا دروہ خص کام کر ہی گذر ہے۔

''استطاعت ِصحح'' ہے مرادوہ قانونی نوعیت کی طاقت اور قوت ہے جس کے بعد کوئی رکاوٹ باتی ندر ہے، (۲) مثلاً حج کاموہم آ جائے ،سفر کے اخرا جات مہیا ہوں ،اس دوران گھریلوضروریات

کی تنکیل بھی ہوجائے ،صحت بھی ٹھیک ہو، راستہ بھی برامن ہوتو استطاعت صححہ ہوگئ،اباگراس کے بعد حج کی تو نیں بھی ہوجائے

توبير استطاعت هيقيه " ب: اس لئے كه حقيقت معنول ميں تو استطاعت وہی ہے کہ اللہ تعالی اپنی تو فیق ہے کسی کام کو کر الیں۔

(مختلف عبادات وفرائض کے لئے جس نوعیت کی استطاعت

(۱) الأشباه والنظائر ، تا عرفي " ، اليقين لا يزول بالشك (۲) ماخوذ ومستفاد از : كتاب التعريفات ، للسيد شريف الجرجاني : ۸ محكم دلائل سے مزين متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت أن لائن مكتب

114 قاموس الفقه

مطلوب ہےاس کی تفصیل کے لئے متعلق عنوانات دیکھیے جا کمیں )۔

ذربعه بنرآ<sub>ہے۔</sub>

(۱) نورالانوار ۹۳۰

کی چیز کو عاریت پر لینے کا نام استعارہ ہے ۔۔۔ بیہ

اصطلاح علم بیان میں بھی استعال ہوتی ہے اور اُصول فقہ میں بھی ، أصول فقه مين استعاره معنى مجازى مراد لينے كا جم معنى ہے، يعنى كسى

مناسبت اور مشابهت کی بنا پر لفظ کواس کے اصل اور حقیقی معنی میں بو لنے کے بجائے کسی دوسرے معنی میں استعال کیا جائے ، (۱) مثلاً

بہادرکوشیر ہے تعبیر کیا جائے ،اس لئے کہ شیر میں بھی بہادری پائی جاتی ہے، یا پیشاب یا خانہ کی بشری ضروریات کو غا لُط سے تعبیر کیا

گیا ،اس لئے کہ غا نظ اظمینان کی جگہ کو کہتے ہیں اوران ضروریات کے لئے انسان عموماً ایسی جگہ کا انتخاب کرتاہے۔

دوطرح کی مناسبت علاء أصول كے نزد كيك اس استعاره كے لئے جومنا سبت اور

ایک طرح کانگاؤ در کارے، وہ دوطرح کا موسکتا ہے، ایک بیر کہ لفظ کا معنی اصلی معنی مرادی کے لئے سبب کی حیثیت رکھتا ہو، دوسرے سے

کرمعنی اصلی معنی مرادی کے لئے علت ہو، علت اور سبب میں فرق سے ہے کہ علت کسی چیز کا براہ راست ذریعہ بنتی ہے اور سبب بالواسطہ

علت كي مثال مثلا خریداری ملکت کابراہ راست ذریعہ بتی ہے،اس طرح

خریداری گویا ملکیت کے لئے علت ہے،اس لئے دونوں کو بول کر ایک دوسرے کومراد لے سکتے ہیں ، کوئی محف کیے کہ اگر میں مالک

ہواتو ایبا کروں گا اور ما لک ہونے سے خرید نامراد لے تو اس کی ہے

نیت معتر ہوگی ،اورکسی دوسرے ذریعہ سے مالک ہوتو اصولاً اس پر وہ چیز واجب نہ ہوگی اور اگر کہے کہ میں نے فلال چیز خریدی تو ایسا

كرول كا اور مراد لے كەميل مالك ہول كا، توبيكرول كا، توبية بھى درست ہوگا ،غرض خرید سے ملکیت اور ملکیت سے خرید نے کامفہوم

مرادلینادرست ہوگا۔

سبب کی مثال سبب کی مثال میہ ہے کہ کوئی شخص، پنی بیوی کو کیے'' میں نے تم

کوآزادکیا''اوراس سے طلاق مراد لے،اس لئے کہ آزادی کے ذریعہ باندی کواپنی غلامی ہے آزاد کیا جاتا ہے اور آزادی بالواسطہ اس بات کا ذر بعد بنتی ہے کہ اس عورت سے مرد کے لئے جوجنسی ربط جائز تھاوہ جائز نہیں رہے،ای طرح جیسے طلاق دوآ دمیوں میں جنسی ربط کوحرام کردیتا ہے، اس طرح آزادی بالواسط جنسی ربط کے حرام ہوجانے کا سبب بن جاتی ہے،اس لئے" آزاد کرنے" کی

حیثیت گویا سبب کی ہوگئی۔ اورقاعدہ یہ ہے کہ ' سبب' بول کروہ دوسرامعنی مرادلیا جاسکتا ہے جس کا سبب بے جب کہ اس کا برعکس نہیں ہوسکتا ، اس لئے آ زادی سے طلاق مراد کی جاسکتی ہے اور طلاق سے آزادی مراد نہیں بی جاسکتی۔(۲)

استفاضه

استفاضه ہے مرادکسی خبر کامشہور اور عام ہو جاتا ہے، حدیث میں پیاصطلاح لبعض اہل علم نے'' خبرمشہور'' کے معنی میں استعمال کی ہے، کیکن زیادہ تر فقہاء کے یہاں رویت ہلال کے مئلہ میں خبر

(اس سلسله مین دیکھتے: ہلال)

مستفیض یاجم غفیر کی تعبیرا ختیار کی گئی ہے۔

(۲) ملخص از: أصول الشاشي: ۱۸-۱۹

# التفتاح

شروع کرنے کو کہتے ہیں، اصطلاح میں اس ذکر ما تورکو کہتے ہیں، جو نماز میں تجبیر تحریمہ بعد پڑھا جاتا ہے، اس سلسلہ میں الفاظ اور معنی کے معمولی فرق کے ساتھ حدیث میں مختلف اذکار منقول ہیں، امام ابو حنیفہ کے پہاں جس ذکر کو فضیلت اور اولیت حاصل ہے وہ ہے :

مثناء

سبحانک اللهم وبحمدک وتبارک اسمک وتعالی جدک و لا اله غیرک .

اے اللہ! آپ کی ذات بے عیب اور قابل تعریف ہے، آپ کی عظمت سب ہے، آپ کی عظمت سب سے بائد تر ہے اور آپ کے سواکوئی معبود نہیں۔

حفزت انس ﷺ ہے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وہلم نماز میں ہاتھ باند ھنے کے بعدیمی کلمات پڑھا کرتے تھے۔(۱)

ان کلمات کے بارے میں حضرت عبداللہ ابن مسعود ﷺ کا بیان ہے کدرسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جمیں نماز کے شروع میں ان کو پڑھنے کا حکم دیتے تھے ، اور حضرت عمر ﷺ جمیں یہ کلمات سکھاتے تھے اور کہتے تھے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم یہی کلمات فرمایا کرتے تھے، 'وکان عمر بن الخطاب یعلمنا ویقول کان رسول الله صلی الله علیه وسلم یقوله ''(۲) چنانچہ حفیہ (امام الاحتیار کم یہ کے بعدامام ، مقتری اور منفرد الوحنیفہ اور امام محمد کی اور منفرد

ای کوامام احمد نے بھی ترجیح دیاہے۔(٣)

## كلمات توجيه

الم شافع کے یہاں ان کلمات کا کہنا بہتر ہے:
وجھت وجھی للذی فطر السموات والارض،
حنیفاً مسلماً، وما أنا من المشرکین، ان
صلاتی ونسکی و محیای ومماتی الله رب
العالمین لا شریک له، وبذلک امرت وأنا من
المسلمین اللهم أنت الملک لا اله الا انت،
انت رہی وأنا عبدک ظلمت نفسی إعترفت
ابذنبی، فاغفرلی ذنوبی جمیعاً، انه لا یغفر
الذنوب إلا أنت واهدنی لأحسن الأخلاق،
الایصوف عنی سینها الا أنت واصرف عنی سینها،
لایصوف عنی سینها الا أنت، تبارکت و
تعالیت، استغفرک واتوب إلیک . (د)

تعالیت، استغفر ک واتوب الیک (۵)

میں نے اپنا رُخ اس ذات کی طرف کیا، جس نے
آسانوں اور زمین کو پیدا کیا، کیسواور فرماں بردار
ہوکر، میں شرک کرنے والانہیں ہوں، بے شک میری
نماز، عبادتیں، زندگی اور موت اللہ ہی کے نئے ہے
جوتمام عالم کا پروردگار ہے، اس کا کوئی شریک نہیں،
مجھے اس کا تھم دیا گیا ہے اور میں جس تھم خداوندی کی
اطاعت کرنے والوں میں ہوں، اے اللہ! آپ ہی
مالک ہیں، آپ کے سواکوئی معبود نہیں، آپ میرے
مالک ہیں، آپ کے سواکوئی معبود نہیں، آپ میرے

پروردگار ہیں اور میں آپ کا بندہ ہوں ، میں نے

(٢) مجمع الزوائد: بحواله طبراني باب ما يفتتح به الصلاة

سمھوں کے لئے ای ذکر کے کرنے کومسنون قرار دیا ہے، (۳)اور

(٣) المغنى: ٢٨٢/١

المجمع الزوائد: بحواله طبراني باب ما بفتتح به الصلاة

<sup>(</sup>٣) هنديه: ا/٣٤، مراقى الفلاح مع الطحطاوى: ١٥٣.

<sup>(</sup>۵) المهذب:۱/۲۳۰

ذکر کیا ہے، (۲) کیکن عام طور پر فقہاء احناف نے اس کی نفی کی ہے،

علامه شرنبلانی نے لکھا ہے کہ نماز شروع کرنے سے پہلے کلمہ توجیہ

یڑھا جائے نہ کہ نماز شروع کرنے کے بعد ، البتہ نماز نہجد میں ثناء

یز صنے کے بعد، کلم توجیہ پرھ لی جائے ، (م) فاول عالمگیری میں

بھی نقل کیا گیا ہے کہ فرائض میں تکبیر تحریمہ کے بعد نہ ثنا سے پہلے

کلمہ توجیہ پڑھا جائے اور نہ ثنا کے بعد ، نیز تھیجے یہ ہے کہ تکبیر سے

<u>یملے بھی</u> نہ پڑھاجائے ، تا کہ نیت اور تکبیر تحریمیہ کے درمیان اتصال

پڑھنا بہتر ہے، (1) اور امام ما لک کے نز دیک تکبیر تحریمہ کے بعد

متصلًا قرأت کی جائے گی ، نہ ثنایڑ ھاجائے گااور نہ کلمہ توجیہ۔ (۷)

تناسيم تعلق چند ضروري مسائل اس طرح بين:

🔾 ثنا کے آخر میں وجل ثناءک کے الفاظ کا اضافہ ثابت

نہیں ہے، اور اس لئے حنفیکی ظاہر الروایة یا نوادر کی کتابوں میں

اس كاتذكره نبيس آيا، (٨) چنانچ بعض الل علم في كلسام كدا كركوني

قخص پڑھے تو رد کا نہ جائے اور نہ پڑھے تو پڑھنے کو کہا نہ جائے ،

" أوإن قبال وجبل ثناءك لم يمنع وإن سكت لا يؤمر "(٩)

-- کیکن راقم الحروف کا خیال ہے کہ عبادات چوں کہ محتاج

البيتة امام ابويوسف ٌ ك نز ديك ثنااور توجيه دونوں كلمات كو

اینے آپ برظلم کیا ہے ، مجھے اپنے گناہ کا اعتراف

ہے،آپ میرے تمام گناہوں کومعاف کردیجئے ،کہ آپ ہی گناہوں کو معاف کر سکتے ہیں ، مجھے بہتر

اخلاق کی مدایت عطا فرمایئے که آپ ہی بہتر اخلاق کی رہنمائی فرما کتے ہیں ، مجھے برے اخلاق سے بھائے کہ آپ ہی برے اخلاق سے بھا کتے ہیں ،

میں حاضر ہوں ، حاضر ہوں ، تمام خیر آپ ہی کے ہاتھ میں ہاورشرکی ذمہ داری آپ پرنہیں، آپ کی ذات مبارک اور بلند ہے، میں آپ سے مغفرت کا

طلب گار ہوں اور آپ ہی کی طرف تو بہرتا ہوں۔ اس روایت کو حضرت علی ﷺ نے نقل کیا ہے ، (۱) ----

البتاس روايت ميس وانسا اول المسلمين كالفاظ مين بين، أنعين حذف كرديا جائے كاكيوں كه بيرسول الله صلى الله عليه وسلم بن

كے شايان شان تعبير ہے، (٢) حنفيه اور حنابله نے ابتدائے نماز ميں اس ذکر کواس لئے نہیں لیا ہے کہ بیدوا قعہ نماز تبجد کا ہے، لہذا نماز تبجد

ی میں اے پڑھنا جا ہے ، کیوں کففل کا باب بمقابلہ فرض کے

کیا کلمات توجیه پڑھنا بھی مستحب ہے؟ ليكن كيابيكلمات جن كو' ' كلمات توجيه'' كہتے ہيں پڑھ لينا

متحب ہے؟اس سلسله میں حفید کا یہ تول نقل کیا گیا ہے کہ تکبیر سے يمل كلم توجيد يز دليا جائے ، علام عنى في محيط كے حواله سے اس كا

(۱) مسلم: كتاب المسافرين ، باب الدعا في صلاة الليل ، صديث تمبر:۱۸۱۲ (۲) المهذب:۲۳۱/۱

(۳) عمدة القارى: ۳۱/۳ (a) هندیه:ا/۲۲

> (4) حوالة سابق (۹) مراقي الفلاح مع الطحطاوي: ۱۵۳

وسیع ہے۔واللہ اعلم

(۸) هندیه:۱/۲۲

الثبوت ہوتی ہیں اور ان میں اپی طرف سے اضافدو کی کی گنجائش نہیں ہوتی ہے،اس لئے اس کا اضافہ نہ کرنا ہی بہتر ہے۔

(۳) مراقى الفلاح و طحطاوى:۵۳

چند ضروری مسائل

(٢) بداية المجتهد: (٣)

🔾 جیسا کہ مذکور ہوا ثناءامام کو بھی پڑھنا ہے،مقتدی کو بھی اور تنہا نماز پڑھنے والے کو بھی ،لیکن مقتدی ای وقت تک پڑھے

جب تک کدامام نے قرأت شروع نہیں کی ہو، امام کے قرأت شروع کرنے کے بعد ثناء نہیں پڑھنا چاہئے۔(۱)

🔾 اگرمسبوق ہوتو بعد میں اپنی رکعتیں پوری کرتے وقت شروع میں ثناء پڑھ لے گا ،اوراس کے لئے بیٹنجائش بھی ہے کہ

امام کی قرائت کے درمیان جوسکتہ آئے اس میں ثناء پڑھ لے۔(۲) 🔾 اگرامام رکوع میں جاچکا ہواوریہ اُمید ہوکہ ثنا پڑھ کر ركوع مين مل سكتا ہے تب تو تناپڑھ كرركوع ميں جائے اور ثناء پڑھنے

کی صورت رکوع فوت ہوجانے کا اندیشہ ہوتو سیدھے رکوع میں چلاجائے اور رکوع میں ثناء پڑھے۔(٢)

استفتاء کے معنی دریافت کرنے کے ہیں، جو بات نہ جا نتا ہو، اس کے بارے میں سوال کرنے کا ثبوت خود قر آن مجید ہے ، فرمايا كيا: ف استلوا اهل الذكر، (النعل ٢٣٠) يهال ذكر علم مراد ہے، اس طرح اہل ملم سے پوچھنے اور وا قذیت حاصل کرنے کا تھم دیا گیا، پس ان تمام لوگوں کے لئے جوخود منصب افتاء کے اہل نہوں، واجب ہے کہ جب کوئی مسئلہ در پیش ہوتو ارباب افتاء ہے سوال کریں ضرورت ہوتو اس کے لئے سفر کریں اور آج کل کے

حالات کے لخاظ سے بذریعہ پوسٹ دریا فت کریں۔

حس سے سوال کیا جائے؟

سوال الیے مخص سے کرنا چاہئے جوعلوم اسلای سے واقف ہو، فقہ پر دستگاہ رکھتا ہواور فتو کی دینے کا اہل ہو، ہر مخص جوروایتی

عالم ہو، یا عالم کہلاتا ہو، ہے استفتا نہیں کرنا جا ہے ،عین ممکن ہے کهایک شخص بهترین واعظ هو،اچهامدرس هو،گر فتاویٰ کی کتب اور

مفتی ہداتوال پر اس کی نظر نہ ہو --- افتاء کی اہلیت جاننے کے لئے بدیات کافی ہے کہ عام مسلمانوں میں اس کامفتی ہونامشہور ہو،

یاا کیے بھی صاحب علم کسی کے مفتی ہونے کی نشاند ہی کردے۔ . جہاں ایک سے زیادہ اربابِ افتاء موجود موں وہاں کسی بھی

ایک سے سوال کیا جاسکتا ہے، ضروری نہیں کہ بیہ جتو کی جائے کہان میں کون زیادہ اہلیت رکھتا ہے، البتہ بیہ بات بہتر ہے کہ جو زیادہ اہل ہوں ،ان سے تحقیق کور جیح دی جائے۔

اگر دوالیے مفتی جمع ہوں جن میں سے ایک علم وتحقیق کے اعتبار سے زیادہ متاز ہواور دوسرااپنے زہدوورع کے لحاظ سے ،تو

پہلے کور جے ہوگی۔

سوال کرنے والے کو چاہئے کہ اس مفتی ہے سوال کرے جو اس کا ہم مسلک ہو، یعنی حنفی جنفی ہے، شافعی ، شافعی ہے،اس کئے كەاگراس مىئلەكۇ‹ مىتىفتى' كى نظرانتخاب پرچھوڑ ديا جائے ادروہ مجھی حنفی سے اور مجھی شافعی سے پوچھتا پھرے تو رخصتوں اور سہولتوں کی پیروی کا ایک بہانہ ہاتھ آجائے گا اور دین بازیجۂ اطفال بن كرره جائے گا۔

## سوال کے آ داب

الشفتاء براه راست كرنا جائب ياكسى ثقة قاصديا قابل اعتاد ذر بعیہ کوواسطہ بنانا چاہئے ،مفتی کے ساتھ ادب واحترام سے پیش آئے،اس کو تحریری یا زبانی طور پر مخاطب کرتے ہوئے ایسے الفاظ کا استعال کرے جو احتر ام وتعظیم کے لئے ہوں ، ہاتھ سے اس کی

(٢) حوالة سابق

<sup>(</sup>۱) مراقى الفلاح :۵۳

<sup>(</sup>٣) حوالة سابق

جائے۔(۱)

سوال اگر تحریری صورت میں ہوتو مستفتی کو اپنا نام بھی لکھنا

نا پیندیده اور بے مقصد سوالات

خواہ مخواہ ضرورت سے زیادہ اور نظری قتم کے سوالات کو

اسلام میں پیندنہیں کیا گیا ہے، بخاری شریف میں ہے کہ حضور صلی

الله عليه وسلم نے قبل و قال اور كثرت سوال كو ناپسند فرمايا ہے،

حفرت عبدالله بن عمر الله عدم وی ہے کدایی چیزیں جو پیش

نہیں آئیں، کے بارے میں سوال نہ کیا کرو، حفزت عمر ظاہا ہے

لوگوں کو برا بھلا کہتے تھے، امام اوز اعی نے فرمایا، جب اللہ تعالی

اپنے بندہ کوعلم کی برکت ہے محروم رکھنا چاہتا ہے تواس کی زبان پر

كه جس نوعيت كے سوال ناپسنديدہ بيں ،ان ميں حسب ذيل دس

چنانچاوگوں نے آنحضور ﷺےاس کی حکمت دریافت کی کہ جاند

کے باریک اور پھر رفتہ رفتہ موٹے ہونے میں کیا حکت ہے؟ تو

اس بے مقصد سوال کا جواب دینے سے اعراض کیا گیا ، اور قرآن

میں کہا گیا کہ وہ لوگوں کے لئے اوقات بتانے کا ذریعہ ہے اور

ورحقیقت جا ند کےسلسلمیں یہی مقصدی بات قابل ذکر ہے۔(۲)

ابواسحاق شاطبی نے مختلف روایات کوسامنے رکھ کر بتایا ہے

اليى چيز كى بابت سوال كرنا جس كاكوئى فائده نبيس ،

لا يعنى سوالات (اغاليط) وال ديتا ہے۔ (٢)

صورتیں بھی ہیں:

آپ کے علاوہ دوسرے لوگ بھی مجھے یہ بتا چکے ہیں،اس طرح بھی

استنتاء نه کرے کداگرآپ کا جواب فلال مفتی صاحب کے موافق

ہے، جنھوں نے لکھاہے، تو ککھئے ورنہ ضرورت نہیں،اس حال میں

بھی سوال نہیں کرنا چاہیے جب مفتی کھڑا ہو، یاغیض وغصہ اور تم کی عالت میں ہواور مزاج اعتدال پر نہ ہو۔

موالنامها ورتعبير

تعالیٰ آپ کواس کا اجردے، آپ سے راضی ہوو غیرہ۔

بہتر ہے کہ کی صاحب علم ہی سے استفتاء مرتب کرائے ، گذشتہ زمانہ من وبعض فقهاء شمرك بعض مخصوص كاتبين كے لكھے موسے سوالات ہی تبول کرتے تھے، عام لوگوں کے سوال قبول نہ کرتے تھے۔

عام لوگوں كوفتوى ميس دليل كا مطالبة نہيں كرنا جا ہے ، ہاں

اگر تسکین نفس اوراطمینان کے لئے دلیل کو جاننا ہی جا ہتا ہے تو بہتر

ب كركس او مجلس مي آكراس كي درخواست كرےخواص اور اہل

علم دلاک واضح کردینے کی خواہش کر سکتے ہیں۔

(۱) يامامنووك كي 'شرح المهذب' كـ بـاب آداب الفتوى والمفتى والمستفتى عـماخوذ ب،راقم نــ آداب المستفتى كـضرورى حصركا تنجيم كردى بـماوركمين

كميں كھائي طرف ساضاف كروياہـ

(r) اکثر مغسرین کی بہی رائے ہے کہ یہاں قرآن نے اصل سوال سے احتراز کر کے ایک بامقصد بات بتادی ہے ادراس حقیقت کی طرف بھی ایک لطیف اشارہ کر دیا ہے کہ بے فائدہ موالات نیں کرنے چائیں ، دوسرے گردہ کی رائے ہے کہ یہاں ان کے موال ہی کا جواب دیا گیا ہے کہ چاند کے موٹے اور باریک ہونے میں بیر حکست ہے کہ اس کے ذریعہ وقت مین تاریخ معلوم ہوتی ہے کدا گرچا ند شروع ہی ہے موٹا ہوتایا آخر تک باریک رہتا تو تاریخ کا اندازہ نہ ہوسکتا جیسا کہ سورج کی وجہ سے تاریخ کا تعین مشکل ہے، اور راقم الحروف کے خیال میں

طرف روبرواشارہ نہ کرے مفتی کے جواب کے بعد بینہ کے کہ

میں نے بھی ایا ہی کہا تھا، یا یہ کرمبرے دل میں بھی یہی بات آئی یا

سوال کا کاغذ برا ہوتا کہ وضاحت کے ساتھ آسانی ہے اس

كامفصل جواب بھى اى كاغذ پرتحرير كيا جاسكے، سوال ميں احتر ام ك ساته مخاطب كرنے كے علاوہ كچھ دُ عائية جمله بھى ہو، مثلاً الله

سوال واضح عبارت میں ہو، حروف صاف اور خط نمایاں ہو،

(۲) املم ابواسحاق شاطبي ، الموافقات :۳۱۸-۳۱۸

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

بی تغییرزیادہ قرین قیاس ہے۔

قاموس الفقه

ای طرح ایک دفعہ حضور ﷺ نے فرمایا جو کھے پوچھنا ہو ·

پوچھو،حضرت عبداللہ بن حدیقہ نے دریافت کیا ،من الی؟ میرے باپ کون ہیں؟اس سوال سےآپ عظے کے چیرہ پرناپندیدگی کے

آ فارد کھے گئے۔

۲) دوسرے مید کہ ضروری آگاہی حاصل ہوجانے کے بعد سوال کیا جائے ، جبیا کہ رسول الله صلی الله علیه وسلم کواس فقرہ پر

برہی ہوئی ، جب ایک مخص نے جج کے بارے میں دریافت کیا "اكل عام ؟"كياييج مرسال واجب بـ

m) فی الوقت جس بات کی ضرورت نہ ہواس کے بارے میں موال کرنا، چنانچیآپﷺ نے فرمایا:'' ذرونسی ماتر کتکم''

میں نے جس معاملہ میں تم کوچھوڑ دیا ہے اور کسی بات کا پابند نہ بنایا

ہےاس میں تم بھی مجھے چھوڑ دواورسوالات نہ کرو۔(۱) ۳) بیجیده و بے مقصد سوالات کرنا حدیث میں آیا ہے کہ

حضور ﷺ نے''اغلوطات'' ہے منع فر مایا ہے اور'' اغلوطات'' ایسے ہی چیشال سوالات کو کہتے ہیں۔

۵) کسمی ایی حکم کی علت دریافت کرنا جس کاتعلق عقل و قیاس سے نہیں ہے بلکہ بسمجھا یمان لانے عمل کرنے اوراس پر

یفین کرنے سے ہے، یا اس فتم کا سوال ایسا آ دی کرے جو ایسی دقيق باتون كوسجهنے كى اہليت نہيں ركھتا۔ ۲) ضرورت سے زیادہ تکلف اور بے جانلو پر بنی سوال ،

چنانچەمروى ہے كەحفرت عمر رالله ايك قافلە كے ساتھ ايك يانى کے چشمہ پر پہنچ ،ایک صاحب نے اس کی یاکی اور نایاکی کی تحقیق كے لئے مقامى باشندہ سے سوال كيا كدكيا اس پر درندہ جانور بھى

(۱) یینظم نزول وی کے زمانہ کے لئے تھا۔ (مؤلف) ا (۲) بان مزید طمانینت اور زیادت ایمان کے لئے شاکنتاب ولہدیم الیاسوال کیا جاسکتا ہے اور محابہ دیگا، کی زندگی میں اس کی مثالیس موجود ہیں۔ (مؤلف)

. (۳) بمی حکم تقدیرو غیرہ کے مسائل کا ہے۔ (۳) الموافقات:۳۱۹-۲۰-۳۱۹ ے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

آتے ہیں؟ حضرت عمرﷺ نے اس سوال کو ناپیند کیا اور اس خض کو جواب دیئے ہے منع فر مادیا۔

اس طرح موال نه کیا جائے که کتاب و سنت پر

اعتراض اوراشکال کی بوآئے۔(۲)

۸) متشابهات یعنی وقیق اور مخفی اُمور کی بابت سوال کرنا،

چنانچدامام مالک سے کسی نے سوال کیا کداللہ تعالی کس طرح عرش پر بیٹے ہیں؟ یعنی اس سے تو اللہ کے لئے جسم اور مکان لازم آتا

ہے، حالال كهذات والاشانه، لامكان اور جسماني كثافتوں ہے بے نیاز ہے۔

امام ما لك تفرمايا كه "استواء " يعنى عرش برجلوه افروز مونا معلوم ہے؛اس لئے کہ قرآن میں اس کا ذکر ہے،اس کی کیفیت

نامعلوم ہے اوراس کے بارے میں سوال کرنا'' بدعت' ہے۔(٣) 9) سلف صالحین اورصحابہ کے مشاجرات اورا ختلا فات كے متعلق سوال و بحث، چنانچ دھزت عمر بن عبدالعزیز نے كى نے

جنگ جمل کے بارے میں سوال کیا جوحضرت علی ﷺ اور حضرت عا نُشْرٌ کے درمیان ہوئی تھی ،تو فر مایا: بیا یسے خون تھے جس سے اللہ تعالی نے ہمارے ہاتھ کوروکا اور بچایا ، لہذا مجھے پیندنہیں کیا کہ اب ا بنی زبان کواس سے ملوث کروں۔

 ای وہ سوال جن سے اپنی برتری بتلانا اور علمی غلبہ حاصل کرنامقصود ہو۔ (۱۴) اس کئے ضرورت سے زیادہ اور بے مقصد سوالات سے احتراز کرنا جاہتے۔

لغوی معنی روبرواور سامنے ہونے کے ہیں ، فقہ کی کتابوں

می عموماً پیلفظ قبلہ کے روبروہونے کے لئے بولا جاتا ہے۔

استقبال قبله بھی تو فرض ہے ، مبھی متحب اور بعض حالات

می کروه-(تفصیل کے لئے دیکھئے: قبلہ)

کیااستقبال قبلہ بُت برسی ہے؟

هار يعض مندواورآريه صنفين"استقبال قبله"بت پرستی اورشرک قرار دے کراسلام کوبھی شرک وسٹک پرتی کا روادار بلکہ

مرتکب قرار دینا جائے ہیں۔ عالان كه "استقبال قبله" كالمقصود بركز كعبه كوخداومعبودقرار

دینانہیں ، نہ ہی کسی مسلمان کا ایسا عقیدہ ہے ، بلکہ اس سے محض مىلمانوں كى مركزيت اوراتحاد كو برقرار ركھنامقصود ہے،اگرايك ہی قبلہ نہ ہوتا تو ایک ہی معجد میں جماعت اس طرح ہوتی کہ پچھ

مغرب رُخ، کچه شرق کی طرف متوجه اور کچه کاچېره شال وجنوب کی طرف، ہر جماعت اور ہرنماز میں بیاختلاف پیدا ہوتا کہاس نماز

میں کس طرف زُخ ہو، چر ہر معجد کی تمیر میں بیزاع پیدا ہوتی کہ ال مجد کی تغییر کس ست کو ہو، اس طرح نماز جواتحاد واجماعیت اور ·

تواضع وفروتی کاعملی پیغام ہے،اختلاف ونزاع اورائتکبار کاسر چشمہ

یمی وجہ ہے کہ بعض حالات میں شریعت استقبال قبلہ کے حکم

کونظرانداز بھی کردیتی ہے، مثلاً سواری پرنفل نمازاداکی جارہی ہویا

غلطہٰی کے باعث خلاف قبلہ ست میں نماز پڑھ کی جائے تواستقبال قبله کی شرط ساقط موجاتی ہے، حالاں کہ اگر قبلہ کی حیثیت معبود کی

ہوتی تو بینماز ہی درست نہ ہوتی ،اس لئے کہ عبادت کامقصود ہی فوت ہو گیا۔

نیز اگر کعبہ کا کوئی پھر وہاں سے مٹاکر کسی اور جگہ رکھ دیا جائے تو اس کا استقبال کا فی نہیں ، اگر کعبہ کومعبود کا درجہ دیا جاتا تو اس کو کافی سمجھا جاتا ،خود قبلہ کا لفظ ہی بتاتا ہے کہ اس کا مقصد ایک

ست كى تعيين بن كەعبادت ، كيول كە " قبله " كے لفظ ميں عبادت و بندگی کا کوئی مفہوم نہیں ۔ ( نماز ، استنجاء اور دوسرے مواقع پر استقبال قبله ك علم ك لئه و يكھے: قبله)

''استلام''''س،ل،م''سے ماخوذ ہے، فقہاء کے یہاں حجر اسود کی نسبت سے سی تعبیر استعال ہوئی ہے اگر پھر کی طرف استلام کی نبست کی جائے تو اس کے معنی ''کمس'' (چھونے ) کے ہیں،خواہ

كمس باته سي مويا مونث سي ..... له مسدة اما بالقبلة او باليا ١٦٠) اس طرح استلام کے معنی ہوئے بوسد وینایا چھونا۔

حجراسود كااستلام اور چند ضروري احكام ضروری احکام حسب ذیل ہیں:

ا کی بار کے طواف میں مجموعی اعتبار سے سات استلام کرناہے، حجراسود کے استلام ہی سے طواف شروع کرنا ہے اور حجر

اسود کے استلام ہی ہے طواف ختم کرنا ہے۔(۲) اگر طواف کے بعد سعی بھی کرنی ہوتو مستحب ہے کہ صفا ک طرن نکلنے سے پہلے ایک بار پھر جمرا سود کا استلام کرے، اور اگر سعی کرنی نہیں ہوتو نماز طواف کے بعد حجر اسود کے استلام کی . ضرورت نہیں ۔ (۳)

(r) هنديه :ا/۲۵۵

(۱) القاموس المحيط: ١٣٣٨

(٣) حوالة سابق :٢٢٦

نماز کی طرح ہاتھ اٹھائے اور مونڈھوں تک رکھے ، اور ہاتھ اٹھاتے

حجراسود پررکھے اور ہونٹ حجراسود پررکھ دے ، اس طرح بوسہ نہ

آج کلعمومی صورت حال ہے تو ہاتھ سے چھوئے اور اپنے ہاتھ کو

بوسہ دے لے ، اور اگر ہاتھ سے چھونا بھی دشوار ہو اور کسی اور

چیز کے ذریعہ چھوسکتا ہوتو اس ہے حجراسود کو چھوئے اور اسے بوسہ

دیدے، (۲) .....خود رسول الله بھٹھا کا بھی عصائے مبارک کے

ائی ہشیلیوں کو حجراسود کی طرف کرے اور تکبیر کے، بد کافی ہے،

فقهاء نے تکبیر کے ساتھ ساتھ لاالہ الااللہ اور الحمد للہ کہنے، نیز رسول

الله وظفظ پر درودشریف بیجیج کا بھی ذکر کیا ہے اور پیجی صراحت کی

ہے کہ جولوگ استلام پر قادر نہ ہوں ان کے لئے استقبال محض

آسان کی طرف نہ ہوں جیسا کدؤ عاء میں کیا جاتا ہے۔ (١)

🖈 ہاتھ اٹھاتے وقت ہتھیلیاں حجر اسودکی طرف ہوں ،

🏠 اگر کسی شخص نے طواف کی ابتداءادراسکی انتہاء حجر اسود

كاستلام يركى ليكن درميان ميں استلام نہيں كيا تو كوئى حرج نہيں ،

🖈 اگراس میں بھی دشواری ہوتو حجراسود کا استقبال کرے،

🕁 حجراسود کے بوسہ لینے کا طریقہ یہ ہے کہ دونوں ہتھیلیاں

🖈 اگر بوسہ لینے میں دوسروں کو تکلیف پہنچ سکتی ہوجہیہا کہ

ہوئے تھیر کے پھر ہاتھ چھوڑ دے۔(۱)

که آواز پیدا هو ـ (۲)

ذر لعِه حجراسود کوچھونا ثابت ہے۔ (۴)

مستحب ہے،واجب نہیں۔(۵)

استلام

🖈 آج کل عام طور بر حجراسود پر عطر لگا ہوتا ہے ، ایس

صورت میں احرام کی حالت میں حجر اسود کو بوسنہیں دینا جا ہے اور

نہ ہاتھ سے چھونا جا ہے بلکہ اشارہ کرنے پراکتفا کرنا جاہے ،اگر

177

☆استلام کاطریقہ یہ ہے کہ حجراسود کے بالقابل کھڑا ہو،

🖈 اگررکن میانی کا استلام نہیں کریائے تو جمرا سود کی طرح

اشارہ نہ کرے بلکہ آ گے بڑھ جائے ، کیونکہ رکن بمانی کی طرف

اشاره کرنا ثابت نہیں۔

🖈 حجراسوداورر کن بمانی کےعلاوہ کعبۃ اللہ کے کسی اور کونہ كالشلام درست نہيں ، چنانچەر كن عراقی اورر كن شامی كالشلام نہيں

كياجائه\_(١٠)

کیا حجراسود کا بوسہ لینا سنگ پرستی ہے؟

حجراسود کے بوسہ سے بینہیں مجھنا جاہئے کہ اسلام ( نعوذ بالله )صغم برسی کا قائل ہے،اورمسلمان جراسود کی بندگی کرتے ہیں،

حجراسود کی تقبیل کے وقت بھی تکبیراور حمدوثنا کی جاتی ہے ادراللہ تعالی کی تو حید کا اعلان کیاجاتا ہے، حجر اسود کی مدح وستائش یااس کی

تعظیم واحترام کا ایک لفظ بھی نہیں کہا جاتا ؛ بلکہ حجراسود کے بوسہ کا

(٣) ويكفي: مسلم: ١/١٣٣ (٢) حوالة سابق

(۲) البحرالرائق:۳۲۲/۲

(۸) درمختارمع الرد:۱۳۲/۲ (۱**۰) هندیه://۲۲**۲ محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

البيته استلام بالكل بى نېيى كرنااچھى بات نېيى، وا ذا تسوك راسسا

بوسدليايا باتحدلگايا اورعطرلگ كيا تو كفاره واجب جوگا ،و قدالوا فيمن

فقد اساء۔(۷)

استلم الحجر فاصاب يده من طيبه ان عليه الكفاره\_(٨)

🖈 حجراسود کے علاوہ رکن میانی کا استلام کرنا بھی مستحب

ہے،اگرنہ کر ہے تو کوئی حرج بھی نہیں۔(۹)

(۹) هندیه:۱/۲۲۲

(۱) - هندیه ۱۲۵/۱:

۲۲۵/۱:مينه (۲)

(۵) هندیه:۱/۲۲۵

(۷) هندیه:۱/۲۲۲

استناد

اس کئے بیمل بھی ممنوع اور حرام ہے، آنحضور ﷺ نے فر مایا:

اس کی حرمت پر سورہ المومنون کی آیت ۵ تا ۷ سے بھی

استدلال کیا جاسکتا ہے جس میں جنسی خواہشات کی جمیل کے لئے

دوبی راستول کی تحدید کردی گئی ہے، ایک بیوی، دوسرے باندی ،

اورظاہر ہے یہ ایک تیسری صورت ہے، فقہاء احناف نے اسے

شہوت کا غلبہ ہو، زنا ہے بیخے اور شہوت میں سکون اور تھبرا کہ پیدا

كرنے كے لئے ايما كياجائے تو فقہاء نے لكھاہے كه أميد ہے كہ

ای ضرورت کے ذیل میں علاج اور میڈیکل جانج کی غرض

تاہم ان سب کا تعلق اتفاق ہے ہے، عادت کی تو اجازت

آ کے کی طرف فیک لگانے کو کہتے ہیں ،اگرآ دی اپنے آ کے

رکھی ہوئی کسی چیز کا سہارا لے کر بیٹھے،اس طرح کداگروہ سہارا ہٹا

نہیں --- روزہ کی حالت میں جلق کرنے ہے روزہ ٹوٹ جائے

تضاء شہوت کی نیت سے ایبا کرنا قطعاً جائز نہیں ، ہاں اگر

قتم کاعمل جاہے جلق واستمناء ہو یا اغلام بازی یا اپنی بیوی ہے لواطت،اس مقصد کے عین مغائر اوراس سے متصادم ہے۔

جلق كأحكم

"ناكح اليد ملعون "\_

قابل تعزير جرم قرار ديا ہے۔ (۲)

اس پروبال اورعذاب نه بوگا۔ (۳)

ے مادہ منوبیکا نکالنا بھی داخل ہے۔

گا، قضاء واجب ہوگی مگر کفارہ نہ ہوگا۔ (۴)

110

کے کتنے ہی پیغبروں نے اسے چھواہے اور بوسہ دیا ہے اور خود

منااس کی اس نسبت کا احر ام ہے کہوہ جنت سے لایا گیا ہے، خدا

رمول اللہ ﷺ نے اس کا استلام فر مایا ہے ، غرض بیہ پھر کی بندگی

نہیں ، بلکہ اس کی نسبت کا احترام اور پیغیروں کی سنت کی اتباع

وبیروی ہے، چنانچ سیدنا حضرت عمر فاروق ﷺ نے جمرا سود کا بوسہ

لیتے دقت صاف طور پریہ بات ارشاد فرمائی کہ میں تجھے نفع دیئے

والا اور نقصان پہنچانے والانہیں سمجھتا ، بلکہ محض اس وجہ سے تمہارا

بوسه لیتا ہوں کہ پغیمراسلام جناب رسول اللہ ﷺ نے تیرا بوسہ لیا

ہ،(۱) — پھراس بہلو ہے بھی غور کیجئے کہا گر حجراسود بجائے

خودقا بل احتر ام ہوتا تو وہ کہیں بھی رکھا جاتا ، وہاں پوسہ لینا مسنون

ہوتا الیکن کعبۃ اللہ میں جو جگہ حجراسود کے لئے متعین ہے،ای جگہ

پر بوسہ لینامسنون ہے، پس بیسنت نبوی کی اتباع و پیروی ہے نہ کہ

استمناء كےمعنی بالارادہ عضو تناسل كوحركت میں لا كراس

سے مادہ منوبیہ خارج کرنے کے ہیں ، اسلام کی نگاہ میں انسان کا

پوراوجوداوراس کی تمام تر صلاحیتی الله کی امانت ہیں، قدرت نے

ان کوایک خاص مقصد کے تحت جنم دیا ہے، جو مخص جسم کے کسی حصہ

كاغلط استعال كرتاب وه دراصل خداكي امانت مين خيانت اورخلق

الله میں من چاہے تغیر کا مرتکب موتا ہے، انسان کے اندر جوجنس

قوت اور ماده منوبير كھا گياہے، وہ بھی بےمقصد اور بلاوج نہيں ہے،

بلداس بنسل انسانی کی افزائش اور بردهوتری مقصود ہے اوراس

(٢) الاستمناء حرام وفيه التعزير ، الحاوى ، كتاب الاختيار ، ترجم: • ف كام طبوع: في كتان

(۱) سنن نسائی، مدیث نمبر: ۲۹۳۱،۲۹۳۰ باب تقبیل الحجر

(٣) خلاصة الفتاوى: ١/ ٢٦٠ كتاب الصوم ، جنس في المجامعة

حجراسود کی انتاع و بندگی۔

استمناء (جلق)

قاموس الفقه

(٣) حوالة مذكور

استناد

نجاست کودھولیں تا کہ نجاست پورے بدن میں تھیلنے نہ پائے۔

کے نز دیک تھوڑا بھی تجاوز ہوتو استنجاء واجب ہوجائے گا اور امام

ابوحنیفہ وامام ابو یوسف ؓ کے نز دیک ایک درہم کے بقدرنجاست

صرف بیشاب کرے قومتحب ہے اور خروج رہے کی وجہ سے استنجاء

كرنابدعت ب، يه بات علامه شائ في كتاب الاختيار كحواله

ن منقل کی ہے، لیکن علامہ حصلفی میں کہ استنجاء کر نامطلقا سنت

مؤكده ب،خواه نجاست عادت كےمطابق ہو ماعادت كے خلاف،

خشک ہویا تر اوراستنجاء پانی ہے کرر ہاہویا پھر سے،لہذااستنجاء نہ کرنا

مکروہ ہوگا ، تاہم میمحض تعبیر کا اختلاف ہے ، علامہ حسلنی کے

نزد یک بھی اگر نجاست مخرج سے ایک درہم سے زیادہ متجاوز

البیته ان اہل علم نے اس کو استنجاء میں شارنہیں کیا ہے، کیوں

كدامتنجا ومخرج كى نجاست كودهونے سے عبارت ہے، علامہ شائ

استنجاء كے اركان، ليني اس كے متعلقات جارين:

(ج) وہ نجاست جو پیٹاب یا خانہ کے راستہ سے لکلے

اگرنجاست اپنے مخرج سے متجاوز نہ ہوتو استنجاء سنت ہے،اگر

بره هائے تب استنجاء واجب ہوگا۔

ہوجائے تواس کا دھونا واجب ہے۔ (۴)

استنجاء كےاركان

(r) قواعدالفقه: ۵۵۱

(۳) در مختار:۱/۵۵۰

(٢) الدر المختار مع الرد: ١/٥٣١

نے لکھا ہے کہ بھی نقطہ نظر صاحب بحرکا ہے۔(۵)

(الف) استنجاء كرنے والا\_

(ب) جن چيز سے استفاء کيا جائے۔

(د) نجاست نکلنے کی جگہ۔ (۱)

۲) نجاست اپنے مخرج سے تجاوز کرجائے ،اب امام محمہ ا

دیا جائے تو گر پڑے اور اس کی سرین بھی زمین ہے ہٹی ہوئی ہوتو

قاموس الفقه

اس نیند کی وجہ سے وضوٹوٹ جائے گااور اگرسرین زمین سے لگی

ہوئی تھی توضیح تر قول ہے ہے کہ وضو نہیں ٹو لے گا۔ (۱)

أصولِ فقه كي اصطلاح ميس

علاء اُصول کے نز دیک استناد سے مرادیہ ہے کہ بعد کے

زمانہ میں کوئی حکم لگایا جائے اور اس سے پہلے زمانہ پر اس کی بنیاو رکھی جائے ، مثلاً: غاصب پر تاوان کا حکم لگایا جائے اور تاوان کی

مقدار کے تعین کے لیے'' زمانہ غصب'' کی طرف لوٹا جائے گا اور اس وقت مال مغصوب كي جو قيمت تقى وه وصول كي جائے گي۔ (۲)

بیٹ سے نکلنے والی نجاستوں ریاح، پیشاب اور پاخانہ کو

'' نجو'' کہتے ہیں،ای سے اعتباء ہے،جس کے معنی ان نجاستوں کی جگه کوصاف کرنا ہے۔ (۲)

استنجاء کے اصطلاحی معنی بھی وہی ہیں جواس کے لغوی معنی

استنجاء كأحكم

عام طور پر حکم کے اعتبار سے فقہاء نے استنجاء کے پانچ

صورتيس پيرس:

(m) القاموس المحيط: ۱۲۲ انترو يكهين رد المحتار: ۱۸۳۵ / ۵۳۵ (۵) الدر المختار و رد المحتار: ۵۳۱-۵۳۵

(۱) الفتاوى الهنديه. ۱/۱۲۰

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

در جات کئے ہیں ، دوصورتوں میں فرض ، ایک صورت میں سنت ،

ایک صورت میں متحب اور ایک صورت میں برعت ،فرض کی دو

ا) جنابت ، حیض یا نفاس سے عسل کرتے وقت مخرج

قاموس الفقه کھانے کی اشیاء، جانور کا چارہ ، جانور کی لد ، سوکھی ہو کی نجاست ،

استنجاءكرنے والے سے متعلق احكام

جیسے تمام احکام شرعیہ بالغ ہونے سے متعلق ہیں ، ظاہر ہے

کہ کسی آ دمی پر بظاہر استنجاء کا واجب ہونا اس کے بالغ ہونے ہے متعلق ہے،البیۃ بطور تربیت اس وقت سے استنجاء کرنے کا حکم دیا

جائے گا، جس عمر میں بچے عام طور پرخود استنجاء کرنے لگتے ہیں، تاہم جب تک بچ میں بیصلاحیت پیدانہ ہوجائے، چول کرمال

باپ سے بیچے کی پرورش وتربیت متعلق ہوتی ہے اس کئے بیچے کو امتنجاء کرانا بھی ان کی ذیمداری میں شامل ہوگا۔

چنانچہ فقہاء نے بچوں کو استنجاء کرانے کے آواب میں لکھا ب كم ورتوں كو جائے كہ بچوں كو استنجاء كے لئے اس طرح نہ کڑے کہ قبلہ بچے کے دا کیں مایا کمیں جانب پڑے ،اگر کوئی مرد

مریض ہوتو بیوی اے استنجاء کرائے اورا گربیومی نہیں ہوتو استنجاء اس ہے معاف ہے،ای طرح اگرعورت مریض ہواورخوداستنجاء

نہیں کرسکتی ہوتو شو ہراستنجاء کرائے گا اورشو ہرنہ ہوتو استنجاء کا تھم اس

ہے ساقط ہوجائے گا۔(۱) کن چیزوں سے استنجاء کیا جائے؟

جن چیزوں سے استنجاء کرنے کی گنجائش ہےوہ دو ہیں، پانی، اور کوئی بھی الیں چیز جس میں نجاست کو دور کرنے کی صلاحیت ہو، اور وہ خود پاک ہوجیسے بھر ،مٹی کا ڈھیلا ،اینٹ ،لکڑی اور کپڑے

وغيره....مما هو عين طاهرة قالعة لا قيمة لها، (٢) البتداليي اشاء جوقا بل احتر المنجهي جاتي ہوں استنجاء كرنا مكروہ ہے، جيسے ريشي

کپڑا، کتابوں کے اوراق، ایسے سادہ اوراق جن پر لکھا جاسکتا ہو،

(۱) هندیه :۱/۵۰ (۳) الدر المختار و ردالمحتار:۱/۵۵۱ - ۵۵۲

(۵) ابوداؤد:۱/۲

(2) ردالمحتار: ۱/۵۳۹

چونا، شیشه، کوئله وغیره، (٣) لېذااییا کاغذ جوخاص طور پراستنجاء بی

کے لئے تیار کیا گیا ہواوراس پرلکھانہیں جاسکتا ہو،اس سے استنجاء

کرنے میں کراہت نہیں ہے ، کیوں کہ کاغذ آکۂ کتابت وآکۂ علم ہونے کی وجہ سے قابل احترام ہے اور بیآکہ علم و کتابت بنے کی

صلاحيت نبيس ركهمًا ، وإذا كانت العلة في الأبيض كونه آلة الكتابة ..... يوخذ فيها عدم الكراهة فيما لا يصلح لها إذا كان قالعاً للنجاسة غير متقوم ـ (٣) التنجاء مرف بانی سے بھی کیا جاسکتا ہے صرف ڈھیلے سے بھی، اور بہتر ہے کہ ڈھیلا استعال کر کے چر پانی کا استعال کرے، و صلے کی تعداد حنفیہ کے بہال متعین نہیں ہے، بہتر ہے کہ تمن و صلے استعال کرے ، یا ایسا ایک ڈھیلا جس کے قین کونوں سے استنجاء

کرسکتا ہو، کیوں کہ حفرت ابو ہریرہ ﷺ سے مروی کہ آپ نے فر مایا: جو مخص استنجاء کرے وہ طاق عدد میں پھر استعمال کرے،اگر ابیا کرے تو بہتر ہے اور نہ کرے تو بھی مضا کقہ نہیں ، (۵) امام شافعیؓ اور دوسر نے فقہاء کے نز دیکے کم از کم تین پھروں کا استعال

ضروری ہے، جبیہا کہ حضرت سلمان فاری ﷺ وغیرہ کی روایات ہیں،جن میں تین پھروں کے استعال کی تاکید کی گئی ہے،(١) پانی کے استعال کی صورت میں کوئی مقدار متعلق نہیں ، البتہ اتنا پانی استعال کرے کہ طبیعت مطمئن ہوجائے ، البتہ بہتر تین بار پانی ہے دھونا ہے، جبیہا کہ غیر مرکی نجاستوں کا حکم ہے، (۷) پس سب

ہے بہتر پانی اور پھر کوجع کرنا ہے اس کے بعد پانی ہے دھونا، پھر پقر کااستعال کرنا۔(۸) (٢) الدرالمختار مع الرد: ٥٣٨/١، هنديه: ٣٨/١ (۳) ردالمحتار:۱/۵۵۲ (۲) و کیمنے: ترمذی، حدیث نمبر: ۱۲، وریگر کتب احادیث

(٨) حوالة سابق:٥٥٠

ITA

## اگر بےستری کااندیشہو؟

استنجاء کامسنون یا داجب ہونا اس وقت ہے جب کہ استنجاء

كرنے كى وجہ سے بے سترى كى نوبت ندآئے ، اگر كوئى فخص

دوسرے کے سامنے بےستر ہوجائے تو سیحرام اور اس کے فاسق ہوجانے کا سبب ہے،اس لئے اگر بےستری کی نوبت ہوتو استنجاء

ترک کردے ،البتہ اگر قضاء حاجت کا شدید تقاضہ ہوادر کوئی جگہ

پردہ کی نہ ہوتو مجبور الوگوں کے سامنے بھی بھیل ضرورت کرسکتا ہے، جہاں تک استنجاء کرنے اور نجاست دھونے کی بات ہے تو مرد ہواور

مردول کے درمیان اور عورت ہواور عورتوں کے درمیان اور بردہ کی کوئی صورت نہ ہوتو استنجاء کر لینے کی مخبائش ہے۔(۱)

خارج ہونے والی اور باہر

سے لگ جانے والی نجاست نجاست جوجسم سے خارج ہو،سب کاحکم ایک ہی ہے اور

سب کے لئے استنجاء کی وہی تفصیلات ہیں جواو پر ذکر کی گئیں ،خواہ

نجاست کا لکلناعادت کےموافق ہوجیسے بیشاب پاخانے ، یاخلاف

عادت جیسے خون اورپیپ وغیرہ ،اگراندر سے نجاست خارج نہ ہو

بلكه باہر سے لگ گئی ہوتو كياا ہے بھی ڈھلے ہے صاف كر دينا كافي ہوگا؟ اس میں کسی قدراختلاف رائے ہے، سیح رائے یہی ہے کہ

اس کے لئے بھی پانی یا ڈھلے ہے استنجاء کرنا کافی ہوگا، (۲)،البتہ

ڈ ھیلے سے استنجاء کرنے والا مخص اتنی مقدار میں پانی اس حالت میں اترے کہ جس کوفقہاء کی اصطلاح میں '' کم مقداریانی'' کہاجاتا ہے،

(۱) ویکھے:درمختار:۱/۵۳۹

(٣) ردالمحتار:۱/۸۸

تو پانی ناپاک ہو جائے گا ، کیونکہ ڈھلے کے استعال سے نجاست پوری طرح دورنہیں ہوتی بلکہاس کی مقدار کم ہوجاتی ہےاور ما قلیل

تھوڑی ی نجاست ہے بھی ناپاک ہوجا تا ہے۔(٣)

اگرنجاست مخرج سے ایک درہم سے زیادہ تجاوز کر جائے تو متجاوز حصه کا پانی سے دھونا ضروری ہوتا ہے ،البتہ عین مخرج پر جو

نجاست گی ہواس کا دھونا ضروری نہیں ہے، (م) خواہ مخرج پر گی ہوئی نجاست بذات خودمقدار درہم سے زیادہ ہو، تب بھی سیح یہ ہے کہ

دْ هليے ہے استنجاء کا فی ہوگا، پانی کا استعمال کرناضروری نہیں۔(۵) استنجاءكي كيفيت

استنجاء کی کیفیت بد ہونی جاہئے کہ جسم کو پوری طرح ڈھیلا رکھے اور بائیں ہاتھ سے استنجاء کرے ، ہاں اگر روزے سے ہوتو جسم کو ڈھیلا رکھنے سے بچے ، بہتر ہے کہ تین سے زیادہ اٹکلیاں

استنجاء میں استعال نہ کرے ، اور الگلیوں کی چوڑائی کے حصہ سے استنجاء کرے ، نہ کہا لگلیوں کے پور ہے ، (۲) مردوں کے لئے بہتر

ہے کہ سمی طرح بائیں حصہ پر ٹیک لگا کر بیٹھیں ، عورتوں کے لئے نہیں ، (۷) اگر ڈھلے سے استنجاء کر رہا ہوتو مستحب ہے کہ پاک

ڈ <u>ھلے</u>دا کیں طرف ر <u>کھ</u>اوراستعال شدہ با ئیں طرف\_ مستحبات وآداب

امام ابوحنیفہ کے یہاں استنجاء میں پہلے پچھلے حصہ کودھوئے پھرا گلے حصہ کواور صاحبین کے نز دیک پہلے اگلے حصہ کو پھر پچھلے

حصه کو،ای کوانل علم نے ترجیح دی ہے۔(۸) استنجاء کرتے وقت جسم پرزمی سے پانی ڈالے اور زمی کے ساتھ

(٢) الدرالمختار مع الرد ١٠/١٥٥

(۳) درمختار و ردالمحتار:۱/۵۵۰

(۸) هندنه (۸)

(۵) هندیه:۱/۳۹ (۲) هندیه (۲) (4) هنديه:۱/۱۸

نہریا کویں یا حوض یا چشم کے کنارے پیشاب کرنا گونجاست

استنحاء

پانی تک ند بینی ،ای طرح کھیت میں پانی یا پھل دار درخت کے نيح قضاء حاجت كرناياالي سابيدار جكه ميس قضاء حاجت كرناجهال

کہلوگ بیٹھتے ہوں ،مکروہ ہے۔(۱) رسول الله على في لوكول كوهمرني كى جكه، راسته اورسابيه

میں قضاء حاجت مع کیا ہے، (۷)ای سے فقہاء نے یہ بات اخذ کی ہے کہ ہریالی جس اوگ متنفید ہوتے ہوں ، میں بھی

قضاء حاجت نہیں کرنی چاہئے ، (۸) قبرستان میں قضاء حاجت کرنا

كروة تح يى ب، جانورول كے درميان مواك بهاؤير، چوما سانپ یا چیونی وغیرہ کے بل میں الوگوں کے بیٹھنے کی جگہ پر، راستے

کے کنارہ ، قافلہ یا خیمہ کے قریب استخاء کر نا مکروہ ہے ، یہ بات بھی مکروہ ہے کہ نیچے بیٹھ کراو پر پیشاب کیا جائے ،استنجاء کی حالت میں ایک دوسرے سے گفتگو کرنا بھی مکروہ ہے، بلا عذر کھڑے ہوکر

بیٹاب کرنا کروہ تنزیمی ہے،ای طرح بلاعذرلیث کر،یا بےلباس موكر پیشاب كرنا يااليي مبكه بيشاب كرنا جهال پرلوگ وضو ياغسل کرتے ہیں مکروہ ہے۔(۹)

یہ بات بھی کروہ ہے کہ عیدگاہ میں یا مسجد کے قریب قضاء طاجت کرے۔(۱۰) استنجاء کی حالت میں نجاست کی طرف دیکھنا ،تھو کنا ،بلغم پھینکنا ، بلا وجه کھانسنا آسان کی طرف و کھنا، زیادہ دیرتک بیٹھے رہنا اور بلا

ضرورتاپنے حصہ سرکی طرف دیکھنا مکروہ ہے۔(۱۱) (۲) هندیه:ا/۳۸ (۳) درمختار و ردالمحتار:۱/۵۵۵

(۲) درمختار و ردالمحتار:۱/۵۵۲ (۸) ردالمحتارً:/۲۵۵

(۱۰) درمختار://۲۵۵مندیه ://۵۰

ترکت دے۔(r) قفاءٍ حاجت كي حالت ميں قبله كي طرف چېره ركھنا ياپشت كرنا مروہ ہے، اگر قضاء حاجت کوئی دوسرے رُخ پر کرے، کیکن آب رست کرتے وقت قبله کی طرف چېره يا پشت ہوتو خلا ف ادب ہے مگر

جم کو لے ، زورے پانی مارنے اور رگڑنے سے پر بیز کرے ، (۱)

استنجاء کے وقت اگر عضو محصوص کو بکڑنا پڑے تو ڈھیلے کو داکمیر) ہاتھ

ے پکڑے اور بائیں ہاتھ سے عضو مخصوص کو پکڑے اور اس کو

مروہ تحریمی نہیں ، ہاں اگر قبلہ کے دائیں بائیں تیز ہوا چل رہی ہو كاگراس طرف زخ كركے بيثاب كرے كا توبلت كرنجاست لگ وائے گی ، تو نجاست سے بیخے کے لئے قبلہ کی طرف پشت کر کے

قفاء جاجت كرسكتا ہے، كول كر قبله كاسامنا كرنا بدمقابله قبله ك پیچے ہونے کے زیادہ نامناسب ہے، (۳)ای طرح سورج اور چاند ی طرف رُخ کر کے بیثاب یا پاخانہ کرنا مکروہ تنزیبی ہے، کوں کہ جا نداور سورج اللہ تعالیٰ کی نشانیوں میں سے ہے۔ (م)

بانی میں پیشاب یا یا خانہ کرنا کروہ ہے، اگر تھرے ہوئے کثیر پانی میں ہوتو مکروہ تحریمی ، تھہرے ہوئے قلیل یانی میں ہوتو حرام اور ستے ہوئے یانی میں ہوتو کروہ تنزیمی ہے، البتہ مجبوری کی صورت منٹی ہے، جیسے کوئی فخص کشتی میں ہو،ای سے فقہاء نے بیہ بات اخذ کی ہے کہ نہروں کے او پر بیت الخلاء بنانا یا بیت الخلاء کا

> بانی نهرون میں بہادینا درست نہیں۔(۵) (۱) هندیه (۱/۳۹ (r) ردالمحتار:۱/۵۵۳

> > (د) درمختار و ردالمحتار: ۱/۱ ده (2) ابوداؤد:۲۹،این ماجه:۳۲۸ (۹) درمختار و ردالمحتار: ۱/ ۵۵۸-۵۵۸

جہاں استنجاء کرنا مکروہ ہے

(۱۱) هندیه (۱/۰۵

استہلال

پوری طرح دھل گیااور بدیود ور ہوگئی توا لگ ہے ہاتھ دھونا ضروری

نہیں الیکن پیضروری ہے کہ ہاتھ ہے بھی اور مقام نجاست ہے بھی

بد بو کا از الہ ہو جائے ، ہان اگر باو جود کوشش کے بدیوختم نہ ہوتو حرج

نہیں ، بہر حال استنجاء کے بعد ہاتھ دھوئے تو بہتر ہے، (م) بہتر

ہے کہ ہاتھ کومٹی ہے رگڑ کر دھوئے ، پھر کھڑے ہونے کے بعد

كبرْت سے اپنی شرمگاه كو يونچھ لے اور اگراس كو دسوسه پيدا ہوتا ہو

تو شرمگاہ پر پانی کے حصینے مار نے ، ( د ) آج کل صابن کا استعال

نومولود بچوں کے اس رونے کو کہتے ہیں جو پیدائش کے بعد

نومولود بچوں کے سلسلہ میں حکم پیرہے کہ اگر وہ زندہ پیدا ہوااور

پیدائش کے بعد زندگی کی کوئی علامت ظاہر ہوئی ، پھر مرگیا تو نماز

بہلی مرتبہ عادةُ اور عموماً ہوا كرتا ہے، بياكو يا اس كى زندگى كى علامت

مٹی سے ہاتھ ملنے کے قائم مقام ہاس لئے یہ بھی کافی ہے۔

ذكرودُ عاء

استنجاء کے آ داب میں ہے یہ ہے کہ داخل ہوتے ہوئے سے

دُعاء يرْ ھے:

اللهم إني أعوذ بك من الخبث والخبائث .

اے اللہ! میں آب، کی پناہ میں آتا ہوں مرد وعورت

شیاطین ہے۔

كدرسول الله على في داخل موت موت يمي وُعاء يرهي ، (١)

اور جب استنجاء سے باہر فکلے توبید و عاء پڑھے:

المحمد لله الذي أخرج عنمي مايؤذيني وأبقي

تمام تعریف اس اللہ کے لئے جس نے تکلیف دہ چیز

کونکال دیااورنفع بخش پیز کوباقی رکھا۔ (۲)

استنجاء خانه میں جاتے ہوئے پہلے بایاں یاؤں رکھے اور نکلتے موئے پہلے دایاں ، کھڑے ہوئی حالت میں کیڑے ندأ تارے ،

قضاء حاجت کے درمیان نہ ہو لے، نداللہ تعالیٰ کا ذکر کر ہے، نہ سلام کا ،اذان کا ،چینکنے والے کا جواب دے ، چینک آئے تو دل ہی دل

میں الحمد للہ کہے، بیت الخلاء میں سرؤ ھک کر جائے ، بہتر ہے کہ

جس کپڑے میں نماز پڑھتا ہواس کپڑے میں قضاء حاجت نہ کرے،

اورا گر کرے تو نجاست اورا متعال شدہ یانی ہے کپڑے کو بیجانے کا پوراا ہتمام کرے،اگرانگوشی پراللہ تعالیٰ کا نام لکھا ہو، یا قر آن کی لوئی

آیت لکھی ہوئی ہوتو بہن کر بیت الخلاء نہ جائے۔ (۳)

فراغت کے بعد استنجاء کے بعد ہاتھ دھوئے ،اگرشر مگاہ دھوتے ہوئے ہاتھ

(۱) ترمذی:۱/۸۵،بخاری:۱/۲۲

(٣) هنديه:١/٠٥

(۵) ردالمجتار:۱/۲۰۵

جنازہ پڑھی جائے گی ،اگر مردہ ہی پیدا ہوا تو ناز جنازہ کی ضرورت

نہیں اور اگر ولا دت کے درمیان ہی بچیکی موت واقع ہوگئ تو پھر

اورشہادت ہے۔

نومولود کی موت

ویکھا جائے کہاس کےجسم کا اکثر حصہ بحالت زندگی نکلا پانہیں،اگر

زندگی کی حالت میں نکا اتو نماز جنازہ ہوگی ورنٹہیں۔(۱)

امام مالک ؒ کے یہاں عسل اور نماز جنازہ کے لئے ضروری

ہے کہ بچہ کے اندر واضح طور پراور قابل لحاظ وقت تک حرکت رہی

ہو، امام شافعی کے یہاں اگر سانس اور دل کی دھڑ کن کا احساس

(۲) هنديه: ۱/۵۰

(۳) هندیه:۱/۳۹/درمختان و ریالمحتار:۱/۸۵۸

(۱) الفتاوى الهنديه :ا/۱۵ محكم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مكتبہ

استنيلاء

اس باندی کوفروخت کرنا ، دوسرے کو ہبہ کرنا اور کوئی بھی الی تدبیر

اختیار کرنا جس سے اس کی غلامی بدستور باقی رہے جائز نہیں ،اس

عورت سے جنم لینے والے بیج خو داس مرد کے سلبی اولا دیے حکم میں

ہول گے اوراس کی موت کے بعد وہ عورت آزاد ہوجائے گی ، (۱)

فقہاء نے ان مسائل پر تفصیل سے گفتگو کی ہے جس کی موجودہ

ز مانداور حالات کے لحاظ ہے چنداں ضرورت نہیں رہی ،اس لئے

اسلام نے گواس زمانہ کے فکری اور سیاسی حالات کے پیش

نظرغلاي كى قدىم رىم بريتسرخطئيج نهيس بيميرا،ليكن عملأا يسے أصول

اورضا بطےمقرر کردیئے جورفتہ رفتہ از خوداس کی بنخ و بن اکھاڑ دے،

اٹھیں میں سےایک''استیلاد'' بھی ہے کہ باندیوں سے جنسی تعلق

کی اجازت دی گئی ، ئزل اور مانغ حمل مّد ابیرا فتنیار کرنے کو ناپیند

فر مایا گیا اور پھر ولادت کے بعد نه صرف اس عورت بلکه اس کی

پوری نسل کو پروانهٔ آزادی بخش دیا گیا اوران تمام تدابیر پرقدغن

استیلاء کے معنی غالب آ جانے کے ہیں، فقہ کی اصطلاح میں

ا ما ابوصنیفہ کے نز دیک اہل کفرا گرکسی کے مال پر غلب حاصل

دارالحرب کے کافروں کے مسلمانوں یا کسی دوسری مملکت کے

لگادی گئی جواہے آئندہ بھی غلام بنائے رکھ سکتی تھی۔

كافرول ہى پرغالب آجانے كو كہتے ہیں۔

(٣) رواه مسلم ، عن مغيرة بن شعبه :١٣٣/١

كفاركا غلبه

(۲) الفتاوي الهنديه: ا/ ٤

(۲) الهداية:roi-ro-/r

اسی مختصر وضاحت پراکتفاء کیاجا تاہے۔

غلامی کے سدباب کی حکیمانہ تدبیر

"ناصية" كماجاتات مح كيات، (م) امام الك ك يهال بورك مرکاادران کے بعض اصحاب کے مزد کیک تہائی اور بعض کے یہاں

(تفصیل کے لئے دیکھتے وضوء)

استيلاق (أم ولذهونا)

كى باندى ك أم ولد بناديخ كو استيلاد "كت بين "أم

ولد'ایک خاص اصطلاح ہے، یداس باندی کو کہتے ہیں جس کوایے

(٠) كتاب الافصاح :١٨٣/١، رحمة الامة:٨٥٠،المغنى:٢٠٠٠/٢ (٣) حوالة سابق:٥ (۵) بدأية المجتهد: ۱۲/۱۰ المسئلة السادسة من التحديد

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ہوجائے تب تو نماز پڑھی جائے گی اور اگرصرف حرکت یائی گئی یا

قاموس الفقه

سمی چیز کو بوری طرح احاط اور گمیرے میں لے لینے کو کہتے

فقد کی کتابوں میں عموماً بیلفظ سر کے مسلح کے سلسلہ میں ذکر کیا

جاتا ہے،امام ابوحنیفہ ؓ کے نزو کیک وضومیں مستحب ہے کہ پورے سر

کامسح کیا جائے ، (+) دوسرے لفظوں میں مسح کے ذریعہ سر کا

استيدب كرنيا جائ اورسرك جوتفائي حصد كاستح فرض ب، (٣)

ال لئے كەحفرت مغيرہ بن شعبہ ﷺ روايت سے ثابت ہے كه

حضور ﷺ نے سرے اللے بوضائی حصہ کا جے عربی زبان میں

روتہائی کامنے فرض ہے، امام شافعیؓ کے یہاں چند بال کامسے بھی

آ قاسے بچہ پیدا ہوجائے اوروہ اس کے بچہ کی ماں بن جائے ،اب

جم تصند ابوگیا تو صرف عسل دیا جائے گا ، امام احمد امام ابوصیفہ کے ساتھ ہیں۔(۱) اليے تمام درندہ جانورول کو حرام قرار دیاہے جوذی ناب ہول، (٣)

لعنی وہ دانت کوشکار کے لئے استعمال کرتے ہوں۔ چول کماس کا گوشت حرام ہے،اس لئے اس کا جموٹا بھی حرام

ے،( m) اور تا یاک ہام احد کا بھی سیح ترقول یہی ہے۔ (a)

(تفصیل کے لئے دیکھئے:سؤر)

نیز چول که حرام ہونے کی وجہ سے شریعت اس کو مال تصور

نہیں کرتی،اس لئے اس کی خرید و فروخت ؟ می درست نہیں،(۲)اور موذی ہونے کی وجہ سے اس کا قتل نہ صرف جائز ہے بلکہ حالت

احرام میں بھی اس کے قتل کی اجازت ہے،البتہ اگر وہ حملہ آور ہوااور بچنے کے لئے اس کونل کیاتو کچھواجب نہ ہوگااورا گرکسی تملہ کے بغیر

ازخودائے تل کیا گیاتو بطوردم ایک بمری داجب ہوگ۔(۷) اورقابو پاجانے کی صورت میں چوں کہاس کے زندہ رہے کی

وجہ سےلوگوں کے اذیت میں مبتلا ہونے کا قوی اندیشہ موجود ہے، اس لئے اس کا مار ڈ النا یا کسی محفوظ جگہ زو وغیرہ میں رکھ دینا واجب ہوگا ، آج کل بعض ممالک میں قانو ناشیر کا شکار ممنوع ہے ، ایسے مواقع پرضروری ہے کہ قانون ملکی کا پاس ولحاظ رکھا جائے اور اگر کسی

طرح ہاتھ آ جائے تواسے حکومت کے حوالہ کردیا جائے۔واللہ اعلم

کسی تھیج مصرف میں ضرورت سے زیادہ خرچ کرنے کو "اسراف" کہتے ہیں اور اگرمھرف ہی غلط اور نامناسب ہوتو تبذیر

(r) صدر الشريعه عبيد الله بن مسعود ، شرح وقايه

(٣) الهداله:١/١٥٥

(۲) فتاوى عالمگيرى :۱۱۳/۳، بيوع في الحيوانات

(۷) فقادی عالمگیری: ۱۸۳۸مکتاب الکراهة می کول محتعلق بعض جزئیات ذکوریس، جن سے اس پرروشی پرتی ہے۔

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

قضہ حاصل کر لے تو وہ اس کی مالک ہو جائے گی اورمسلمانوں کے

لئے ان سے ایسی اشیاء کا خرید کرنا درست ہوگا، اورخریدنے کے

كرليں تو وہى اس كے مالك قرار پاتے ہيں ، اس طرح اگر

نیر مسلموں کی ایک مملکت کسی دوسری مملکت کے مال پر عاصبانہ

بعدوہ اس کے جائر مالک قرار یا کمیں گے۔

ای طرح اگر دارالحرب کے باشندے کی مسلمان کے مال

پر جابرانہ قبضه کرلیں اور پھر کوئی دوسرامسلمان اس سے خرید لے تو

و ہی خریداراس کا اصل ما لک متصور ہوگا ،اسی طرح اگروہ مال جنگ

کے بعد بہطور غنیمت کے ہاتھ لگے اور تقسیم ہوکر کسی کے حصہ میں جائے توجس کے حصہ میں جائے وہی اس کا مالک تھبرااور اگر تقسیم سے پہلے اس کا پہلا ما لک مطالبہ کرے کہ بیٹی اس کی ہے اورات

ثابت کرد ہے تو اسلامی حکومت بلاکسی قیت کے وہ مال اس کوسپر د کروے کی۔(۱) البته آدمی پر بزورغلبه حاصل کر لینے کے باو جودوہ اس کے

ما لکنہیں ہوں گے ، چاہے وہ آزاد ہوں یا غلام ،لیکن مسلمان ان كى جن اشياء ربعى بذريعه جنك قابض مول جا بوه ازقبيل مال ہویاانسان ،ان کے مالک ہول گے اور ان سب کا ثمار مال غنیمت من بوگا ـ (۲)

> اسر (ثیر)

اسد کے معنی شیر کے ہیں ، بید درندہ جانور ہے اور اپنے پہلی والےدانتول سے شکار کرتا ہے،اس لئے حرام ہے،حضور عللے نے

> (۱) ملخص از: الفتاوي الهنديه: rra/r (r) رواه مسلم:۱۳۷/r، صید

(٥) رحمة الامة:١١

(٨) كتاب التعريفات :٣٣

قرآن مجيد مين بھي اسراف سے منع کيا گيا ہے: کھاؤ، پیواوراسراف نہ کرو،اللہ تعالیٰ اسراف کرنے والول كويستنبيس كرتا\_ (الاعراف ٣١٠)

### کھانے میں اسراف

آر ہی تھی ،آپ ﷺ نے فر مایا ڈ کار آنے کی نوبت نہ آنے دولیعنی اس قدر نہ کھاؤ کہ ڈکار آنے گئے، کہ دنیا میں بہت سے آسودہ آخرت میں سخت بھو کے ہوں گے ، (۱) ابن زید نے فرمایا کہ

ایک صحابی حضور ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے ،ان کوڈ کار

"اسراف" ہے مراد حرام کھانا ہے ، بعض حضرات نے کہا کہ ضرورت سے زیادہ کھانا ہے، ابن ماجہ نے حضرت انس ﷺ سے

روایت کیا ہے کہ آپ ﷺ نے فر مایا ہر من جابی چیز کا کھالین بھی اسراف میں داخل ہے، (۲) اس لئے علاء ومفسرین لکھتے ہیں کہ آسودگی کے بعد مزید کھانا درست نہیں ہے۔(٣)

ديني أمورمين اسراف

کھانے یہنے کے علاوہ دین معاملات میں بھی اسراف نابندیدہ ہے، مثلاً وضویا عسل وغیرہ میں ضرورت سے زیادہ پانی کا استعال کروہ ہے، ( م )حضرت عبداللہ بن عمرو بن العاص ﷺ سے

مردی ہے کہ آپ ﷺ نے حضرت سعد ﷺ کو زیادہ پانی استعال كرتے ہوئے ديكھا تو فرمايا كه بياسراف ہے، (٥) ايك وضوكے

بعد پھر دوسرا وضو کرنا اس کے بغیر کہ پہلے وضو سے کوئی نماز پڑھی جائے کروہ ہے، (٢) شادى بياه كے معاملات ميں جس كواسلام نے

بالکل سادہ رکھا ہے، اس کو ہر طرح کی اسراف اور فضول خرچیوں کا (۱) این ماجه:۲۳۰/۲

مجموعه بنالینا، ولیمه میں تکلیف دہ تکلفات، جوڑوں اور کپڑوں پر

ایک بزی رقم کا خرچ ، جهیز وغیره بیرسب اسراف اور بخت گناه و معصیت کے کام ہیں،اوردین سےاد فی تعلق ہیں رکھتے۔

پھر جودین وضواورغشل کےمعاملہ میں بھی اس قدرمخاط ہو کہ

ضرورت سے زیادہ پانی کے استعمال کوروا ندر کھتا ہوآ خروہ اس کی اجازت كول كرد بسكتا ہے كەبعض خاص راتوں ميں مسلمان ا پی کمائی کاایک حصه محض قتمہ افروزی ، پٹاخوں اوراس طرح کے لہو

ولعب برخرچ كريں، ظاہر ہےكہ بياتو الله كى رحمت كے بجائے الله

کے غضب اوراس کی نافر مانی کودعوت دینے والے ہیں۔

اسفار

لغوی معنی روش ہونے کے ہیں، فقہ کی اصطلاح میں صبح کے خوب روشن ہوجانے کو کہتے ہیں۔ ( دیکھتے: لسان العرب، مادہ سنر ) نماز فجر كاافضل وتت

رسول الله صلى الله عليه وسلم سے قدرے تاريكي (غلس) اور روشن مج (اسفار) ہردو حالت میں فجر کی نماز بڑھنا ثابت ہے اوراس کے جواز برفقہاء کے درمیان اتفاق ہے، البتہ فجر کے افضل ادر مستحب وقت كے سلسله ميں اختلاف ب، امام شافعيٌ كے نزد يك غلس ليمن ابتدائی وقت میں نماز برط هنا افضل ہے اور امام ابوطنیفہ کے نزدیک اسفار میں اور حقیقت سے ہے کہ امام ابوحنیفہ کے یہاں بھی اسفار میں نماز فجری ادائیگی مطلوب نہیں ہے، بلکہ جماعت کی کثرت ادراوگوں

کے لئے جماعت میں شرکت کی سہولت مطلوب ہے، یہ کثرت اور

(٢) حوالة سابق

 (٣) ابوعبدالله قرطبي: الجامع لاحكام القرآن: ١٩٣/-١٩٥٥ خلاصة الفتاوى: ٣٥٩/٨ (۵) ابن ماجه: ۱/۳۳ (٣) الفتاوي الهنديه:١٣/١١

(Y) هندیه:1/2

حرمت میں تو شرعاً کسی کلام کی گنجائش ہی نہیں ہے ، اس لئے کہ

اسقاطيمل

جب حمل میں زندگی پیدا ہوگئ تو ایک زندہ ننس اوراس کے درمیان

اس کے سوا اور کوئی فرق باتی نہیں رہ جاتا کہ ایک پردہ رحم میں لیٹا ہوا ہےاور دوسرااس دنیائے آب وگل میں آچکا ہے قبل نام ہے کی

زندہ وجود کوزندگی سے محروم کردسینے کا ، بہ جرم ا گربطن مادر میں ہوتو

بھی نفس کشی ہےاوراس دنیا میں آنے کے بعد ہوتو بھی نفس کثی ہے،

دواؤن اور گولیول کی طاقت سے انجام یائے تو بھی قبل ہے اور تلوار اور لا تھی کا سہار الیاجائے تو بھی قتل ہے، لا تبقتہ لود او لاد کم ، کے مخاطب اگر بچول کوزندہ در گور کر دینے والے ہیں تو آخروہ لوگ اس

ے کیوں کر دامن کش ہو سکتے ہیں ، جورحم مادر میں پلنے والے بچوں کوزندگی کی مست سے محروم کردیں؟ اس لئے فقہاء نے بالا تاق اس صورت میں استاط کونا جائز اور حرام قرار دیا ہے۔

مين اس سلسله مين صرف دو بلند پايدفقيه علامه احماعليش ماكلي اورحا فظاہن ہمیہ حنبلی کی عبارت نقل کرنے پراکتفا کرتا ہوں ،اول

الذكر بزرگ كى رائے يوں ہے:

والتسبب في اسقاطه بعد نفخ الروح فيه محرم اجماعاً وهو من قتل النفس . (٢)

روح پیدا ہونے کے بعد اسقاطِ حمل کی تدبیریں اختیار کرنا بالا جماع حرام ہیں اور بیل نفس ہے۔

اورابن تيميةرقم طرازين: اسقاط الحمل حرام باجماع المسلمين وهو من الوأد الذي قال تعالى فيه واذ الموؤدة

سئلت ، بأى ذنبٍ قتلت . (٣) اسقاطِ حمل بالاجماع حرام ہاوروہ ای نفس کشی میں

آسانی اگر حالات کے ٹاف سن کتر استرائی وقت میں میسر ہوجائے تو پھروہی وقت افضل ہوگا ، عام حا!، ت میں لوگوں کے لئے اتن عجلت وشوار ہوتی ہے اور جماعت میں کم اوگ شریک ہویاتے ہیں ،اس کئے امام ابوصنیفہ ؓ نے اسفار کوافضل قرار: باادراس ہے کون انکار کرسکتا ہے کہ جماعت میں کثرت اسلام میں مطلوب ہے؟ مالکی ،شوافع اور حنابلہ کے بزو کے غلس میں پڑ ھناانفنل ہے۔(۱) حديث مين جو بحثين بهت معركة الآراءاورا بمتمجى باتي مين اورجن براساتذ ؤ حدیث وشراح برای زورآ زمانی کرتے ہیں ،ان

میں ہےا یک نجر میں اسفار کا مسلہ بھی ہےاور بساار نات افضلیت

كاس معمولي اختلاف بيس اليي ب جاتاه يلات سے كام لياجاتا ہے جوہلاء کے شایانِ شان نہیں ہے۔ (مزیدوضاحت کے لئے دیکھئے:صلوٰۃ)

حمل گرادینے کو کہتے ہیں ، بید حاضر میں صبط تولید کی ایک صورت یہ بھی بدشمتی ہے رواج یا چکی ہے کہ مل قرار پاجانے کے بعداے ضائع کردیا جائے۔

اسقاطِ من كے سلسلہ ميں کسی بتيجہ تک پہنچنے کے لئے ضروري ہے کہ حمل پر آنے والے مختلف مراحل کا فرق پیش نظررہے، استقرارِ مل کے بعد نطفہ ابتدائی ایام میں محض بستہ خون اور گوشت کی صورت میں رہتا ہے پھر رفتہ رفتہ اس میں روح اور زندگی کے آثار پیدا ہوتے ہیں اور پھرایک جاندار بچے کی شکل ہو جاتی ہے۔ روح پیدا ہونے کے بعد

روح اورآ ٹار زندگی پیدا ہوجانے کے بعد اسقاطِ حمل کی (١) وأنكي المغلم السام

(۱) - فتح العلى البالك . ٣٩٩/

(m) فقاوی ابن تیمیه :مُراعات کم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

واخل ہے جس کے بارے میں الله تعالی نے فرمایا

ہے کہ قیامت کے دن زندہ دنن کردی جانے والی

معصوم بجیوں سے سوال کیا جائے گا کہ آ خرمہیں کس

جرم میں قبل کر د ما گیا۔

اسقاطيمل

پہلے بھی وہ زیرتخلیق وجودا کیب انسان اور'' کامل الٹلقت وجود'' ہی کے حکم میں ہوگا ،ابن عابدین شائی لکھتے ہیں کہ:

وما استبان بعض خلقه كظفر وشعر كتام . (٢) اورجس کی بعض خلقت نمایاں موجائ جیسے اخن

اور بال تووه تام النلفت كي طرح بـ

ایک اور موقع پر فرماتے میں: البجنين لذي استبان بعض خلقه بمنولة الجنين

ابیامل جس کے بعض اعضاء دیکھنے میں آجا کیں ، . کی ما انافت، وجود کے درجہ میں ہے۔ شخ عبدائرتهن الجزيري احناف كالمسلك نقل كرتي بويئ لأرمة جن:

علما واحناف نے کہا کہ جس کے بعض اعضا ونمایاں بهوجا ئيس وه تمام احكام ميس ائيك كامل النلقت و بؤو کے درجہ میں ہے۔(۴)

ی خضری بک نے اس مسئلہ پر برای اچھی روشی بالی ہے،

وہ کتے ہیں کابطن مادر میں رہنے والے بچہ کی دو میٹیت ہوتی ہے، ال حیثیت ہے کہ واپنے مان بی کا جزء ہے اور اس کے ساتھ اس کا وجود قائم ہے، بچہ کی اپنی مستنآل حیثیت نہیں ہوتی ،اس کا نقاضہ یہ ہے کہ نہ بچہ پر کچھوا جب ہواور نہاس کا دوسرے پر کوئی حق ہو، اوراس کی دوسری میثیت بیر ہے کہ وہ اپنا ایک الگ متعقل جسم رکھتا ہادراس کے اندر زندگی ہیرا ہوتی ہے ،تو وہ اس معاملہ میں بھی

این مشقل میثیت کا مامل رہتا ہے، مال کے مرنے سے وہ مرنہیں

بلَدِقاضَى خَالُ ( مَتُونَى:٩٢ه ٥ ) نے تو لکھا ہے کہ اگر مال ک جان کوخطرہ ہوتو بھی ایسے بچہ کی جان نہیں جاسکتی جوابھی حمل ہی میں ہواوراس میں زندگی کے آٹار پیدا ہو گئے ہوں ، چنانچے فرماتے ہیں جب بچہ حاملہ عورت کے بیٹے میں وجود پذیر ہو بیائے اور بچہ کو نکالنے کی اس کے سوا کوئی صورت نہ ہو کہ اس کو مکڑے مکڑے کا ث كرنكال اياجائے اوراگرانيا ندكيا جائے تو مال كى ہلا كت اور جان جائے کا خطرہ ہوتو فقہا وکی رائے ہے کہا گربچہ پیٹ میں زندہ نہ ہو مرده ہوتو اس بین کو کی منها اُفتہ نیس اورا کر پچاطن مادر میں زند وہوتو

درست نہیں ہے۔(۱) روح سے مہلے ر ہاروح پیدا ہونے سے سیلے تو بلاشبہ بیاس قبل کے زمرہ میں نہیں تا جس کا ذکر ابھی ہوا ہے ؛ نگر مانع حمل دواؤں کے سلسلہ یں ندکور ہو چکا ہے کہ فقہا واس فقم کے مسائل میں مآل کو خو ظار کھ کر

اس وَمُكُرْ نَ نَسُرُ فِ وَاللَّهُ وَالنَّرُيْنِ بِهِ أَسَ لِنْ كُهُ مِهِ أَيْكِ عِالنَّا كُو

بچانے کے لئے دوسری بان کو ماروا لئے کے مرادف ہوگا اور پیا

عائز قرارو ہے ک<sup>ی ن</sup>خاش نہیں رہتی ۔ جنين كأتحكم ای لئے فقہا ، نے لکھا ہے کہانسانی ڈھانچیکمل ہونے ہے (۱۰) ريانستار د ۱۹ (۱) - قدرون مانصي ديلي ۱ (۲۸)

تھم لگاتے ہیں، لبذااس حیثیت کو پیش نظرر کھتے ہوئے اسے بھی

(٢) اللهمة على السداهدي الأراعة الأسمام

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

(r) ريا<u>ل حثار ۲</u> ۱۰۹

كرتے ہوئے شہاب الدين ابن جرفر ماتے ہيں:

الاجتنان الاستتار و منه الجن يسمى جنيناً .

اجتنان کے لغوی معنی چھیے ہوئے ہونے کے میں اور

ای ہے جن مشتق ہے۔

اورای وجہ ہے جنین کوجنین کہتے ہیں۔

لفظ "جنين" كي يهي تشريح عربي كي مشهور لغت" المنجد" مين

بھی کی گئی ہے۔

اس تشریح کےمطابق جنین کالفظ جانداراور بے جان دونوں

طرح کے مل کوشامل ہے اور جہاں بھی لفظ جنین آئے گا تواس ہے

متعلق احکام دونوں ہی حالت میں نافذ ہوں گے۔ اس مخضری تمہید کے بعداب ہم اسقاط جنین کےسلسلہ میں

احادیث اور فقہاء کی آرا ۔ نقل کریں گے ، جس ہے اس بات پر روشیٰ پڑتی ہے کہ حمل کا اسقاط ہر مرحلہ میں ایک قابل سرزنش جرم

> ہے،روایت میں ہے: ان رسول الله صلى الله عليسه وسلم قبال في

الجنين غرة عبد او امة . (٢)

رسول الله صلى الله عليه وسلم نے فر مايا كه جنين كے اسقاط میں ایک غرہ لینی ایک غلام یا باندی کوآ زاد کرنا

، واجب ہے۔

حضرت عمر فاروق ﷺ کے عہد میں ایک عورت نے دوسری عالمه عورت كاپيد وبادياجس ساس كاحمل كركيا، حفزت عمرتك به معالمه پہنچا تو انھول نے اس عورت کوایک غلام دینے کا حکم دیا۔ (۲)

مشمس الائمه سرهسي فرماتے ہيں: اور جب مردکسی عورت کا پیٹ دبا دے ، پھراس

رہے،اس کا تقاضا ہے کہاس پرذ مدداریاں بھی ہوں اوراس کے لئے زندہ انسانوں کی طرح حقو ق بھی ثابت ہوں ،مثلاً اس کو بھی وراثت ملے ،اس کے لئے بھی وصیت درست ہو۔

جا تااور ماں کے زندہ رہنے سے ضروری نہیں ہے کہ وہ بھی زندہ ہی

ان دومتضاد حیثیتوں کو پیش نظر رکھتے ہوئے فقہاء نے یہ

رائے قائم کی کہ ذمہ داریوں کے اعتبار سے اس کومستقل نہیں مانا جائے اور اس پر دوسروں کے حقوق واجب نہ قرار دیئے جائیں

لیکن حقوق کے اعتبار ہے ان کومستقل اور علاحدہ وجود تسلیم کیا جائے ،ان کووراشت ملے ، وسیت ان کے واسطے درست ہواور مال ے الگ کر کے صرف اس بچہ کو آزاد کرنا درست ہو۔

اسقاط حمل كاتاوان

اسی اُصول کی روشی میں فقہاء نے لکھا ہے کہ اگر بھیل خلقت

سے مہلے ہی حمل ساقط کردیا جائے تو شرعاً وہی ضان واجب ہوتا ہے چواکیک کامل الخلقت ممل ضائع کرنے کی صورت میں واجب

جس نے کسی ماملہ کے بیٹ پر مارا اور حمل ساقط ہو گیا تو عا ہے اس کی خلقت پوری ہوگئ یا ابھی پوری نہ ہوسکی ہو بالا جماع غرہ ( ایک نلام یا باندی کا آزاد کرنا ) واجب ہوگا ؛ اس لئے کہ اس

ے ایک کامل انسان کی خلقت متوقع تھی۔(۱)

جیا که ندکور موا اسقاط حمل کو احادیث اور متقدمین کی كتابول ميں عام طور ير 'اسقاط جنين' كے لفظ تے تعبير كيا كيا ہے، جنین فقہاء اور اہل لغت کی اصطلاح میں وہ چیز ہے جے رحم کا

غلاف چھیائے رہے، چنانچہ تخنة الحاج میں اس لفظ کی تشریح

(۱) تفسیر مظهری :۱۱۱/۱۰

<sup>(</sup>r) مشكوة المصابيع :۳۰۲/۲

ممکن ہے یہاں بداشکال پیدا ہوکہ چوں کدایک دوسرا آدمی

کسی کے ساتھ اس کی رضامندی کے بغیر جرا اورظلماً بیچر کتیں کرتا

ہے،اس لئے اس کو جرم قرار دیا گیا ہے،اس کے برخلاف اگر کوئی

ازخودا پنی مرضی ہے ایسا کر ہے تو اس کو اس پر قیاس نہیں کیا جا سکتا۔

انسان خودا ہے جسم کا بھی ما لک نہیں ہے؛ اس کوحی نہیں ہے کہ وہ

این مرضی سے بلاوجہ کوئی حصہ جسم کاٹ تھینکے ، اپنا کوئی عضو کاٹ

ڈالے یا خودکشی کرلے ،اس لئے اگر اس قتم کی حرکتیں ، دوسرول

کے لئے ظلم اور سزا کا موجب ہیں ، تو خوداس کو بھی شریعت مجرم

مضمراتی ہےاور بسااوقات سزا کامستحق قرار دیتی ہے، یہی وجہ ہے

ك بعض فقهاء ني اليي حركتون كے ارتكاب برعورت كو" قاتله"

ولا ينخفى انها تأثم إثم القتل لو استبان خلقته

اوریہ بات طاہر ہے کہ آٹارخلقت کے ظہور کے بعد

اگر پیٹ کا بچہ عورت کی حرکت ہے مر گیا تواس کولل کا

ابرا ہیم نخعی سے اسقاط حمل کے سلسلہ میں منقول ہے:

ابراہیم تخعی نے ایسی عورت کے سلسلہ میں جس نے

دوا بی کریا کچھ داخل کرے اپناحمل ساقط کرلیا ہو کہا

ہے کہ کفارہ دے اور اس پرایک غرہ (غلام یاباندی کو

خریدکرآزادکرنا)واجب ہے۔(۵)

(r) كتاب الام: ١٨١٣/٤

(٣) ردالمحتار:۵/۹۱۵

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

قراردیا ہے، چنانچہ ابن عابدین شامی فرماتے ہیں:

ومات بفعلها . (~)

اس سلسله میں بیہ بات ذہن میں رکھنی جا ہے کہ اسلام میں

ايكشبكاازاله

المام شافعیؓ کی رائے اس سلسلہ میں بیہ ہے کہ جب کوئی مخف

ایک غلام یا باندی واجب ہے۔(۱)

حالمه یاباندی کے بیٹ پر مارے اور مردہ بچنکل آئے تو ایس صورت

میں اس کی مال کی قیمت کا دسوال حصدواجب ہوگا، بیاس وقت ہے

جب بچہ میں زندگی پیدا ہوجائے کے کوئی آ فار ضہوں ، یہی رائے

آ زادمسلمان جنین (بطن مادر میں رہنے والے بیچے ) کو

ارادی یاغیرارادی طور پرگرادیے اوراسقاط کردیے کا

تاوان ایک نلام یا باندی ہے جس کی قیمت یا نج اونث

كو پنج جاتى ہے،خواہ و دمر دہ پيدا ہوا ہو يا زندہ، چھ ماہ

کی مدت بوری ہونے سے پہلے ہی یا اس حال میں

اسقاط ہوا ہو کہ ابھی اس کے بعض جھے ہی وجود پاسکے

موں یا صرف زیر تخلیق بچ<sub>ه</sub> کا ہاتھ اور پاؤں ہی<sup>ع</sup>ورت

نے جنا ہو، پھر بداسقاط کا حادثہ مار پیٹ کی وجہ سے

اس ہے معلوم ہوا کہ امام شافتی اور امام احمدٌ بن صبل بھی

زندگی پیدا ہونے سے پہلے ہی حل میں پلنے والے بیچ کوایک وجود

تصور کرتے ہیں اور اس پر زیادتی اور پھیل خلقت کا دروازہ بند

كرنے كو قابل سرزنش جرم قرار ديتے ہيں ، نيز شرف الدين مقدى

کی تقریح کے مطابق اس مقصد کے لئے جوبھی ذرائع استعال کئے

جا کمی، ماریبیٹ یا دواد غیرہ سب ناروا ہیں۔

(۱) المبسوط:۲۲/۵A

(r) الاقتاع:۲۰۹/۲ (٥) البجلي:۳۷۸/۱۲

پیش آیا ہویادوااور کسی دوسر مطریقہ ہے۔(۳)

حنبلي مكتبهُ فكر كرمشهور فقيه شرف الدين موى مقدى

ابن مستب، حسن بصرى ،ابراجيم تحنى رسم الله كى محى ہے۔ (٢)

(م:۸۲۹هر)فرماتے ہیں:

عورت کوایک مرده بچه ( جنین ) پیدا موتوایک غره لعنی

قاموس الفقه

### قاضي خاس كااستدلال

قاضی خال نے تو اس سلسلہ میں بوی عمدہ بات کھی ہے: وہ فرماتے ہیں کہ اسقاطِ حمل اگر زندگی پیدا ہونے کے بعد ہوتو نا ہر ہے کہ اس کی حرمت میں کوئی کلام ہو ہی نہیں سکتا ،لیکن اگر زندگی کے ظہور سے پہلے ہی اسقاط ہوتب بھی جائز نہیں ہوگا ،اس لئے کہ جب تک روح نہ پیدا ہوجائے حمل کوعورت ہی کا ایک جزواور حصه بدن تصور کیا جائے گااور جس طرح کسی کانتل درست نہیں ؛اس طرح اپنے جسم کے کسی حصہ کو بھی کاٹ پھینکنا حرام ہے،اوراللہ تعالیٰ کی خلقت میں اپی کارسازی کاسکہ چلانے کے متر اوف ہے۔(۱) یں تصحیح یمی ہے کہ اسقاطِ حمل جس طرح روح پیدا ہونے کے بعدحرام ہے ای طرح پہلے بھی حرام ہے اور کسی ناگز بر عذر اور غیرمعمولی مجبوری کے بغیر کسی بھی مرحلہ میں اس کاار تکاب شرعاً جائز

# اسلام

اسلام کے معنی اپنے آپ کوحوالہ کردینے کے ہیں اور قر آن و حدیث میں اس لفظ کے مجموعی استعال سے معلوم ہوتا ہے کہ ظاہری ائلال کوجن ہے ایمان کا ظہار ہوتا ہے، ''اسلام'' کہتے ہیں، اورقلبی یقین واطمینان جودراصل ایمان کی بنیاد ہےاس کوایمان کہتے ہیں۔ چنانچەمنداحدى اىك حدىث مى ب،الاسلام علانية والايسمسان فسى المقلب ،ايمان كاتعلق قلب سے ساوراسلام ظاہری اعمال ہیں ،ای طرح حدیث جرئیل میں بھی اعتقادات کو

ایمان اور ظاہری اعمال کو اسلام تے جبیر کیا گیا ہے۔

یوں یہ کوئی قاعدہ کلینہیں ہے ، امام غزالی نے لکھا ہے کہ شريعت مين اس كاستعال مجى توايمان كمعنى مين موتاب\_مثلاً: ان كنتم امنتم بالله فعليمه توكلوا ان كنتم

أكرتم الله برايمان ركهته بوتو خدا بربهروسه ركهوا كرتم مسلمان ہو۔

یباں الله پرتوکل کوایمان بھی قرار دیا گیا ہے اور اسلام بھی، اس ہےمعلوم ہوتا ہے کہ ایمان اور اسلام ہم معنی الفاظ ہیں۔ مجھی دونوں کے معنی علا حدہ بتائے گئے ہیں،مثلاً: قبالت الاعتراف آمنا قل لم تؤمنوا ولكن قولوا

> اسلمنا . (حجرات:١١٠) و ہقانیوں نے کہا کہ ہم ایمان لائے ، آپ ﷺ کہہ

> د سیحئے کہتم ایمان نہیں لائے ، ہاں البتہ بیہ کہو کہ ہم املام لائے۔

یباں ان حضرات سے ایمان کی نفی کی گئی ہے اور ان کے لئے اسلام ثابت کیا گیا ہے، اس سےمعلوم ہوتا ہے کہ ایمان و

اسلام دوجدا گانه حقیقتس ہیں۔

اور بھی ایسی تعبیرا ختیار کی گئی ہے جس مے معلوم ہوتا ہے کہ ایمان اسلام کا ایک حصہ ہے مثلاً آپ ﷺ سے دریافت کیا گیا کہ سب سے بہتر اسلام کیا ہے؟ تو آپ ﷺ نے فرمایا ایمان۔(۱) اس سےمعلوم ہوا کہ خودایمان بھی اسلام میں داخل ہے۔ اس سلسلہ میں حافظ ابن رجب حنبلی نے بڑی اچھی بات کھی ہے، وہ فرماتے ہیں کہ ایمان اور اسلام کے الفاظ اگر تنہا استعال ہوں تو دونوں ہم معنی ہوتے ہیں اور اسلام سے ایمان اور ایمان

فتارئ قاضی خان:۳۱۰/۳

(۲) الفتح الرباني: 4 / 4 / 2 / 2 / 4 / 1 الفصل السادس

: "حسن " ( سخت زمين ) آپي الله نفر مايانيس تمسل موه (١)

(سہل زم زمین کو کہتے ہیں )۔

ای طرح حفزت علی ﷺ نے حسین کھٹکا نام حرب تجویز

کیاجس کے معنی لڑنے کے ہیں ،آپ عظے نے اس نام کوتبدیل

كريح حسين ركهابه

ایے نام رکھنا بھی مناسب نہیں جن سے انٹد تعالی کوموسوم کیا

جاتا ہے ، ایک مخص آپ پہیٹ کی خدمت میں آئے جن کولوگ

ابوالحكم كباكرت عنے، رسول الله تعلى الله عليه وسلم في اس نام پر

ناپسندیدگی کا اظهار فرمایا اورکها' د حکم' تو ذات خداوندی ہے، پھر بیٹے

ک طرف نبست کرتے ہوئے ان کا نام ابوشری تجویز فرمایا ، (2) آپ ﷺ نے فرمایا: اللہ کے نزد کیے مبغوض ترین اور بدترین

انبان وه ہوگا جواپتانام'' مسلک الامسلاک ''(شہنشاہ)رکھے؛ اس کئے کہ ملک (بادشاہ) صرف خداہی کی ذات ہے۔(۸)

ایے ناموں کو بھی آپ چھٹانے نابیند فرمایا ہے کہ اگر بھی ان کو ریکارا جائے اور ان کی غیر موجو ، گی کی اطلاع دی جائے تو بظاہر

بدهشُونی بیدا ہوتی ہو، مثلاً کسی کا نام' بیار' ہوجس کے معنی آسانی کے ہیں،اب اس کے بارے میں کہاجائے کہ'' بیارنہیں ہے'' تو

اس کے ظاہری معنی ہوں گے،'' آسانی نہیں ہے'۔ ایے جارناموں کا حدیث میں ذکرآیا ہے،بساد (آسانی)

رباح ( تفع )نجيح ( كامياب) اورافلح ( كامياب) -(٩)

(٣) ترمذي :۱۱۱/r؛ عن عائشة كان يغير الاسم القبيح

(۱) ملخص از فقع المهلم: ۵۲/۱ ۱ اتفصيل كر لئ كتاب مُركور نيزعمة القارى طِداول، كتاب الايمان ملاحظ، و-

(۳) ترمذی:۲/۱۱۱۰و این ملجه:۲۲۵/۲۰عن این عمر ۳

(۵) امام ابوداؤدنے ایسے بہت ہے نام : کر کئے ہیں اور ازراہ اختصار ان کی سندیں ذکر نہیں کیس: ۲۷۵/۲۲

(۲) بخاری:۹۱۳/۲ءن سعید بن مسیب ّ (٤) ابوداؤد:١٥٨٢/٢، صيث تُبر:٣٩٣١، باب من تغير الاسم القبيح

(A) مسحيح مسلم ، عن ابي هريرة : ٢/٢ - ١٠ مديث تمر: ٢٠ باب تحريم التسمية بملك الاملاك الغ

(٩) - مسلم:٣/٩٥-١، صديثتمبر: ١٠، بساب كراهية التسميه بالاسماء القبيحة ، ابوداؤد:٣/٢٨-١،مديثتمبر:٩٠٩، ترمذى:٣/٢٣١،مديثتمبر:٢٨٣٣١،اد. 📲 ماره ۲۱۹۹/۲، حدیث نمبر: ۳۷۲۹

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

اسم کے ہیں۔

اوراسلام اعمال ظاهري كا\_(١)

نامول كاانتخاب

ناموں کی حیثیت کسی قوم اور سوسائٹی میں بڑی بنیادی ہوتی ے،ان کے ذریعہ ند ہب اورفکر وعقیدہ کا اظہار ہوتا ہے،اس لئے اسلام نے اس سلسلہ میں تفصیلی بدایات دی ہیں ، اجھے اور بامعنی نام رکھنے جا بیس ، رسول الله بھٹانے فر مایا: تم لوگ قیامت کے

دناسے اورائے باپ کے ناموں سے لکارے جاؤگے ؛ اس لئے اچھنام رکھا کرو، (۲) چنانچہ جونام اپنے مفہوم کے لحاظ سے نامناسب ہوتے آپ ﷺ اے بدل دیتے ، (r) حضرت سیدنا عمر ﷺ کی ایک صاحبزادی کا نام'' عاصیہ' تھا جس کے معنی گنبگار کے ہیں ،

آپ اے بدل کر جیلد (خوبصورت) رکھا، (م)اس کے علاوہ بھی آپ نے بہت ہے نام تبدیل کئے ہیں۔(۵) آپ عظے ایسے ناموں کو ناپند فرمایا ہے جس سے

ے اسلام مراد ہوتا ہے اور اگر دونوں الفاظ ایک ساتھ استعال

ہوں تو دونوں میں فرق کرنا ہوگا کہ ایمان تصدیق باطنی کا نام ہے

بدشگونی اور بدفالی ہوتی ہو ، ایک مخص حضور ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے،آپ ﷺ نے دریافت فرمایا، کیانام ہے؟ انھوں نے کہا

(٢) ابواؤد:٢٤٢/٢عن ابي الدرداء

ایے نام بھی نہیں رکھنے جائیں،جس سے شرک کا اظہار ہوتا

اس کے برخلاف رسول الله صلى الله عليه وسلم نے ایسے تاموں

ای طرح صحابهٔ کرام ﷺ اورسلف کے ناموں پر اینے نام

نامول کی ایک محم کنیت ہے ، کنیت اس نام کو کہتے ہیں جس

ہو، جیسے عبدالنبی (نبی کابندہ) یا ایسے نام جس میں غیرمسلموں سے

تعبه پيدا ہو، اور نامول ميں مسلمانوں كانشخص باتى ندر ہے، جيسے

کو پہند فرمایا جس سے اللہ کی عبدیت کا اظہار ہوتا ہو، جیسے عبداللہ،

عبدالرحمٰن وغیرہ ، ای طرح انبیاء کرام کے نام ابراہیم واساعیل

ركھنے جائئيں اورا يسے ناموں كاانتخاب كرنا جاہئے كہ اول لحة مجھ ليا

جائے کہ پیخص مسلمان ہے، نام بامعنی ہونا جا ہے، اس لئے کہ نام

میں باپ یا بیٹے کی طرف نسبت ہو، مثلاً ابوسفیان بمعنی سفیان کے

باپ اورعلی بن ابی طالب ، ابوطالب کے ببیٹے علی ،سلف صالحین

میں اس تم کے نامول کا کثرت سے رواج تھا، جیسے ابو بکر، ابوالحن،

ام سلمه، ابن عمر، ابن مسعود وغیره ، ایسے ناموں سے انسان کی

شخصیت اوراس کے نسب کا اظہار ہوجاتا ہے، اس لئے ایسے نام

نه ہو، مثلاً کسی کا نام عبدالکریم یا عبدالرزاق ہوتو اس کوکریم یا رزاق

کہاجائے، (۲) بیخت گناہ ہے اس لئے کہ یہ اللہ کے نام ہیں، ای

طرح اگر بچه گونگا یا کانا یا زیاده لسبا جونواس کو گونگا ، لبوکهنا بری بات

ہ، ای لئے قرآن نے تنابز بالالقاب سے منع فرمایا ہے، ولا

اس بات كا خاص خيال ركھنا جا ہے كہنا موں ميں بگاڑ پيدا

ر کھنے جا ہمیں ۔

کااڑانسان کی ذات اوراس کے اوصاف پر بھی پڑتا ہے۔

جمشید، آفتاب، ماهتاب،نسرین، یاسمین وغیره۔

تنابزوا بالالقاب \_( الحجرات:١١)

ساتویں دن تک بچہ کا نام رکھ دینا چاہئے ،بعض احادیث

میں اس کا ذکرموجود ہے ، ویسے بہتریہ ہے کہ ولادت کے دن ہی

نام ركد ياجائے ، چنانچ حضرت ابواسيدا پے صاحبز اده كى ولادت

کے بعدا سے خدمت والا میں لائے ، تو آپ ﷺ نے ای وقت ان کا نام'' منذر'' تجویز کیا ، (۳) حضرت ابراہیم الطیکائی پیدائش

اسناد

شب میں ہوئی تو آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا'' رات میں میرے يهال ايك يجيتولد موااور ميس في اس كانام اين باب ابرائيم العليلة

کنام پرابراہیم الطّیقال رکھاہے۔(۳)

(مزيرتفصيل كے لئے ملاحظہو:"احد،الله")

اسناد

اسناد (الف کے کسرہ کے ساتھ ) کے معنی سلسلۂ روایت اور سلسلة روايت بيان كرنے كے بيں ، يعنى ميں نے بي بات فلال

سے اور فلال مخفس نے فلال دوسر سے مخص سے روایت کی ہے۔ محدثین کے یہال بجاطور براس کی بری اہمیت ہے،عبداللہ

بن مبارك كماكرت من كالرسند بيان كرنے كاسلسله نه موتاتوجو هخص حيابتا اور جو پچھ حيابتا كهه گذرتا ، اسحاق عبدالله بن الي فروه

نے حافظ ابن شہاب زہری سے حضور ﷺ کی چند حدیثیں بیان کیں اورسند ذکرنه کی ، زہری نے کہا: الله تجفے ہلاک کرے ، مجفے اتی جراُت کیوں کر ہوگئی کہ بلا سند حدیث بیان کردی ،الی حدیثیں

جس کی نہ کوئی جڑ ہےاور نہ سرا، شیخ ابو بکراحمہ بن اسحاق کا ایک شخص ے مناظرہ ہوا، شخ نے حدیث بیان کرتے ہوئے کہا جھے سے فلاں محض نے حدید فقل کی ہے،اس دوسر مے خض نے کہار چھوڑ یے

(٢) تفصيل كے لئے ملاحظه موزلفظ "الله"

 ابوداؤد:۲/۱۵۸۲/هدیث نمبر:۹۰٬۳۹۰ و نسائی عن ابی و هب الجشمی (۳) مسلم:۲۱۰/۲۰،عن سهل بن سعد ساعدی ل بن سعد ساعدی (۳) ابوداؤد:۳۳۲/rعن انس بن مالك محكم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مكتبہ

( سند کے اعتبار سے حدیث کی قسموں اور اصطلاحات نیز

اسودين

سندعالي كي تحقيق وغيره كے لئے لفظ "حديث" ملاحظه و)\_

اسودين

لغوی معنی دو سیاہ چیزوں کے ہیں ،عربی کے محاورہ میں سانب اور بچھوکو کہتے ہیں ، چنانچہ حضرت ابو ہریرہ ﷺ سے مروی

بكرآ ب ملى الله عليه وسلم في فرمايا: نمازى حالت مين بمى سانب اور پچھو(اسودین) کو مار ڈالو۔ (۲)

نماز میں سانب مارنے کا حکم

عام طور پر فقہاء نے اس حدیث کواس صورت سے متعلق مانا ے، جب مل کثر کے بغیرسانب مارلیا جائے، چنانچہ حفیہ نے لکھا ہے کہ اگر سانپ کو مارنے میں چلنے ، اور باربار وار کرنے کی ضرورت

پیش آ جائے ، تو نماز فاسد ہوجائے گی ، اگر عمل کثیر کی نوبت نہ آئے ، جیے صرف پاؤں ہے روند دے ، یا چپل ہے دبادے ، یا ایک ہی پھر میں کام تمام کردے، تو نماز فاسد نہیں ہوگی ، (۳) ---شوافع بھی یمی کہتے ہیں کہ ایک ہی فعل میں سانپ کو مارنے کاعمل تمام ہوجائے تو نماز فاسدنہیں ہوگی ،اگر تین قدم مسلسل چلنا پڑا، یا تین بارمسلسل واركرنا يراتو نماز باطل موجائے كى \_ (م)

سانپ، کچھو کے شرعی احکام

بددونوں ہی درندہ جانور ہیں ،ان کا کھانا حرام ہے، (۵) بید ناپاک ہیں ،البتہ اگریہ جل کر را کھ ہوجا کیں تو خاکسر پاک ثار ہوگی، (۲) یہ چوں کہ موذی اور تکلیف دہ جانور ہیں؛اس لئے ان کو

کہ مجھ سے فلاں نے کہا اور فلاں سے فلاں نے ، شخ کواس قدر غصة يا كداس كومخاطب كرتے ہوئے كہا: اے كافر! آئندہ تو چر بھی میرے گھریس داخل نہ ہوگا ، پھر کہا کہ اتن سخت بات آج تک

سندحديث كي ابميت

میں نے کسی کونہیں کہی ہے۔

سند کا بیان کرنا اور زیاده معترسند سے کسی حدیث کا حاصل کرنا خود صدیث اور صحابہ کے تعامل سے ثابت ہے،عطاء بن رباح ے مروی ہے کہ حضرت ابوابوب انصاری نے محض ایک حدیث کی تجدید کے لئے جوان کے علاوہ حضور ﷺ سے حضرت عقبہ بن عامر

نے سناتھا، اپنی کبرتی کے باوجودمصر کا سفر کیا اور اپنے حفظ کی تجدید

اسلام كااعجاز

بغبراسلام على نبوت كى ايك برى دليل يبحى بكراس اُمت نے اپنے زوال وانحطاط اور ہزیمت و پسماندگی کے دور میں بھی بھی علوم اسلامی کے سرچشموں سے اپنارشتہ نبیس توڑا ہے، انہی خدمات میں ایک حدیث رسول کا تحفظ ہے، جس نے حضور عظی کی پوری زندگی اور پیغام کی قلمی تصویر قیامت تک کے لئے محفوظ کردی باور چرحدیث کا بھی ایک عظیم الثان، بنظیراور حیرت انگیزفن ''سند کی تحقیق''اور''اساءر جال'' ہے کہ جس نے ان لا کھوں افراد

کی زندگی اوران کے متعلق معاصرین اوراخلاف کی رائے ریکارڈ کردی ہے جن کا سند حدیث میں کہیں بھی ذکر ماتا ہے۔ الله تعالیٰ ان کی قبروں کو ٹھنڈی رکھے۔

(١) ملخص از: معرفة علوم الحديث: ٤-١٠٧ بي عبدالله حاكم نيساپوري (٢) سنن ابو داؤد ، صديث تمر: ٩٢١، باب العمل في الصلوة ، سنن ترمذي : ٨٩/١، باب ماجاء في قتل الأسودين

(r) تاتار خانیه:۱/۵۵۰ نیز د کھے:هدایه:۱۳۳/۱

(۵) خلاصة الفتاوي:۳۰۳/۳

(٣) شرح مهذب: ٣٠٠/٣ (٢) اس لئے كر حقيقت بدل جانے سے تھم بدل جاتا ہے، الفتاوى الهنديه: ١٩٧١

الله تعالى نے اسے شفاء بھی عطا فر مائی ،رسول الله صلی الله عليه وسلم كو

كااستنعال نه بو، دُعاءاوركلام الله وغيره بو، دوسرے بيركه يقين بو

کہ اصل مؤٹر اور شافی خداوند قد وس ہے، یہ چیزیں محض ظاہری

اسباب کے درجہ میں ہیں --- جن روایات میں جھاڑ پھو تک کی

مذمت بیان کی گئی ہے اس سے وہ صورتیں مراد ہیں جس میں

مشر کانے فقر ہے موجود ہول ، جیسا کہ ایام جا ہلیت میں ہوا کرتا تھا۔

اسیرے مرادوہ قیدی ہیں جو جنگ کے دوران گرفتار کر لئے

ا) خوا تین اور یے: ان کوعام حالات میں تل ند کیاجائے

جا کیں یا کسی ملک کو فتح کرنے کے بعد وہاں کے باشندوں یا

فوجیوں کوگر فقار کرلیا جائے ، قیدی اپنے احکام کے امتیار ہے تین

گا،خودآپ ﷺ نے اس منع فرمایا ہے، قبیلہ بنوقر یظ کی خواتین

اور بچوں کو بھی آپ ﷺ نے قتل کے تھم سے مشتیٰ رکھا تھا، (۸)

البتة اگروه حکومت اسلای کے خلاف تدبیر وسازش میں شریک تحییں

توان كوبهي قتل كياجائے گا، فسلا يسقسلن باتفاق الا ان يكن ذوات

اب ان کے لئے تین ہی راہیں رہ جاتی ہیں ، فدیہ لے کرر ہا

(قیدی)

البتة ضروري ہے كه ايك تواس كے لئے كفريداورشركيدالفاظ

اس کی اطلاع ملی تو آپ نے تصویب فر مائی۔ (۷)

مارڈ النا واجب ہے ، البتہ آگ میں جلانے کی ممانعت ہے ، (۱)

أصولاً ان كاجھوٹا نا پاك ہونا جا ہے مگر چوں كەگھر ميں رہنے والے جانورول (مسواكس البيوت) ميں ان كاشار ہے؛ اس لئے ان كا

جھوٹامحفن مکروہ ہے ، (۲) سانپ کے پیمڑوں سے فائدہ اٹھا سکتے

قدیم فقہاء نے سانپ کے چمڑے کے بارے میں لکھاہے که وه ناپاک ہی رہے گا ؛ کیوں کہ وہ دباغت کامتحمل نہیں ، (م) کئین موجودہ دور میں یہ قابل دباغت ہوگیا ہے، اس لئے اس کا استعال درست ہوگا۔

## سانپ بچھوکے لئے جھاڑ پھونک کا جواز

سانپ بچھووغیرہ کے کاٹ لینے پرتعویذیا جھاڑ پھوٹک جائز ہ، اس لئے کہ جھاڑ پھونک بدرجہ علاج ہے، خود حدیث ہے · بعض امراض کے لئے بعض آیات یا دُعا دُل کا پڑھنا ٹابت ہے، چنانچه حضرت عبدالله ابن مسعود ریشیه نے بدعت کے معاملہ میں کمال احتیاط کے باو جودا پنی اہلیہ کوآئکھ کی ایک بیماری میں مشورہ ویا كەدرج ذيل دُعاء پڑھ كراپني آنكھوں ميں كافور كا چھڑ كا وَكري\_ المهب البأس رب الناس ، اشف انت الشافي ،

لاشفاء الاشفاء ك شفاء ألا يغادر سقماً . (٥) حفزت عائشہ ہے مروی ہے کہ حضور وہ کانے نے حکم فر مایا کہ ہم نظر میں کسی ہے جھاڑ پھونک کروالیں ، (۱)ای طرح صحابہ کے ایک گروہ نے ایک مارگزیدہ مخص کوسور ۂ فاتحہ پڑھ کر دم کیا تھا،اور

كردينا، بلا معاوضه ر با كروينا،غلام اور با ندى بنالينا\_

(۲) بخاری:۸۵۴/۲، مسلم:۲۲۳/۲

(A) ابوداؤد:۳۲/۲ ماین ملحه:۲۰۳۴ ۲۰۳۳

(۲) قدوری:۹

طرح کے ہیں:

(٣) هنديه :١/٢٣

(۱) الفتاوي الهنديه: ١٦١/٥

(٣) الهدايه:١/٠٣٠/٤ اهاب دبغ فقد طهر

(٤) و يحصين قرطبي:١٥/١٠-١١

(۵) مسلم: ۲۳۲/۳، الوداؤد: ۵۳۲/۲، ماین ماجه: ۲۵۲/۲

. (٩) رحمة الامة:٣٨٢

قاموس الفقه

وشمنوں کے پاس مسلمان قیدی موجود موں تو قیدیوں کا باہم تبادلہ بھی عمل میں آسکتا ہے، دومسلمانوں کو بنو ثقیف نے گرفتار کرلیا تھا، ملمانوں نے بھی بوثقیف کے حلیف بزعقیل کے ایک مخف کو گرفاركيا مواتفا،آپ ﷺ نے باہم ان كاتبادله فر مايا۔(٩) (احکام کی تفصیل کے لئے ابوعبید کی "اموال" اور ابن

اشاره

قدامه کی المغنی ملاحظه کی جاسکتی ہے)۔

یا یک عام فہم لفظ ہے، فعہاء نے اس کی تعریف کی ہے کہ محسوس طور برکسی چیز کے متعین کردینے کو'اشارہ'' کہتے ہیں، (۱۰) کسی چیز کوشعین کرنے میں اشارہ کوسب سے زیادہ اہمیت اور ترجیح حاصل ہے، چنانچہ تاجرخریدار قیمت یا سامان کی مقدار نہ بتائے ، اس کے اوصاف نہ بتائے اور صرف اشارہ کردے تواس کے متعین موجانے کے لئے کافی ہے اور صرف اس کی وجہ سے معاملہ خرید و فروخت درست ہوجائے گا۔

اشاره اورتشميه

اگر کہیں الی صورت پیش آ جائے کہ زبان سے نام پچھاور لے اور اشارہ کسی اور چیز کی طرف کر لے تو اشارہ کا عتبار ہوگا، نام لینے کا اعتبار نہ ہوگا ، مثلاً کسی نے معکد کی طرف اشارہ کرتے ہوئے كباكديس اسمعكد كركري وتكاح كرتا مون والال كداس يس شراب تھی تواس کے بول کا اعتبار نہ ہوگا ، بلکہ اشارہ کا لحاظ کیا جائے

۲) مشرکین عرب کے مرد: ان کے لئے تین قتم کے سلوك بين يا توان كوتل كرديا جائ ، جيسا كرآب والله في عقب بن الي معيط كوتل كرويا تقاء (١) اسيرانِ بدر مين نضر بن حارث كو بهي قمل كيا گیا، (۲) یاان کو بلام هاوضه ر با کرویا جائے ، یا فعد پیے کر آ زاد کرویا جائے، الله تعالی قرمایا: فاما منا بعد واما فداء ــ ( سورهٔ محمد :٣)

رسول الله على في ابل بدر كساتهاى يرعمل كيا ابل يمامه کے سردار ثمامہ بن اٹال کو بلا معاوضہ رہا فرمادیا، (m) صلح عدیبیہ کے موقع پراہل مکہ کا ایک ۸ منفری گروہ حملہ آور ہوا اور سلمانوں کے ہاتھوں گرفتار ہوا، ان کو بھی آپ نے بروانہ آزادی عطافر مادیا، (م)

البة مشركين عرب كوغلام بنانے براكتفا ونہيں كيا جائے گا ، احناف کے علاوہ جمہور نقہاء کی بھی یہی رائے ہے۔(۵) m) ابل كتاب وغير عرب مشركين: ان كے لئے جارول باتوں کی مخبائش ہے ، سزائے موت ( قتل ) بلا معاوضه ر بائی ،

بإمعاوضه ربائى ءغلام بتاليماءالقتل والمن بغير عوض والمفاداة والاسترقاق ـ(٦)

چنانچداین شهاب زبری سے امام اوزاعی نے حضرت عمر دیا کامل نقل کیا ہے کہ بھی ان کوقتل کردیتے اور بھی ان کو فروخت كردية ، ربسه انتلهم و ربها باعهم ، (٤) اورفر وخت كرنا طاهر ب کهاس وقت ہوسکتا ہے جب کہ قیدیوں کوغلام بنایا جائے۔ اگر گرفتاری سے پہلے ہی کافر اسلام قبول کرلے تو اس کو گرفتارنہیں کیاجائے گا۔(۸)

قدیوں کے سلسلہ میں ایک اور بات بیمعلوم ہوتی ہے کہ اگر

(۱) البداية والنهاية: ١/٣٠٥-٣٠٩

(٣) بخارى ، عن ابى هريرة ، صريد تُبر ، ٣٣٤٢ ، باب و فد نبى حنيفه

(۵) رحمة الأمة: ۲۸۳

(4) كتاب الأموال لابي عبيد: ١٣٥

(۹) مسلم ، عن عمران بن حصين ، صحيث آبر:۱۲۳۱ ، كتاب النذر

(٢) المغنى: ١٨٢٨ (٨) رحمة الأمة: ٣٨٣

(٢) حوالة سابق ، نيزد يكفئ تهذيب يرت ابن بشام ١٧٨٠

(٣) ابوداؤد، مديث نبر:٢٦٨٨، باب في المن على الاسير لغير الفداء

(١٠) جمهرة القواعد الفقه:٢/٢٣٢

اس آیت کا اصل مقصوریہ بتانا ہے کہ الله تعالی ہی حقیقت گااورجس کی طرف اس نے اشارہ کیا تھاوہ چوں کہشراب ہےاور میں تمام تر تعریف کامستحق ہے، لیکن خوداس کلام سے یہ بات بھی شراب مسلمانوں کے لئے مہر بن نہیں سکتا اس لئے مہرمثل (۱) معلوم ہوگئ کہاللہ تعالیٰ تمام عالم کا پروردگار ہے،تواللہ کی رہانیت واجب ہوگا ،اگر بول کا اعتبار کیا جاتا تو ایک ملکه سر که واجب ہونا اس آیت کااشار ة انص ہوگی۔ چاہے تھا،اس کئے کہاس نے زبان سے یہی لفظ کہا تھااورسر کہ ممر بن سکتا ہے۔(۲)

( كوككوں كے لئے اشارہ كاكياتكم بوگا؟اس كے لئے ملاحظہ ہو:''اخرس'')۔

اشارة النص

اس مفہوم کو کہتے ہیں جو کسی کلام کے اصل الفاظ سے سمجھ میں آئے، مگروہ اس کلام کامقصود اور مطلوب نہ ہو، مثلاً: وعلى المولود **ئے۔** د ذ**ق**ھے ن<sup>مج</sup>س کا بچہ ہے اس پر بچہ کی مال کے خور دونوش کا لقم واجب ہے،اس نقرہ کا اصل مقصود بوی کا نفقہاس کے شوہر کے ذمدواجب قراردینا ہے اورای لئے بیآیت نازل ہوئی ہے، مرخود ای کلام سے بیہ بات بھی سمجھ میں آگئ کہ بچوں کا نسب باپ سے ابت ہوگا اور اس کی طرف اس کی نسبت کی جائے گی ،اس لئے کہ اس آیت میں باپ کود مولود له' (جس کے لئے بچہ جنا گیا ہو) ي تعبيركيا كيا به البذابيكم' اشارة النص "سمجها جائ كا- (٣)

يا مثلًا: الحمد الله رب العالمين. (الفاتحه: ١)

تمام تعریف اس خداکے لئے جوتمام عالم کا بالنہارے۔

(٢) الهدايه:٣٣١/٢، بدائع الصنائع:٢٤٩/٢

(٣) ملاً جيون ، نور الانوار :١٣١١

اوروہ مفہوم جواس کلام ہے سمجھا بھی جائے اور بولنے والے

کامقصود بھی ہو، اصطلاح میں'' عبارۃ النص'' ہے،مثلاً یہی مثال میں شوہر کے ذمہ بیوی کا نفقہ واجب ہونا اور دوسری مثال میں اللہ تعالیٰ کا قابل تعریف ہونا۔

اس کا تھم یہ ہے کہ اس برعمل کرنا ضروری ہے ،عمو اُ''اشارة النص'' ہے اخذ کئے جانے والے مسائل واحکام اپنی دلالت اور

وضاحت کے لحاظ نے قطعی ہوتے ہیں، (۴)اس طرح قرآن مجید کے اشارۃ النص کا بلاتا ویل انکار کرنے والافقہی قاعدہ کے مطابق

كافرقرار بإئے گا۔

اگر کہیں اشارۃ النص اورعبارۃ النص کے نقاضوں میں تضاد \* اور کمراؤ محسوس ہوتو عبارة النص سے ثابت ہونے والے احکام کو ترجیح ہوگی ، (۵) مثلاً رسول الله صلی الله علیه وسلم نے عورتوں کے ''نقصانِ دین'' ( دین میں کمی ) کی وضاحت کرتے ہوئے فرمایا كةتمهارى زندگى كانصف حصداس طرح گذرتا ہے كةم نماز وروزه سے معذور ہوتی ہو، اس سے حیض کے ایام کی طرف اشارہ مقصور

(1) مہرشل ہے مرادوہ مقدار ہے جو کسی عورت کے پدری ساسلہ کی خواتین کا مہر ہو، بہٹر طیکہ سن وسال ، کنوار بین اور نا کنوار بین ، نیز گرانی اور ارزانی میں دونوں ایک سطح کے ہوں۔

(٣) ملا جيون ، نورالانوار:٢٣١

(۵) آیات واحادیث کےمضامین میں دراصل کوئی تضاد ہوتانہیں ہے، کہ تضاوتو عام انسانوں کے کلام میں بھی نقص سمجھاجاتا ہے، چہ جائے کہ خدااوراس کے رسول کے کلام میں ،البتہ

ہارے قصور عقل اور ناوا قفیت ہے کہیں کہیں ایبا محسوس ہوتا ہے،مثلاً ای مثال میں در حقیقت کوئی تضاد نہیں ہے، یہال زندگی کے نصف حصہ کے معنی ہے مہت کا پندرہ دونوں ہوتا معلوم ہوتا ہے اور بیزندگی کا نصف حصہ' شطرالد ہ'' کا تر جمہ ہے ،اس لئے کہ شطر کے معنی نصف کے ہیں ،گمرشطر مطلقاً بعض حصہ اور کسی چیز کے جزو کے لئے بھی بولا جا تا ہے ، پس اگر

تر جمه کرلیا جائے" زندگی کابعض حصه' تو دونوں جدیث کے درمیان کوئی اختلاف باقی نہیں رہتا۔

معلوم ہوتا ہے۔

ابوطنیفه کا مسلک ہے۔(۱)

كل مائع يشرب واصطلاحاً ما يسكر \_(٣) وہ مشروبات جوشرعا حرام ہیں، چارطرح کے ہیں:

خرے مرادا گور کا کیارس ہے جس میں جوش پیدا ہوجائے اور جھاگ اٹھنے لگے ، امام ابو پوسف ؓ اور امام محمدؓ کے نزدیک تمام

حرام مشروبات میں جوش اور شدت کی کیفیت کا پیدا ہونا کافی ہے، جھاگ کا اٹھنا ضروری نہیں ،امام ابوحنیفہ کے نز دیک جھاگ کا اٹھنا

بھی ضروری ہے،حرمت شرا بے کے معاملہ میں بعض فقہاءاحناف نے امتیاطاً صاحبین کی رائے پرفتو کی دیا ہے،وقیسل یسؤ خسلہ فسی

حومة الشرب بمجرد الاشتداد احتياطاً ،(٢) ال كعلاوه جن مشروبات پرخمر کا اطلاق کردیاجاتا ہے، وہ از راہ مجاز ہے۔(۵)

تمركے احكام

خرے درج ذیل احکام متعلق ہیں:

ا) حرام مشروبات میں سے ای متم کود خمر' سے موسوم کیا جائے گا ، پھر چوں كەخركى حرمت قرآن مجيد ميں مصرح ہے،اس لئے اگر کوئی مخص اس کی حرمت کا منکر ہواور اس کو حلال سمجتنا ہوتو اس كوكا فرقر اردياجائے گاء يىكىفىر مستىحىلھا لانكارە الدليل

٢) خربداة حرام موگا، جا باس كى وجد عنشه بيدامويا نه ہو، اس کئے اس کی زیادہ اور کم مقدار میں کوئی فرق نہیں ہوگا، ان حرام غير معلول بالسكر ولا موقوف عليه \_

r) پیشاب کی طرح نجاست غلیظه جوگا، انها نجسه

(۲) الفتاوئ الهنديه :۱/۲۰۰۱ فيما يكره في الصلاة ومالا يكره

(۳) هدایه ربع چهارم :۲۷۵

كير كوسرتا ياؤل اس طرح لييث لين اوركس لين كو كهت یں کہ ہاتھ بھی کسی طرف اٹھا نہ سکے، اور اسی طرح اس کو بھی کہ دائیں بغل کے بنچے سے نکال کر کیڑا بائیں کا ندھے کے اوپر ڈال دیاجائے، ان میں سے پہلی صورت کو' صماً ''اور دوسری کو' لبسة

المصماء " ع بهى تعبير كياجاتا ب،اوربيدونون ،ى طريق نماز میں مکروہ ہیں ۔ (۲)

ہ،''ایام حیض'' کوزندگی کا نصف حصہ قرار دینے ہے معلوم ہوتا

ب كمبينه يل حيض كے بندره دن موسكتے ميں ، يه بات كويا اشارة

العص سے سمجھ میں آئی ، جب کہ ایک دوسری حدیث میں جس کا

مقصود ہی حیض کی مدت بیان کرنا ہے، حیض کی زیادہ سے زیادہ

مت آپ ﷺ نے دس دنوں قرار دی ہے،اس طرح حیض کی زیادہ

ے زیادہ مدت دس دنوں ہونا ،اس حدیث کی عبارۃ النص ہے

لہذا یہاں عبارۃ النص ہے ثابت ہونے والے تھم، کہ حیض

کی زیادہ سے زیادہ مدت دس دنوں ہے ،کوتر جیج ہوگی اور یہی اہام

شراب کی جمع ہے، شراب ہر بہتی ہوئی چیز کو کہتے ہیں، جے پا جاسكے،خواہ حلال ہويا حرام ،ليكن شريعت كى اصطلاح ميں ان مشروبات کو کہتے ہیں جونشہ پیدا کرنے والی ہوں ،والشسراب لغة

(۱) نورالانوار:۱۳۵

(٣) درمختار على هامش الشامي :٥/ ٢٨٨

(۵) ردالمحتار: ۲۸۸/۵

نجاسة غليظة كالبول \_ ۳) ملمان کے حق میں بے بے قیت ہوجائے گا،اس کی

خرید و فروخت جائز نہ ہوگی ، اگر کوئی شخص اس کو ضائع کردے یا

غصب كرلي تواس پرتاوان واجب ند بوگا، حسى لايسضه من

متلفها وغاصبها ولايجوز بيعها \_

۵) اس ہے کسی بھی طرح کا نفع اٹھانا مثلاً جانوروں کو

پلانا، زمین کواس کے ذریعہ تر کرنا، جسم کے خارجی استعال اور امام ابوطنيفة كنزد يك دواوعلاج وغيره جائزنهيس، وحرم الانتفاع بها

ولو يسقى دواب والطين او نظر للتلهى اوفى دواء او دهن او طعام او غیر ذلک \_

كيفيت پيرابوكي بويانيس بوكي بوءيسحمد شاربها وان لم يسكر

٢) اس كے يينے يرببر حال حد جارى ہوگى، چا بے نشركى

کر بنے کے بعد اگر اس کو پکایا جائے ، یہاں تک کہ

نشركى كيفيت ختم ہوجائے تب بھی اس كى حرمت باقى رہے گى ،البتہ اب جب تک نشه پیدانه موجائے اس پر حد جاری نه موگ۔ ۸) امام ابوطیفه کے نزد یک اس کا سرکہ بنانا درست

۲- منصف وباذق انگور کے رس کواس قدر لکایا جائے کداس کا نصف حصہ یا

نصف سے زیادہ اور دو تہائی سے کم حصہ جل جائے اور نصف یا ایک تہائی ہے زیادہ نج رہے تو یہ بھی امام ابو صنیفہ کے نز دیک شدت پیدا ہوجانے اور جھا گ چینئے کی صورت میں اور صاحبین کے نزد یک

محض شدت پدا ہوجانے کی وجہ سے حرام ہوجائے ،اگر پکانے کے (۱) ملخص از: الهدايه ربع چهارم: ۲۸۸-۸۹/۵: شامی: ۲۸۸-۸۹/۵

بعد نصف مقدار باقی رہ جائے تو " مصنف" اور ایک تہائی ہے زیادہ ہوتو ''باذق' کہتے ہیں ،امام اوزاعی کے نزدیک بیدونوں

مشروب حلال ہیں۔

۳- سکر

تحجورے حاصل کیا جانے والا کیا مشروب'' سکر''اور' نقیع

التم "كملاتا ب، يجى حرام ب، فهو حوام مكروه ---شرك بن عبداللہ کے نز دیک بیحلال ہے۔

۸- تقیع زبیب مشمش سے حاصل کیا جانے والا کیا مشروب جس میں شدت اور جھاگ پیدا ہوجائے ، — امام اوزاعی اس کوحلال

قراردیتے ہیں۔

ان تینوں مشروبات اورخمر کے احکام میں فقہاء نے فرق کیا ب،اس کے کراحناف کے نزدیک ان کی حرمت فرسے کمترب، جن احکام میں فرق کیا گیاہے وہ حسب ذیل ہیں:

 ان مشروبات کی حرمت سے انکار کی وجہ سے تکفیر نہیں کی جائے گی ،اس لئے کہ جیبا کہاوپر ذکر ہوا ،ان کی حرمت پر ا تفاق نہیں ہے، پس ان کی حرمت قطعی باقی نہیں رہی ، بلکہ اس کی حیثیت ایک اجتهادی مسلک ہے، لان حسرمتها اجتهادية

وحرمة الخمر قطعية \_ ۲) ان مشروبات کے نجس ہونے بر فقہاء احناف متنق ہیں ، تاہم بعض حضرات کے نز دیک ہے بھی نجاست غلیظہ ہیں اور بعض کے نز دیک نجاست خفیفہ ، سرحسی اورصا حب نہرنے ان کے

قوت حاصل کرنامقصود ہوتا کہ نماز ، روز ہے، جہاد میں سہولت ہو، یا

اشعار

کس بیاری میں اس سے فائدہ پہنچنے کا امکان ہو،النسق وی فسی

الليالي على القيام وفي الايام على الصيام و القتال لا عداء

الاسلام أو التداوم، لدفع الألام.

اگرلہوولعب مقصود ہوتو بالا تفاق حرام ہے۔

دوم یه که اتی مقدار نه موکه اس سے نشه پیدا مو، اگر غالب گمان ہوکہاس کے پینے سے نشرآ جائے گا تو پھراس کا پینا درست

لیکن امام محمد کواس مسئلہ میں سینحین سے اختلاف ہے، ان کے نزد یک ان مشروبات میں اگر شدت کی کیفیت پیدا ہوجائے تو ي جمي حرام موجاتے ہيں ، چاہے مقدار كم مويا زيادہ ، ببر حال وہ

حرام ہوں گے،ان کے پینے پرشراب کی سزانا فذکی جائے گی،اگر یی کرکوئی بحالت نشه طلاق دے دے تو طلاق ہو جائے گی ، نیزوہ تجس شار ہوگا، یبی رائے ائمہ ثلاشہ کی ہے اور اس پر متاخرین احناف

نے فتوی ویا ہے۔(r) اور واقعہ بدہے کہ ہمارے زبانہ میں اگر امام صاحب کے مسلك برعمل كيا جائے تو فتنه كا دروازه كھل جائے گا اور اہل ہوا وہوس کے لئے اپنی مطلب برآری کا ذیعہ ہاتھ آ جائے گا۔ (خمر کی حقیقت اورخمر کوسر کہ بنانے کا کیا تھم ہے؟ نیز اس کی

شرى سزائے متعلق احکام لفظ ' خمز' کے تحت ملاحظہ ہوں )۔

اشعار

اونث کے کو ہان پرمعمولی زخم لگا کرتھوڑ اسا خون بہا دیے اور اس کے جسم پرلگادینے کو کہتے ہیں، -- آیام جا بلیت میں فج میں قربانی کے طور پر لے جائے جانے والے جانوروں کے ساتھ بہ

نجاست خفیفہ ہونے کوتر جیج دی ہے۔ ۳) امام ابوطیفه اور قاضی ابویوسف ی کنزدیک بیاس

مقدار میں حرام ہوں گے ،جس سے نشہ پیدا ہوجائے ، چنانچہ اگر اتی مقدار میں نی گئی کہ نشہ نہ پیدا ہونے پائے تو شراب کی سزا (حد )

جارى تبيل بوگى، لايىجىب المحد بشربها حتى يسكرو يجب بشرب قطرة من الخمر \_ م) امام ابوطیفہ کے نزدیک بیمشروبات ذی قیت

(متوم ) ہوں گے ، چنانچدان کوفروخت کرنا امام صاحب کے زدیک ورست ہوگا اور اس کو ضائع کرنے والے کو تا وان ادا کرنا **ہوگا،البتہ بیتاوان خودان مشروبات کی شکل میںادانہیں کیاجا سکے گا** بلکہ قیمت ادا کرنی ہوگی ، قاضی ابو پوسف<sup>ی</sup> اورامام محمدٌ کے نز دیک ہی<sub>ہ</sub> مشروبات بھی بے قیت ہیں۔

> ۵) ان ہے کی طرح کا نفع اُٹھانا جائز نہ ہوگا۔(۱) حلال مشروبات

میں شدت پیدا ہوجائے: ا) مستحجوراور مشمش کی نبیزخواه اس کوتھوڑ اسان کا دیا جائے ، ان طبخ ادنی طبخة۔ ۲) کھجوراورشمش کی مخلوط نبیذ ،جس کوتھوڑ اسا یکادیا جائے۔

اس طرح جومشروبات حلال بين ، وه چار بين ، چاہان

m) شہد، گیہوں وغیرہ کی نبیذ جا ہے لکائی گئی ہو یانہیں۔ ۳) ''مثلث عنبی'' ---- لعنی انگور کے رس کواس قدر لكاياجائ كددوتهائى جل جائ اوراكيتهائى باقى ره جائد لیکن اس کے حلال ہونے کے لئے بھی چند شرطیں ہیں:

اول یہ کہان مشروبات کے پینے کامقصودلہو ولعب نہ ہو بلکہ

(۱) الهدایه ، ربع چهارم :۲۸۸٬۸۹/۵ شامی:۲۸۸٬۸۹/۵

(r) ردامحتار:۲۵-۲۹۳

طور پر علامت کے ایسا کیا جاتا تھا،اس کئے کہ بخت غارت گری اور لوث مار کے باو جود عرب'' حرم شریف'' اور'' حج و قربانی'' وغیرہ کا

احترام کرتے تھے اور اس طرح یہ جانوران کی زدے محفوظ رہتے

#### حدیث سے اشعار کا ثبوت

اسلام کے آنے کے بعد بھی پیسلسلہ قائم رہا،حضرت عبداللہ ابن عباس ﷺ ہے مروی ہے کہ خود آنحضور ﷺ نے صلح حدیبیہ كموقع ہے ذوالحليفه كےمقام پرايخ اونٹ كااشعار كياہے، (١) خلفاء راشدین ہے بھی اشعار کرنامنقول ہے ، (۲) امام مالک ؒ نے حفرت عبدالله ابن عمر ﷺ سے اشعار کرنانقل کیا ہے۔ (٣)

ان روایات کی بناپرامام ما لک امام شافعی اور امام احمد کے نزدیک اسعارمسنون ہے، (م) یہی رائے فقہاءاحناف میں امام ابوبوسف اورامام محدی بھی ہے۔(۵)

امام ابوحنيفه كانقطه نظر

(۲) بذل المجهود:۳/۸۹/

امام ابوحنیفہ کے بارے میں مشہور ہے کدان کے نزویک

اشعار مکروہ ہے اور دلیل میہ ہے کہ میہ شلہ ہے جس سے منع فر مایا گیا ہے، — گریداستدلال دو دجوہ ہے کمزور ہے،اول میہ کہ ہرزخم مثله نہیں ہوتا بلکہ وہ زخم مثلہ ہوتا ہے بس سے صورت مجر کررہ

جائے ،مثلاً ناک کان وغیرہ تراش لینا ، دوسرے مثلہ کی ممانعت کا واقع غزوة احدكے بعد پیش آیا ہے اور آپ عظافے صلح حدیبیرے

موقع سے اور • اھ میں ججة الوداع میں اشعار کیا ہے ، اس سے (۱) بخارى ، مديث تمبر: ١٥٥٨ ، بناب غزوة الحديبية

(٣) مؤطا امام مالك، صديث تمبر: ١٦٠٤، باب في الصدى حين يساق ، عن أبن عمرً "

(٣) بداية المجتهد:١/٢٧٤

صاف معلوم ہوتا ہے کہ اشعار اس حکم سے مشتیٰ ہے۔

یمی وجہ ہے کہ خود فقہاء احناف میں بھی محققین اس کے خلاف ہیں ، امام طحاوی نے امام ابوحنیفتی اس رائے کی توجید کی

ہے کہ چوں کہان کے زمانہ میں اہل عراق اشعار میں بہت مبالغہ كرتے تھے اور تكليف دہ حدتك زخمى كرديا كرتے تھے،اس كے

ان کے حالات کو پیش نظرر کھ کرامام صاحب نے بیٹھم نگایا تھااور ای کوابن ہمام نے فتح القدیر میں اور ابن تجیم نے'' البحرالرائق'' میں ترجیح دیاہے، (۱) اور یہ بات قرین قیاس ہے؛ کیوں کہ یہ بات بعید ہے کہ امام صاحبؓ حدیث سیج کے باوجود اس سے انکار کر

اشعار کے سلسلہ میں بعض روایات میں کوہان کی وائیں جانب ،لبنش میں بائیں جانب زخی کیا جانا مردی ہے،اس لئے امام ما لک کے بہاں بائیں جانب اورامام شافعی اوراحمہ کے یہاں دا کیں جانب اشعار بہتر ہے، (۷) ---- مگر بالا تفاق اشعار صر**ن** اونٹ میں ہے کسی اور جانور میں نہیں۔

اشہاد کے معنی گواہ بنانے کے ہیں۔

حق شفعه میں اشہاو

فقه کی اصطلاحات میں ایک'' طلب اشہاؤ' ہے،جس کاتعلق شفعہ کے احکام سے ہے ، اگر کسی شخص کو کسی زمین میں حق شفعہ

حاصل ہواور صاحب زمین اس کی اطلاع کے بغیر کسی اور سے

(۵) الهدانه: //۲۵۲، باب الأحرام

(۲) بذل المجهود: ۸۹/۳

اشهرجج

ابتداء اسلام میں بھی یہی تھم برقرار رہا اور ان مہیدں میں

جہاد سے منع کیا گیا، کھ میں جب سلح حدیبیے مطابق آپ عظما

عمرہ کی ادائیگی کو مدینہ ہے روانہ ہوئے تو صحابہ کواشکال ہوا کہ ایک تو ہم جہاں جارہے ہیں دہ حرم شریف ہے جس میں قتل و قال حرام

ہاور بیمبینہ بھی ذوقعدہ کا ہے، جواشہر حرم میں داخل ہاوراس

میں بھی جہادممنوع ہے،اس طرح زمان ومکان اوروقت ومقام ہر دولحاظ سے ہمارے لئے جہاد روانہیں ہے، اب اگر کفار مکه آماد ہ جنگ ہوجا ئیں تو ہم کیا کریں۔

تشخ بااشثناء

قرآن مجید میں سور و بقرہ کی آیت نمبر: ۱۹۱ میں اس کا جواب

دیا گیا ہے کہ سلمان ان حالات میں دفاع کے لئے ہتھیارا تھا سکتے یں ،بعض حضرات نے اس آیت کواشہرم کے احکام کے لئے

ناسخ مانا ہے کہ اب ان مہینوں میں جہاد کی ممانعت نہیں رہی ، اور بعض حضرات نے اس کوایک اشٹناءقر اردیا ہے کہ جنگ کی ابتداء

اب بھی ان مہینوں میں ممنوع ہے ، البتہ مدا فعت کی جاسکتی ہے ، اس طرح اشبرحرم کے احکام اب بھی باتی ہیں ، (۲) اور شاید یمی رائے زیادہ سیجے ہے۔ واللہ اعلم

حج کے مہینوں کو کہتے ہیں۔ ایان جاہلیت میں بھی شوال تا ذوالحجہ کو'' حج کے مہینے'' قرار دیا

جاتا تھا ، اسلام نے بھی اس کو باقی رکھا ، امام ابوحنیفہ کے نزد یک شوال (r) ، ذوقعدہ اور ذوالحجہ کے ابتدائی دس ایام ، امام شافعی کے یہاں وونوںمہینوں کے علاوہ زوالحبہ کے ۹/ایام اورامام مالک کے

(٢) الما ظهرونقر طبي ، الجامع الحكام القرآن :٣٥٣/٢

فروخت كردے جب كەشفعدكا حقدارخوداس زمين كولينے برآماده اورخوابش مند ہے تو اسے جا ہے کہ اسپے حق کی وصولی کے لئے

اول توجول ہی اطلاع ملے اسے حق کے مطالبہ کا اظہار کرے اور اے اصطلاح میں ' طلب مواثبت' کہتے ہیں ، دوسرامرحلہ یہ ہے

كدا گرزمين ابھى ييخ والے كے قبضه ميں ہے تو اس كے پاس ورنہ بدار کے پاس ، یا خودز مین کے پاس جا کرلوگوں کو گواہ بنائے

کہ صاحب زمین نے بیز مین فلال محض کے ہاتھ فروخت کردی ہ، آپ حضرات گواہ رہیں کہ شفعہ کے حقدار ہونے کی حثیت ہے میں بیز مین خرید کروں گا۔

اى كوفقه كى اصطلاح مين' طلب اشهاد' ادر' طلب تقرير' تعبيركياجا تا م،اباس كے بعدز مين پراس كاحق شفعه ثابت

هوگيا\_(۱)

التجرفز

اسلام سے پہلے

اہل عرب میں قدیم زمانہ ہے تین ماہ حج کے لئے مختص تھے اورایک ماه عمره کے لئے ،اس طرح حیارمہینوں شوال ، ذوقعدہ ، ذوالحجہ اور جب میں مسافروں اور راہ گیروں کے جان و مال اور آبرو پر

دست درازی ہے احتر از کیا جاتا تھا، اورلطف کی بات بیتھی کہ جب ان كى نىت بدلتى اور پيانة صرلبريز هرتا تو ان مهينوں ميں بھى قتل .

غارت اور جنگ و جدال کا بازارگرم کرتے اورایک دوسرے مہینہ کو اس کے بدلہ میں حرام قرار دے لیتے ،اس خودسا خت عمل کا نام ان

کے بہال 'دنسی' تھااور یہی چارمینے اشرحرم کہلا تے تھے۔ (١) الهدايه:٣٠ باب طلب الشفعة والخصومة فيها

(٣) الفتاوى الهنديه: ١١٦/١٤ كتاب المناسك.

یہاں پورے تین ماہ اشہر حج ہیں ، (۱) اور ان مہینوں کی طرف خود

قرآن نے،المحب اشہر معلومات ،(البقرہ: ١٩٧) سے اشارہ کردیاہے۔

فقهاء كى رائيي

ان مہینوں کے اشہر حج ہونے کی وجہ سے اگر کوئی شخص شوال سے پہلے ہی جج کا اثرام بائدھ لے توامام شافعی کے یہاں تواحرام

ہی سیح نہ ہوگا اور اگر ای احرام پر تکمیکر کے حج ادا کرلیا جائے تو حج بھی نہ ہوگا، امام ما لک (۲) اور امام ابو حنیفہ (۳) کے یہاں جج تو

ہوجائے گا، مگراس کا پیمل مکروہ ہوگا۔ عمره كاحكم

اسلام سے پہلے عرب جاہلیت کا خیال تھا کہ ان مہینوں میں عمرہ کرنا مکروہ اور سخت گناہ کی بات ہے،اسلام نے آگراس میں ہیہ

ترمیم کی کہ جولوگ میقات کے حدود میں رہنے والے ہیں اور اس طرح حرم شریف سے قریب ہیں ،ان کے لئے تو اشہر ج میں ج وعمرہ کو جمع کرنا ممنوع ہوگا ،اس لئے کہ وہ اپنی قربت کی وجہ سے

آئندہ اور بھی بھی اس عبادت سے فائدہ اٹھا سکتے ہیں --- البتہ جولوگ میقات (۴) سے باہر کے رہنے والے ہیں ،ان کے لئے پیہ

بات جائز ہوگی کہاشہر حج ہی میں عمرہ کرلیں ،اب اگروہ ایک ہی ساتھ میقات ہی ہے جج اور عمرہ دونوں کا احرام باندھ لے توبیہ فقہ کی اصطلاح میں'' قران'' کہلائے گا ،اوراگر میقات سے صرف

(۱) بدایة المجتهد: ۳۲۵/۱ ، این رشد ام ابوطیفه کا مسلک نقل کرنے میں موہو کیا ہے۔

(٢) بداية المجتهد: ١/ ٣٢٥، يهال بهي امام الوصيف كى رائي فل كرفي مي ابن رشد سي مهوموكيا ب-(٣) الفقه الاسلامي و ادلته: ٣/٣

(٣) معجم لغة الفقهاء: ٣٤، ان مقامات كوكت بين جهال ي بغيرا حرام يحرم كونيس جاسكا-

(٥) الهدايه: ١/٢٥٩، باب القرآن ، رحمة الامة :١٣٣، باب صفة الجج (٤) ترمذي: عن عبدالله بن عمرو، الرقم: ٣٣٨١ المعجم: ١١ ، باب ماجاء في عقد التسبيع

عمرہ کااحرام باندھانو پیمتع ہوگا اوران دونوں ہی طرح کے جج کے

بعد شکرانہ کے طور پر قربانی واجب ہوگی ، جو بکری ، اونٹ یا گائے کے ذریعہ ادا کی جاسکتی ہے اور جو مخف قربان کی استطاعت نہیں

رکھتا،اس پردس روز ہےاس طرح داجب ہیں کہ تین روز ہے توایام

مج میں نویں تاریخ تک مکمل کرلے اور بقیہ سات روزے فج کے فراغت کے بعد جب چاہاور جہال چاہ رکھے۔(۵) (تفصيل كے لئے ملاحظہ ہو:"ج")

اصع

عربی زبان میں بیلفظ ہمزہ کے زیر، زبر، پیش اور ای طرح

ب کے زبر، زیر، چیش تیوں حرکتوں کے ساتھ استعال ہوتاہے،

اس طرح اس ميل نولغتيل بيل: أصبَع ، أصبِع ، أصبُع ، إصبَع ، اِصبِع ، اِصبُع ، أُصبَع ، أُصبِع ، أُصبُع --- اس كمعنى الكل

کے ہیں، ہاتھ پاؤں کی تمام انگلیوں پراس کا اطلاق ہوتا ہے اوراس کے علا حدہ علا حدہ نام بھی ہیں۔(١)

تشبیح پڑھنے کے لئے اٹکلیوں کا استعمال اوراہے گننارسول ای طرح بساوقات حساب جوڑنے کے لئے بھی آپ بھی

نے انگیوں کا استعال کیا ہے ،جبیرا کہمپینوں کے ایام کےسلسلہ میں مشہور روایت ہے کہ آپ ﷺ نے انگلیوں سے ۲۹ اور ۲۹ دن بتائے۔(۸)

(٢) المنجد في اللغة :٣١٥، باده : ص ، ب ، ع

" قیاس" میں اصل اس نص کو کہتے ہیں جس پر دوسری چیز کو

قیاس کباجا تا ہے،اس طرح گویاد دمقیس علیہ 'بی کادوسرانام اصل

ہ، -- قضاء میں وہ چیز اصل کہلاتی ہے جس کی تائید میں ظاہر

حال ہو،مثلاً اگر کسی صنعت کارہے کوئی کام لیا جائے اور صنعت کار

کا دعویٰ ہو کہ میں نے بیکام اجرت پر کیا تھااور دوسرا تخص کیے کہ

اس نے تیما کیا تھا تو عام حالات میں چوں کدا پیے ارباب حرفت

أجرت بى بركام كرتے بين،اس لئے أجرت بركام اصل متصور ہوگا

ادراس کے حق میں فیصلہ کیا جائے گا ، فقبی قواعد کو بھی'' اصل'' ہے

تعبير كياجاتا ہے، بلكه بعض ال علم فقهي قواعد كو' الاصل' ہي ہے تعبير

اس آ دمی کو کہتے ہیں جوقوت ساعت ہے محروم ہو،ایہا فخص

بہرے آ دمی کے سامنے اگر آیت سجدہ پڑھی جائے تو اس پر

عجدة تلاوت واجب نبيس موكا، (م) ببرے كواموں كى موجودكى

نکات سیح ہونے کے لئے کافی نہیں بلکہ ایسے گواہوں کی موجود گی

قاموس الفقه

اگر کوئی شخص کسی کی انگلی کاٹ ڈالے تو آپ ﷺ نے وس ادنٹاس کی دیت قرار دی،اور ہاتھ پاؤں کی تمام الگلیوں کواس حکم میں مساوی قرار دیا۔ (۱)

اصفرار کے لغوی معنی زرد پڑنے کے بیں ، فقہ کی کتابوں میں امفرار مش لینی آفاب کے زرد پڑنے کے الفاظ آتے ہیں ، اس

وقت سے غروب ممس تک نماز پڑھنا جائز نہیں اور بیاو قات مکروہ یں،اس لئے کےعموماً یہی متیوں اوقات ہوتے ہیں جن میں آفاب

کی پستش کرنے والے آفاب کی پستش کرتے ہیں، پس ان کے محبہ سے بیچنے کی غرض سے ان اوقات میں نماز پڑھنے سے احتر از کا

تھم دیا گیا ہے ، گراس تھم سے خوداس دن کی نمازِ عصر جس کی ادائیگی ابھی باتی ہو، مشکیٰ ہے اور اس کوا داکیا جا سکتا ہے۔ اصفرار ممن سے مراد کیا ہے؟ اس کی تشویح میں فقہاء کا تھوڑ ا

مااخلاف ہے،بعض حضرات نے کہا کہ ڈو بنے میں ایک نیز ہ باتی رہ جائے ، نآوی ظہیریہ میں ہے کہ دریتک اس پر نظر جمائی جاسکے،

ماحب ہدایہ نے بھی ای رائے کوچھ قرار دیا ہے۔(۲)

🕬 (۵) فتاوی عالمگیری :۱/۲۲۸

در مخاریں ہے کہ جب سورج کود کیھنے کی وجہ سے آ کھے خیرہ نہ ہو، اور

أصول الدين

ضروری ہوگی جوس سکتے ہوں۔(۵)

کرتے ہیں۔

قاضی نبیس ہوسکتا۔ (٣)

علم کلام کو اُصول الدین اور فقد اکبر بھی کہا جاتا ہے، اصطلاح

اصل کے لغوی معنی جڑ اور بنیاد کے ہیں ، فقہاء اس کومخلف مواقع پر مختلف معنوں میں استعمال کرتے ہیں ، مجھی اس کو ادلہً میں اس علم کو کہا جاتا ہے جس کے ذریعیددین عقائد کو دلائل سے ثابت اربعه پر بولاجا تا ہےاور مجھی فقہی اُصول وکلیات پر۔

(٢) الهذاية : ١/٨٣/ فصل و يستحب الاسفار بالفجر (۱) سنن نسائى : عن ابى موسى : ١٥٠٤ ١٠٠٠ باب عقل الاصابع (r) الفتارى الهنديه :۳۰۷/m (٣) طحطاوي على مراقي الفلاح: في ٩٤،ولا تجب عليه بتلاوة غيره، باب سجود التلاوه

(۲) مفتاح السعادة :۱۹/۲

اصل کے ایک معنی ماخذ اور اصل کے بھی ہیں ، اس طرح اغوی معنی فقہی ما خذ کے ہو گئے۔

اصطلاح میں اس علم کو کہتے ہیں جس کے ذریعہ احکام کے استنباط اورشر بعت کے بنیادی ماخذ سے جزوی مسائل اخذ کرنے

کے قواعد اور ضا بطے معلوم ہو کئی ، اور یہی احکام استنباط کا ملکہ حاصل کرنا اس فن کامقصوداورمطلوب ہے،اس کا موضوع لیعنی جو چیزیں اصلاً اس فن میں زیر بحث رہا کرتی ہیں'' کتاب اللہ،سنت

،اجماع اورقیاس' ہیں۔(۱)

ان چاروں اُمور کے علاوہ بعض اور شمنی ما خذبھی ہیں،جن ے اُصولِ فقہ میں بحث کی جاتی ہے، مثلاً امم سابقہ کی شریعت

عرف وعادت ، امام ابوصیفہ کے یہاں استحسان ، امام مالک کے یہاں مصالح مرسلہ، حنابلہ کے یہاں استصحاب --- اُصولِ فقہ میں انھیں مصادر شرع اور طریقهٔ استنباط سے بحث کی جاتی ہے۔

( اُصولِ فقد کی تاریخ پراختصار کے ساتھ مقدمہ میں روشی ڈالی جا چکی ہے،قار ئین مراجعت کر سکتے ہیں )۔

أضحيه (قرباني)

'' اضحیہ'' کا لفظ حرکات وحروف کے تھوڑ ہے تغیر کے ساتھ چار طرح سے نقل کیا گیا ہے ، اضحیہ ( ہمزہ کے پیش کے ساتھ )

اِضحیہ (ہمزہ پرزیر)ان کی جمع اضاحی آیا کرتی ہے، ضحیہ،اس کی جمع ضحایا استعال ہوتی ہے اور اُضحاۃ (ہمزہ کے زبر کے ساتھ ) جس کی جمع اُصنیٰ ہے،اورای کےمطابق بقرعید کے دن کو''یوم الاصحٰیٰ''

کہتے ہیں، (۲) معنی ان تمام ہی الفاظ کے قربانی کے ہیں۔

كرنے اور شبهات كاازاله كرنے پر قدرت حاصل ہوجائے، (١) اس کا موضوع الله تعالی کی ذات اور صفات ہے، اور دراصل اسلام کے تمام ہی مابعد لطبیعی عقائدے اس علم میں بحث ہوتی ہے۔ علم کلام کی تاریخ بہت وسیع ہے،اس فن میں دو مخصیتیں ہیں جن کواہل سنت والجماعۃ کے اعتقادی مسائل میں دو دیستان فکر کا مؤسس کہا جاتا ہے ، ایک ابوالمنصور محد بن محمد بن محمود ماتریدی (متوفی : ٣٣٣ه ) جو حفی بین ، دوسرے امام ابوالحن اشعری (متونی:۳۲۳ھ)جوشافعی ہیں۔

أصول شرع

شریعت کی وہ بنیادیں جن پرتمام فقہی احکام وسائل کی بنیاد ہے، چار ہیں، کتاب الله، سنت رسول ﷺ، اجماع اور قیاس، اس کئے کہ احکام کا تعلق یا تو براہ راست نص ہے ہوگا یانہیں ،اگرنص یعنی وحی ہے ہوتو وحی کی دونشمیں ہیں ،وہ جن میں الفاظ بھی الہامی ہیں اوروه'' قرآن مجيد'' ہے،اور دہ جن میں معنی اور مقصود تو الہا می ہے مگر الفاظ خود پیغیراسلام صلی الله علیه وسلم کے ، یه ' سنت' ہے اورا گرنص متعلق نه موتويا پوري أمت كاس برا تفاق موگا اوراس كو 'اجماع' کہتے ہیں، یااس پراُمت کا اتفاق تو نہ ہولیکن کتاب وسنت کے نظائر کی روشی میں بی قیاس کیا گیا مواوراس کا نام' قیاس' ہے۔ ان کے علاوہ فقہ کے کھھ اور ماخذ بھی ہیں ، جو همنی ماخذ

کہلاتے ہیں،ان میںاسخسان،مصالح مرسلہ،عرف وعادت،امم سابقه کی شریعت ، آثار صحابه وغیره بین ، نگرییسب بھی دراصل انھیں چاربنیادی مأخذ میں داخل ہیں۔

(ان کی تفصیلات اپنی اپنی جگه دیکھی جاسکتی ہیں )

(۱) مفتاح السعادة:۵۲/۲

(۲) امام ابو زکریا نووی: شرح مسلم ، باب الاضحیه محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ے ووتر بہت واضح بیں، فصل لربک و الحر \_( الكوثر:r)

يهال تين ايسے قرائن ہيں جس نے " نخو" كے معنى " قربانى" ہونے کے متعین کردیئے ہیں ،اول رہے کہ قرآن میں اکثر مقامات

برنماز کے ساتھ مالی عباوت مثلاً ذکوۃ کا ذکر کیا گیا ہے ، یہاں صلوٰ ۃ کےساتھ '' نح'' کالفظ ہے،اگراس کے معنی قربانی کے ہوں تو

پر قرآن کی عام زتیب قائم رہے گی ، دوسرے عربی زبان کے عرف میں'' نح'' کے لفظ سے ذہن فوراً قربانی کی طرف معلم ہوتا

ہے، (۲) تیسر سعیدین جبیر ﷺ سے ابن جریر وغیرہ نے نقل کیا ے کہ بیر حدیث واقعہ حدیبیے کے موقع سے نازل ہوئی، آپ عظم

نے خطبہ دیا ، ووگانہ نماز اوا فر مائی اور قربانی کی ، (۷) جو گویا اس آیت کی عملی تفسیرتھی ، پھریہ کہ اہام مجاہداور قادہ جیسے اہل علم ---

کتفسیر میں ان کا جومقام ہے وہ محتاج اظہار نہیں --- بھی اس

کے قائل ہیں۔(۸) قل ان صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي الله رب

العالمين . (الانعام :١٦٢)

'' نسک'' کا لفظ قرآن میں کئی مواقع پر قربانی کے لئے استعال مواہے، (المدیر:۳۲، البقرہ: ۱۹۲) کو کر پیلفظ اعمال حج کے

النے بھی استعال ہوتا ہے، لیکن چوں کہ بیآ ہے مکی ہےاور فج کی فرضیت مدیند میں ہوئی ہے،اس کئے ضروری ہے کہ بیافظ قربانی

ہی کے معنی میں ہو۔ حدیثیں جو قربانی کی بابت وارد ہیں ،ان کی تعداد بے شار

اسلام سے پہلے اور اواکل اسلام میں مختلف تقریبات تھیں جن میں قربانی کی جاتی تھی ،اوٹٹی کا پہلا بچہ خدا کی نذر کیا جاتا تھا، ادراس کی قربانی ہوتی تھی ،اس کو' فرع'' کہتے تھے، حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ بیطریقہ ماقبل اسلام کا تھا، (۱) رجب کے شروع مِن بھی قربانی کی جاتی تھی جس کو' معتیر ہ''اور'' رحبیہ'' کہاجا تا تھا، جاہیت میں بیقر بانی بتوں کے آستانوں پر ہوتی تھی اور قربانی کے بعد جانور کے سرکواس کے خون سے رنگ دیا جاتا تھا ، اسلام کے ادائل میں بھی اس مشر کا ندر سم کوختم کرے اصل قربانی باتی رکھی گئی، چنانچا کی حدیث میں ہے کہ آپ علی فی اے عمر ہ کا حکم فر مایا، امام ترندی نے اس روایت کوضعیف قرار دیا ہے، (۲) اور امام ابو داؤد کا خیال ہے کہ بیرحدیث منسوخ ہے ، (۲) یہی رائے عام فقہاء اور جمہوراً مت کی ہے، تاہم مشہور تا بعی اور معبرا بن سیرین کے بارے

قرباني كاثبوت

مل تقل كيا جاتا ہے كدوه اس حكم كو باقى سجھتے تتے اور خود اس پر عامل

تاہم قربانی کی دوصورتیں الی ہیں جو باقی ہیں اور ان کی مشروعیت پراجماع ہے، (۵) ایک' بقرعید' کی اور دوسرے' جج'' كى جو فح وعره كى دوكانه سعادت حاصل كرنے والے جاج يعنى "قارن"اور' مشتع" کرتے ہیں۔

ان قربانیوں کا جُوت خود قرآن مجید اور احادیث نبوی میں موجود ہے،قرآن مجید کی جنآیات میں قربانی کا ذکر ہےان میں

(۲) قال الترمذى: هذا حديث غريب ضعيف الاسناد، صديث تمبر: ۱۵۱۳، باب ماجاء في الفرع

(۵) أووى: شرح مسلم ، رحمة الأمة: ١٣٨٠ كتاب الأضحيه (۷) روح المعانی:۳/۳

(٣) سنن ابي داؤد ، مديث نبر: ٢٨٣١٠٢٨٣٠ باب في العتيره

(٢) الم حظم و:مرقاة المفاتيح ، باب العتيره

<sup>(</sup>۱) معیمین کالفاظین: کانوا یذبحونه لطواغیتهم (عن ابی هریره )

<sup>(</sup>١) احكام القرآن:٥٨٥/٣

<sup>(</sup>۸) تفسیر مظهری:۲۵۳/۱

ہے تا کہ اہل ایمان اس راہ سے ہٹنے نہ پاکس۔

جہال قربانی کی مشروعیت پرنقهاء کا اتفاق ہے، وہیں اس کی

حیثیت اور مم کے بارے میں اختلاف ہے، امام ابوطیفہ کے

نزد کی واجب اوران کے شاگردوں قاضی ابو یوسف اورامام محمر

كنزديك سنت ب، (٣) امام مالك، شافعي اوراحمة كنزديك

مجى سنت مؤكده ہے، (م) تا ہم ايا مقرباني ميں اس كى قيت ك

صدقه كردي سے قربانى كرنا بهر حال بهتر ب، (۵) خوا وقل (٢)

قربانی ہی کیوں نہ ہو، کہ صدقہ کے ذریعہ صرف غرباء کی اعانت

ہوتی ہےاور قربانی کے ذریعیسنت ابراجیم بھی تازہ کی جاتی ہے۔

دونوں پرواجب ہیں بعض صرف مالداروں پراوربعض صرف غرباء

یر، مالدار اورغریب دونول پرقربانی نذرکی وجه سے واجب ہوتی ہے

اور اس برتمام ہی فقہاء کا اتفاق ہے، مالدار پر بقرعید کی قربانی

واجب ہوتی ہے جوغر باء پر واجب نہیں ہوتی اور اگر بقرعید میں

قربانی کی نیت سے جانورخرید کیا تواگر وہخص غریب تھا تواس خرید

كروه جانوركى قربانى بهرحال كرنى موگى كه بياس كے لئے "نذر"

کے درجہ میں ہےاوراگر مالدار تھا تو وہی جانور قربانی کے لئے متعین

پھر احناف کے یہاں بعض قربانیاں تو غریب اور مالدار

میں اور حد تو اتر تک ان کے چینچے میں کوئی شبہیں، (۱) اس سے اس بات کا اغدازہ کرنامشکل نہیں کہ منکرین حدیث معزات کا قربانی ک

بات المدارة مرباطش بین له سرین حدیث معرات افر بان ی مشروعیت سے انکار دلائل کے اعتبار سے کوئی معقولیت نہیں رکھتا، اس کا انکار خود قرآن کا انکار ہے، اس سے انحواف حدیث متواتر کو

المان المان وورد الله المارج الرائي المان المريز أمت كاس الماع والقاق سريز م جوعهد رسالت سي آج تك پورى

اُمت مسلمہ کے درمیان ایک متنق علیہ امرر ہاکیا ہے۔ بیقر بانی اس عظیم الشان اور معروف واقعہ کی یادگار ہے کہ اللہ کے بندہ خلیل حضرت ابراہیم الطیعلیٰ نے خدا کی خوشنودی حاصل

کرنے اور امتحان محبت میں پورا اترنے کی غرض سے خود اپنے صاحر اوہ حضرت اساعیل (۲) النظیفی کے صلقوم پر چھری چلائی تھی، الند تعالی نے اپنے فضل اور رحمت سے حضرت اساعیل النظیفی کو

بچالیااوران کی جگها یک غیبی مینڈ هاذ نح کر دیا گیا۔ فدا کاری وخود سپر دگی اوراطاعت ومحبت کی بیالی مثال تھی

کہ شاید چٹم فلک نے بیاس سے پہلے دیکھی ہواور نہاس کے بعد، اسلام نے اس عبرت آمیز اور عظمت خیز واقعہ کو اُمت مسلمہ کے لئے ایک یادگار بنا دیا جو ہرسال ان سے اطاعت و وفا کے عہد و

پیان کی تجدید کراتا اور یائے ابراہی کے نفوش جاوواں کوزندہ کرتا

(۱) مشتے از خروارے ملاحظه هو :عن أنس (بخاری:۵۵۳۱، باب سنة الأضحية ، مسلم :۵۰۸۵، باب استحباب استحسان الاضحية )عن عائشة (مسلم :۱۹۲۷ء باب الأضاحي )عن جابر (مسلم:۵۰۸۲/۳۰، باب سنة الأضحية ) عن عقبة (بخاری:۵۵۳۵، باب قسمة الأضاحي بين الناس ، مسلم:۱۹۲۵، باب سنة الأضحية ) عن ابن عمر ، بخاری:۵۵۷، باب مايؤكل من لحم الأضاحي الخ ، عن أم سلمة ، مشلم :۱۹۲۵، باب الأضاحي ،

عنُ حنش ، ترَّمذى: ١٣٩٥، باب ماجاه في الأضحية عن الميت ، ابوداؤد: ٣١٢٢، عن ابى سعيد ، ابوداؤد: ٣١٢٨، باب مايستحب من الأضاحى ، عن براء بن عازب ، مؤطا امام مالك : ١/ ٣١٤، بـاب ماينهى عنه من الضحايا ، عن جندب ، بخارى :٥٥٢٢، بـاب من ذبح قبل الصلاة أعاد ، مسلم :١٩٦٠، بابوقتها ، عن انس ، دار مى:١٩٥١، باب السنة في الأضحية ، عن جابر ، مسند احمد ٣٤٥/٣١٥٠٠٣.

(٢) ذبح كون تهي؟ حضرت اساعيل الظنفة يا حضرت اسحاق الظنفة، يهال اس بحث كا موقع نبيل، وه دلائل زياده توى بين جو حضرت اساعيل الظنفة كذبح مون كوبتاتي بين-

(٣) خلاصة الفتاوى:٣/ ٣٠٤ المغنى :١٣٤ ، رحمة الامة:١٣٨ (٣) الشرح الصغير :٣/ ١٣٤ ، المغنى :١٢٤ ، رحمة الامة:١٣٨ (٣)

(۵) خلاصة الفتاوئ: ۳۰۹/۳۰ البخر الراثق: ۱۱۸/۸ (۲۰ البحر الراثق: ۳۳۲/۸۰ البحر الراثق: ۳۳۲/۸۰ مختبه محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبه

طرف ہے آس کے وطن میں کی جائے ، بالغ اور عاتل ہونا ضروری

نہیں، چنانچہنابالغ نصاب زکوۃ کامالک موتواس کے مال کا محرال (وصی) یااس کا ولی اس میں سے قربانی کرے گا، (۸) نیز قربانی

واجب ہونے میں مردوعورت کا حکام یکسال ہیں۔(٩)

قربانی واجب مونے کی شرطوں میں قربانی کے آخری وقت کا

اعتبار ہے،مثلاً:۱۲/ ذوالحجركوغروب مقاب سے پہلے غریب مالدار

بوگیایا کا فرمسلمان بواتو اب اس پر قربانی واجب بوگئی۔ (۱۰)

جانوراوران کی عمریں

وارطرح کے جانور ہیں،جن کی قربانی کی جاسکتی ہے: ۱- اونٹ اوراومنی

جويا في سال كا موادراس كا چھٹا سال شروع موكيا مو،البته

اونث کے مقابلہ اونٹنی کی قربانی زیادہ بہترہے۔ ۲- تیل اور گائے

جودوسال کے ہوں اور تیسرے سال میں قدم رکھ میکے ہوں، گائے کی قربانی بیل سے زیادہ بہتر ہے، بھینس ( نرو مادہ ) بھی

کائے بیل کے علم میں ہے۔(۱۱) ۳- بگری، بگرا، (عنم)

اس حکم میں مینڈ ھااور دنبہی ہے،ان جانوروں کی عمر محی کم ہے کم ایک سال ہونی چاہئے ،البتہ دنبہ چھ ماہ کا ہواور سال مجر کا

> (۲) عالمگیری:۲۹۳/۵ (٣) الشرح الصغير :r/٤/٢ (۲) الشرح الصغير :۲/ ۱۳۵/عالمگيري :۲۹۳/۵

(۸) تاتار خانیه:۲/۵۲۳

(١٠) حوالة سابق ، خلاصة الفتاوى ٣٠٩/٣٠

نبیں اور خاص جا نور کی قربانی اس پر داجب نه ہوگی ، (۱) جن لوگوں پر تربانی واجب ہو،ان کے لئے ایا م قربانی میں جانور کی قیت صدقہ

كردينا كافى ند موكااور فريضه قرباني ابھى باقى رہے گا۔(٢)

قربانی واجب ہونے اور دوسرے فقہاء کے نزدیک سنت

مؤكده قراريانے كے لئے شرط ہے كه: ا) قربانی کرنے والا مالدار اور متطبع ہو ، --- البتہ

مالداری کا کیامعیار ہے؟ اس میں اختلاف ہے، احناف کامشہور قول ہے کہ گھر ، گھر کے ضروری سامان اور سواری کے علاوہ سونا

چاندی اورز مین کی شکل میں اتن چیز موجود ہوجس سے (ساڑھے باون) توله چاندی ( دوسو درجم ) خرید کی جاسکے اور اگرالی زمین موجو کاشت کے لئے استعال مور ہی موتواس کی سالانہ پیداداراتی

m) مقیم ہو، مسافر نہ ہو، (۵) اس لئے حجاج پر بقرعید کی قربانی واجب نہیں ، (٢) ہاں اگروہ پندرہ دن پہلے سے مکہ میں مقیم

(۵) خلاصة الفتاوي:۳۰۹/۳ (٤) فتارئ عالمگيرى:٢٩٢/٥ كتاب الاضحية

مقدار میں ہوکہ سال بھرکی خوراک فراہم ہوجائے ، (٣) امام مالک ّ اور دوسر بے فقہاء کے نز دیک جواپنے سال بھر کی خوراک کا مالک

مووه مالدارشار ہوگا ، (~) چاہے زمین یا کسی اورشکل میں اتنی مالیت ۲) مسلمان ہو، کا فرپر قربانی دا جب نہیں۔

موتو قربانی بھی واجب موجائے گی، (۷)خواہ و ہیں کرے یااس کی (۱) فتاوي عالمكبري : ۱۹۱/۵ كتاب الاضمية (۳) عالمگیری: ۲۹۲/۵، الدر المختار: ۲۲ ٤٠ خلاصة المفتاوی: ۳۰۹/۳

> (۹) فتارئ عالمگیری :۵/۲۹۲ (۱۱) الجاموس نوع من البقر:۵/ ۱۳۹۷عالمگیری

محسوس ہوتو کافی ہے۔

۷۷- بھیر (نرومادہ)

اس کی عمر بھی ایک سال ہونی جا ہے ، البتہ چھ ماہ کا جانور ایک سال کامحسوں ہوتو اس کی قربانی کی جاسکتی ہے --- بحرے

اور بھیر میں احناف کے زو یک زکی قربانی افضل ہے۔(۱)

وہ جانور جوان پالتوجانوروں میں ہے کسی دحثی اور جنگلی جانور کے اختلاط سے پیدا ہوئے ہوں تو امام احمد کے یہاں ان کی قربانی مطلقاً جائز نہیں ، (۲) اورا حناف کے یہاں اگراس جانور کی

ماں جنگلی ہوتب جا ئزنہیں اور وہ پالتو ہوتو جا ئز ہے ۔ ( m ) احناف کے یہاں فضیلت اور اولویت کے اعتبار سے قربانی

کے جانوروں کی ترتیب اس طرح ہے:

اونث ، گائے ، بیل ، بحری ، بھیر ، البتہ بھیر اور بحری پوری

كائے اوراونٹ كے مقابلہ نہ ہو،صرف اس كے 2/ اكے مقابلہ ميں ہواور اونٹ یا گائے کے ساتویں حصہ کے مقابلہ بمری وغیرہ کی قیت زیاده ہوتو کمری کی قربانی افضل ہوگی ، (۴) یہی تر تیب حنابلہ

کے بہاں بھی ہے۔(۵)

جوعيوب قرباني مين مانع بين

قربانی کے جانور کوشد میفتم کے عیب اور خامی سے پاک ہونا عاميع، چنانچدرج ذيل جانورول كى قربانى درست نبيس موگ :

سينك جزئة يُوث كن مو، اندهامو، كيك چثم مو، پاؤل يل اتنا لنگ ہو کہ ندیج کک جانا وشوار ہوجائے، بہت مریض ہو، دونوں کان کٹے ہوں ،سڑین کی ہوئی ہو، مکمل دم بریدہ ہو، پیدائشی

(۱) خلاصة الفتاوي: ۳۱۳/۳۳-۳۱۳/۳ الثمر الداني: ۳۹۰-۳۹۱، باب في الضحايا

(m) خلاصة الفتاوي ma/m: (۵) المغتى: ۱۲۱/۸

(4) حوالة سابق

طور پر کان نه مو ، ایک بی کان مو ، دوسرا کان پیدائش طور پر نه مویا

کٹ گیا ہو، کوئی بھی عضوا یک تہائی یا اس سے زیادہ کٹ گیا ہو،

ناک بریده مو،جس کاتھن کٹا ہوا ہو (جداء)، جواینے بیچ کو دورھ

ند پلائتی مو (مفرمه)، زبان اس قدر کن موئی موکه چاره نه کهاسکے،

جانور کو جنون اس درجہ ہو کہ چرنا اور چارہ کھانا مشکل ہو جائے ، اونث جوغلاظت کھانے کاعادی ہوجائے (جلالہ)، اتنا کمزور ہوکہ

ہڑی میں گودانہ ہو، چار پاؤل میں سے کوئی ایک کٹا ہوا ہو، وہ بحری جس کے ایک بھن کا اور وہ اونٹنی یا گائے جس کے دوتھن کا دورھ خنگ ہوگیا ہو( فطور )۔(١)

البته بيسارے عيوب بالداروں كى قربانى كے لئے ركاوٹ ہیں ،غرباء جوایئ طرف سے قربانی کریں وہ عیب زوہ جانوروں کی

قرباني بهي كركت بير،وان كان معسرا اجزأته اذ لا اضحية الی ذمنه ،(۷)ای طرح قربانی کے لئے ذی کرنے کی تدبیر کے دوران جانور میں کوئی عیب پیدا ہوجائے تو اس کے باوجود قربانی

جوعيوب قرباني مين مانع نهين

درست ہوگی۔(۸)

ورج ذیل عیوب ہیں کہ ان کے پائے جانے کے باوجود

قربانی درست ہوتی ہے:

جانورکودانت نہ ہواوراس کے باو جودوہ جارہ کھا سکتا ہو، بمری جس كو پيدائش طور برزبان نه مو، كائيل من ميعيب قابل عفومين ہے،خارش زدہ لیکن فربہ ہو،جس کو پیدائش سینگ نہ ہو، یااس طرح ٹوٹ کیا ہوکہ بالکل جڑ سے نہٹو ٹا ہو،جس کا کان بہت چھوٹا ہو، کان (۲) المغنى :۸/۲۲۳

(٣) خلاصة الفتاوى:٣١٣/٢

(۲) فتاوی عالمگیری :۵/۲۹-۲۹۹

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر (۱۵۵کم**یورالفت ایق**لائن مکتبہ

قاموس الفقه مِي سوراخ ہو، کان لمبائی میں پھٹا ہو، و یوانہ جوفر بہ ہواور جارہ وغیرہ

کھاسکتا ہو ہنگڑا جوتین پاؤں پر چلنے کے ساتھ ساتھ چوتھے پاؤں کو

بھی چلتے ہوئے زمین سے نکائے ،البتہ کجی کے ساتھ چلے ،زیادہ عمر

قربانی درست نه هوگی ادراگراییا نه موتو قربانی جائز هوگی -

الصفة لا يمنع . (٢)

كل عيب يزيل المنفعة على الكمال اوالجمال

على الكمال يمنع الاضحية ، ومالا يكون بهذه

قربانی کے جانور کو زیادہ سے زیادہ فربہ،خوبصورت اور

تخلیقی اعتبار ہے کممل ہونا جاہئے ،اس کئے کہ بیر قربانی حضرت

اساعيل الطينية كالبدل باوررفية فرزندى نيز حفرت اساعيل الطيعة

کے پغیراند اوصاف و خصائل اور سعادت وسلامتی کی وجہ سے وہ

ذوالحبركوقر مانی كی جاسكتی ہے،امام شافعی کے يہاں١٣/ ذوالحبة تك

قربانی کی منجائش ہے۔(٣)

١٠/ ذوالحجه كے طلوع صبح سے ١١/ ذوالحجه كے غروب آفتاب

تک قربانی کا وقت ہے، رات میں بھی قربانی کی جاسکتی ہے لیکن

دن میں زیادہ بہتر ہے! اس لئے کدرات کی تاریکی میں غلطی کا

احمّال رہتا ہے، (م) اس ہے معلوم ہوا کدا گر روشیٰ کامعقول نظم ہوتو

رات میں بھی قربانی کرنے میں کوئی مضا نقہ ہیں۔ . شهر یعنی جهان عید کی نماز رزهی جاتی ہو، وہاں اس بات پر

ا تفاق ہے کہ نماز عیدے پہلے قربانی کرنا درست نہیں، (۵) حدیث

میں صراحة اس سے منع فر مایا گیا ہے۔ البتة ان قريه جات كى بابت اختلاف ب جهال عيدكى نمازند ہوتی ہو،جن کو فقہاء ''اہل سواد'' تے تعبیر کرتے ہیں ،امام ابو صفیہ کے

ہاں طلوع صبح کے بعد ہی قربانی کی جاسکتی ہے، دوسرے فقہاء کے یباں جائز نہیں تا آں کہ شہروں میں نمازعید کا دفت گز رجائے ، (۲) قربانی کے وقت میں اس جگہ کا اعتبار ہوگا جہاں قربانی کی جائے،

پی اگر جانور کا ما لک خودشہر میں ہواوراس کے لوگ دیہات میں ، اور وہ اپنے نوگوں کو قربانی کی ہدایت کر جائے تو قربانی طلوع صبح

کے معاً بعد ہوسکتی ہے ، اورخود دیہات میں ہواور جانورشہر میں ، تو ابنمازعید کے بعد ہی قربانی کی جاسکے گی،(۷)اگر ذوالحجہ کے چاند کا مسئلہ مشکوک ہوجائے اور۱ا/ ذوالحجہ کے متعلق ۱۳/ تاریخ ہونے کا شبہ ہوتو بہتر ہے کہ اسے پہلے ہی قربانی کرلی جائے اور اگر ااکو

(٤) عالمگيري: ١٩٦/٥، الباب الرابع فيما يتعلق بالمكان والزمان

حفرت ابراہیم الطلیع کو جس قدر محبوب تھے وہ محماح اظہار نہیں ، اس کا تقاضہ ہے کہ ایسا جانور خداکی نذر کیا جائے جو کمل ہواورا ہے تخلیق کمال و جمال کی وجہ ہے قربانی کرنے والے کوایک گونہ مجبوب

ومرغوب موكداصل مين بيقربا نكاواللي براين حامت ادر محبت بى كى

ايام واوقات امام ابوحنیفیهٌ، امام ما لک اور امام ائد کے نز دیک ۱۰/۱۱/۱۱/۱

(۱) خلاصة الفتاوي :۸۰/۲

(٢) عالمكيدي: ٢٩٩٨، ان مسائل مين فقهاء كورميان بهت كم اختلاف ب، ملاحظه و العفني: ٢٢٦/٨ (٣) هدايه ربع سوم:٣٣٠، رحمة الامة :١٣٨،المغنى:٣٣٧/٨

(٣) هدايه ربع سوم : ٣٣٠، مالكيداور حنا لمدكرزوكدرات من قرباني جائزى تيس به الكن متافرين حنا لمدن جواز كافتوى وياب المعنى :٣٨٤/١٣٠ تحقيق عبدالله (۵) رحمة الامة :۱۳۸ بن عبدالمحسن التركي وغيره ، الثمرالداني :٣٩٣، المغني :٨٤ /٨٣

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

قربانی ہے!

(٢) رحمة الأمة: ١٢٨

ہونے کی وجہ سے اب بچہ پیدا کرنے کے لاکق نہ ہو۔ (۱) عیوب کے سلسلہ میں اُصول سے کدا گراس سے کوئی خاص متم کی منفعت یا ظاہری جمال بالکل ختم ہوجائے تو اس جانور کی

قربانی کی جائے تو اس کا کوشت صدقہ کردیا جائے، اس میں سے خود نہ کھایا جائے، (۱) اکو قربانی کرنا ااسے اور ااسے افضل ہے۔ (۲)

شرکت کے ساتھ قربانی

قربانی کے جانوروں میں اونٹ ، اونٹنی ، بیل ، گائے اور بھینس میں سات جھے ہوں گے ، اس سلسلہ میں صریح حدیثیں موجود بیں ، (۳) امام مالک کے نزد کید ایک جانور تمام اہل خاند کی طرف سے کافی ہوگا ، چاہے ان کی تعداد سات ہو یا زیادہ ، (۳) اگر ایک جانور میں سات ہے کم افراد مثلاً پائچ چیشر کید ہوں تو بھی مضا کقہ نہیں ، (۵) اگر ایک جانور آٹھ افراد کی طرف سے ذیح کیا جائے تو

سكى كاطرف ہے بھى قربانى اداند ہوگى ، (١) تمام شركاء كے لئے

ضروری ہے کدان کی نیت عباوت کی ہو،مثلاً قربانی یا عقیقہ کی نیت

ے شریک ہوں ، اگران میں سے ایک کی نیت بھی صرف گوشت

خوری کی ہوتو قربانی درست نہ ہوگ۔()

اگرایک جانور میں مختلف لوگ شریک ہوں تو ضروری ہے کہ

گوشت باضابطہ وزن کے ذریعہ سموں میں برابری کے ساتھ تقسیم

ہوجمن اندازہ سے تقسیم عمل میں نہ آئے ،اگراس طرح تقسیم ہوجس
میں کی بیشی کا اندیشہ ہے تو گو باہم ایک دوسرے کے لئے" زیادہ
حصہ" کو حلال و جائز کرلیں ، پھر بھی جائز نہ ہوگا، ہاں البتہ اگراس
تقسیم میں یا ہیہ سروغیرہ کے جھے بھی لگائے جائیں تو اندازہ یا کی

محوشت اور چرم کےمصارف

بہتر ہے کہ قربانی کے جانور کے تین جھے کئے جائیں، ایک حصہ خوداستعال کرے، ایک حصہ اقرباء داحباب (جوغی ہوں) پر خرج کرے اور ایک حصہ فقراء و نا داروں پر، (۹) تا ہم ضرورت اور حالات کے لحاظ ہے اس تناسب میں کی بیشی ہوجائے تو پوراجانور کسی ایک ہی مد میں استعال کرلیا جائے تو بھی کوئی کرا ہت نہیں، کسی ایک ہی مد میں استعال کرلیا جائے تو بھی کوئی کرا ہت نہیں، کسی ایک ہی جرم قربانی کا بھی ہے کہ ان کوخود بھی استعال کرسکتا ہے، اغنیاء کو بھی دے سکتا ہے اور فقراء کو بھی ، لیکن جانور کا کوئی بھی حصہ ''مکوشت ، پاید، سرا، چھڑا'' فروخت کردیا جائے تو اب ان کو صدقہ کردینا واجب ہے اور اب صرف فقراء ہیں اس کے حقدار ہیں، صدقہ کردینا واجب ہے اور اب صرف فقراء ہی اس کے حقدار ہیں، اس طرح آجرت میں بھی جانور کا گوشت یا کوئی حصد دینا جائز نہیں،

چرم قربانی کی رقم اساتذہ کی تخواہ ، مساجد و مدارس کی تغییر وغیرہ میں خرچ نہیں کی جائتی ، ایسے مدارس جہاں نادار طلبہ کے خوردونوش کالقم نہ ہو، وہ بھی اس کے حقد ارنہیں ہیں۔

واجب ہے کہ وہ الگ سے ادا کیاجائے۔(١٠)

قربانی کی قضاء

اگرایام قربانی میں قربانی نہ کی ، حالاں کے قربانی اس پرواجب متی تو بعد کواس پر قضاء واجب ہوگی ، اگر خوش حال آدمی تھا اور کوئی متعین جانور اس نے قربانی کی نیت سے نہیں لیا تھا تو قضاء کی دو صورتیں ہیں ، یا تو زندہ جانور کوصد قہ کردے یا اس کی قیت صدقہ

(r) الشرح الصغير:۱۳۰/۲

(٣) مسلم: ١/٣١٧، بأب جواز الاشتراك في الهدى ، كتاب الحج، ترمذي :٢/٢ ١/٢ ١/٢ في الاشتراك في الاضحية

(۵) هدایه ربع چهارم:۳۲۹

(4) ولو نوى احدهم اللحم بطل الكل ، خلاصة الفتلوئ: ٣١٥/٣

(٩) هدايه ربع جهار مناصح، الشرح الصغير:١٥٠

(۱) عالمگیری:۵/۲۹۵، الباب الثالث فی وقت الاضحیة

بیشی سے ساتھ تعلیم درست ہوگی۔(۸)

(٣) ابوداؤد:۲/۲۹۸۸ بن ماجه:۲۲۲/۲۱ بباب البقروالجزوعن كم يجزى

(٢) حوالة سابق

(٨) خلاصة الفتاوي:٣/٨٥

(۱۰) هدایه ربع جهارم:۳۲۳ الشرح الصغیر :۱۳۷

کوصدقہ کردیا جائے ،اس کے بال نہ تراشے جائیں ، دورھ بہتر

ہے کہ دوہانہ جائے ، تکلیف کا اندیشہ ہوتو پانی کی چینٹ ماری

جائے، میہ بھی کافی ند ہوتو دودھ دوہ کرصدقہ کردیا جائے، بالول کا

بھی ای طرح صدقہ کردینا واجب ہے، (۴) قربانی کے جانور پر

سواری ندکی جائے ،(۵) بہتر ہے کہ جانور کوخود ذرج کرے، آپ 🕮

کا یکی معمول تھا، (۲) جانور کو قبلہ رُخ کرے اس کے بعد پڑھے: السي وجهست وجهسي لللذي فطر السموات

والارض علبى مسلة ابسراهيسم حشيشفا وما انامن

المشركين، ان صلواتي ونسكي ومحياي

ومساتى الله رب العسالمين ، لا شريك لـه و بذلك أمرت وانا من المسلمين.

پھراس کے بعد قربانی کی وُعام کرے اور جن کی طرف ہے قربانی کرنی موان کے نام لے، (۷) قربانی کے موقع پررسول اللہ

صلى الله عليه وسلم برصلوة وسلام كروه اورغيرمشروع ہے، (^)البته جانوروں کوذیح کرنے کے عام طریقہ کے مطابق''بسم اللہ اللہ اکبر''

قربانی کاارادہ موتو ذوالحبكا جا ندطلوع مونے كے بعدى بال اور ناخن تراشنا ترک کردے ، (۱۰) قربانی کے دنوں میں قربانی

واجب ہے، نیزاب اس کامصرف صرف فقراء ہی ہیں۔(۱) اگر کوئی غنی قربانی کا جانور خرید کرے ، ایام قربانی میں مم

کردے اور اگرغنی مامختاج آدی نے کوئی جانور قربانی کی نیت سے

خرید کرلیا یا کسی جانور کے متعلق قربانی کی نذر مانی تھی ،ایام قربانی

مُذر مُحِيِّ اور جانور كوذ بحنبين كياميا تو بعينهاي جانور كوصدقه كردينا

موجائے، وہ اس کی جگہ دوسرا جانور ذبح کردے، بعد میں وہ اصل جانورل جائے تواس کی قربانی واجب نہیں ایکن آگر کوئی محتاج (جن رِقربانی واجب بیں تھی ) کے ساتھ یہی بات بیش آئے تو اس مشدہ

جانوری بھی ملنے کے بعد قربانی کرنی ہوگی ، (۲) ای طرح قربانی ک نیت سے خرید کردہ جانور کواگر کسی عذر کے باعث قبل از وقت ذرج كرنا يراتو وه صدقه كا جانور شار موكا ، اس كا ايني ذات كے لئے

استعال درست ندہوگا ،صرف فقراء ،ی اس کے متحق مول مے۔ (٣)

تجندآ داب داحكام متحب طریقہ ہے کہ قربانی کے جانور کو چند دنوں پہلے سے اینے یہاں لاکر باندھا جائے ،اس کے گلے میں قلادہ والا جائے

اس كاور صنى كالقم كياجائ ، فدرج كى طرف زى سے لے جايا جائے ، پکڑ کر کھیٹیانہ جائے ،قربانی کے بعداس کی ری ،قلادہ وغیرہ

(۳) عالمگیری :۵/۲۰۰۰الباب السادس

(١) فتاوي عالمگيري: ٢٩٣/٥، قبيل الباب الثاني في وجوب الاضحية: ٤٩

(r) عالمگیری:۵/۳۰۰ (۵) حوالةً سابق (٣) حوالة سابق

(١) بخارى: ٨٣٣/٢،باب من ذبح الاضحية بيده ، مسلم :١٥٥/٢، عن انس اور ابوداؤد :٣٨٨/٢،باب في الشاة يضحي بها من جملعة ، و ترمذي ،

عن انس : ١/١٥٥ ، باب في الاضحية بكبش ، يا كم از كم و بال يرم جودر ب، طبر انس في الكبير عن عمران بن حصين عن فاطمة وفيه ابو حمزة الشمال

وهو ضعيف ، مجمع الزوائد: ١٤

(٤) ابواداؤد:٣٨٢/٢، باب مايستحب من الضحايا ، و ابن ماجه عن جابر" :٣٢٥/٢، باب اضاحي رسول الله صلى الله عليه وسلم

(٨) الميزان الكبرى:٢٠ باب الأضحيه (٩) بخارى:٨٣٥/٢،باب التكبير عند الذبح ، مسلم عن انس :١٥٥/٢،ماب استحباب ..... التسمية والتكبير

(١٠) مسلم عن ام سلمة :١٦٠/٢، باب نهي من دخل عشر ذي الحجة وهو يريد التضحية ان يأخذ من شعره واظفاره شيئا

او چ چ کی کوئی دیوار باقی ندر ہے،رمضان کاروزہ بھی ہرا یک کوفاقہ متی کاسبق دیتا ہے،اور حج مقامی رعب و دبد بہ تعلیم وجہالت کا

اضطجاع

فرق، لباس د پوشاک کے ذریعہ قائم کی جوئی حدوں ، زبان و بیان کی طلاقت کے شیشے چکنا چور کرتا ہے کہ وطن سے دور ہے وضع قطع بھی

ایک اور زبان کے الفاظ مجمی " تلبیه" کی صورت میں ایک --اممیاز وتفریق کے اس بت کو پاش پاش کرنے اور عاجزی وانکساری

كاظهارك لئ ايك آخرى نثانى "اضطباع" بـ اضطجاع (ليننا)

# كى چيز كے سہارے ليننے كو'' اضطحاع'' كہتے ہيں ،اس

طرح حیت، پٹ اور کروٹ ہر تین طرح سے لیٹنے کو'' اضطجاع'' کہا جاسکتاہے۔

سونے کامسنون طریقه

حفرت ابوقمادہ ﷺ کی روایت سےمعلوم ہوتا ہے کہ رسول الله صلى الله عليه وسلم كامعمول دائيس كروث پرسونے كا تھا ،اگر صبح

کے قریب سوتے تو نیند کے غلبہ سے بچنے کے لئے ہاتھ اٹھاکر ہتھیلیوں پرسرر کھ کرآ رام فر ماتے۔(۵)

حفرت عباد بن تميم اپنے چاہے روايت كرتے ہيں كه انھوں نے آپ رفط کو مجد نبوی میں اس طرح دیت موتے ہوئے دیکھا کہ آپ ﷺ اپناایک پائے مبارک دوسرے پررکھے ہوئے تھے، (١) محمر چوں کہاس طرح سونے میں بےستری کااحمال رہتا ہے اور کے جانورمیسر نہ ہول تو از راہ تھبہ مرغی ذیح کرنا مکروہ ہے، (۱) قربانی میں نیابت درست ہے،اگرایک فخص دوسر مے مخص کے حکم

سے یاس کے علم میں لاکراس کی طرف سے قربانی کرے تو درست ئے،(۲)متونی کی طرف ہے بھی قربانی کی جاسکتی ہے اور خودرسول

الله صلى الله عليه وسلم كى طرف سي بهى ،اس لئے كه حضرت على عظافة ےمروی ہے کہ آپ بھانے ان کوآپ بھل کی طرف سے قربانی کی وصیت فر مائی تھی۔(۲)

(جانوركِ ذريح ك أصول وآ داب خود ' ذريح' ك تحت ذكر کئے جا کیں محے)۔

اضطباع (ج كالكة فاسعمل)

عادر کے اس طرح اوڑھنے کو کہتے ہیں کہ دائیں جانب میں بغل کے نیچے سے نکال کر بائیں جانب کا ندھے پرڈالا جائے اس طرح کے دایاں مونڈ ھا کھلارہ جائے اور بایاں مونڈ ھاحیپ جائے، ای کود ٔ ارتداء'' بھی کہتے ہیں ، حالت احرام میں طواف کرتے

ہوئے ایسا کرنامتحب ہے۔(۴)

مج میں اضطباع کی حکمت

چے دراصل مساوات اور انسانی برابری کا مظہر کا مل ہے، نماز غریبول اور دولت مندول ، حکمرانوں اور محکوموں ، طاقتوروں اور كمزهدول ، بلندنسب اوركم نسب اورتعليم يافته اور نا خواندول كوايك صف میں ہم قدم اور ہم دوش بناتی ہے کہ محمود "و"ایاز" کے درمیان

(۱) عالمگيري: ۲۰۰۰/۵ مطبوع : بيروت (۲) وان كانواكباراً ان فعل بامرهم جاز عن الكل ، عالمگيري:۴٬۳۰۲/۵:يروت (٣) أبوداؤد: ٣٨٥/r: باب الاضحية عن الميت ، ترمذي عن حنش :١٣٥/١، باب في الاضحية بكبش ، رقم الحديث: ١٣٩٥

 (۳) الفتاوئ الهنديه :۱/۲۲۵ (۵) شرح سنة:

(٢) ترمذي:١٠٥/٢، باب ماجاء في وضع احدى رجليه على الاخرى مستلقيا ، بخارى :١٨٨١، باب الاستلقاء في المسجد ، مسلم :١٩٨/٢ النهي عن اشتمال الصماء ..... وحكم الاستلقاء ، كتاب اللباس.

ناپينديده طريقه

سونا نافض وضوء ہے

سجده میں اضطحاع

(٣) قواعد الفقه:١٨٣

(۲) فتع القدير: ۱/ ۲۵۸ (٨) حوالة سابق

طور پراس طرح کینے کو پسندنہیں فر مایا ہے۔(۱)

171

ہر فخص کما حقد احتیاط لو و انہیں رکھ سکتا ، اس لئے آپ ﷺ نے عام

پیٹ کے بل یعنی پٹ سونا مکروہ ہے، رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے اصحابِ صفہ میں سے ایک فخص کو پیٹ کے بل سوئے

ہوئے دیکھا تو ان کے پاؤں کوحرکت دے کراٹھایا اور فرمایا کہ سونے كابيطريقة الله تعالى كونا يسند بـ (۲)

سونے کے بیتمام طریقے وہ ہیں جس کی وجہ سے انسان کے

اعضاء ڈھلے پر جاتے ہیں اورجم پر پوری طرح گرفت اور قابو باتی نہیں رہتا، اس لئے الی تمام صورتوں سے وضوء ٹوٹ جاتا ہے۔ (m)

اضطجاع کی ایک اور اصطلاح ہے، بجدہ کی حالت میں پیٹ کورانوں سے جدانہ کوبھی اضطحاع ہے تعبیر کیا جاتا ہے، (م) اور بیہ

سجدہ کے مسنون اور بہتر طریقہ کے خلاف ہے۔(۵)

ليث كرنماز يزهنا

اگر کوئی مخص کھڑے ہوکریا بیٹھ کرنماز پڑھنے پر قادر نہ ہوتو

ليك كرنماز اداكر، حيت ليخ اور چېره اور پاؤل قبله كى طرف

ر کھے اور دونوں کا ندھے کے نیچ تکیر کھلے، پھر خفیفہ جرکت اور (۱) صحيح مسلم:۱۹۸/۲، باب النهى عن اشتمال الصماء ..... وحكم الاستلقاء عن جابر -

(٢) ترمذي:١٠٥/٢، باب ماجاء في كراهية الاضطجاع في البطن ابواب الادب ، ابوداؤد ٢/ ١٨٤ ، بـاب في الرجل ينبطح على بطنه ، ابن ماجه : ٣٤٢٣ء عن قيس بن طهفة ، باب النهى عن الاضطجاع على الوجه.

(٣) الهدايه:١/١٥٥

متن كالضطراب

(۵) فتاوی عالمگیری:۱/۳۹

(4) ردالمحتار:۱۳۲/۲؛باب صفة الصلاة

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

اضطراب

اشارہ ہے نماز ادا کرے ، (۱) اس لئے کدرسول الله صلی الله علیہ

وسلم نے فر مایا کہ نماز کھڑے ہوکر پڑھی جائے میمکن نہ ہوتو بیٹھ کر

سجدہ و رکوئ کے ساتھ ، اگر پوری طرح رکوع و سجدہ کرنا دشوار ہوتو

اشارہ براکتفا کرے اور اگر بیٹھنا بھی ممکن ندرہے تو پشت کے

سہارے حیت لیٹ جائے اور اشارہ سے نماز ادا کرے، پھر اگر

معذوری اس حد تک بینی جائے کہ اس پر بھی قادر نہ ہوتو اللہ تعالی اس

کاعذر قبول فرما کمیں گے ، ( 2 ) مگر کسی معذوری اورعذر کے بغیر لیٹ

''اضطراب''علم حدیث کی ایک اصطلاح ہے --- ایک

ہی روایت کی سند میں یامتن میں ، مالفظ کےمشترک ہونے کی وجہ

ے معنی میں ایا اختلاف پدا ہوجائے جے تضاد اور تعارض کہا

جاسکتا ہو، اور ان میں کسی ایک کوراج قرار دینے کے لئے کوئی

اضطراب تین قتم کا ہوگا متن کا اضطراب کہ ایک ہی روایت

میں کہیں ایک لفظ استعال ہوا اور کہیں دوسر الفظ ،اوران دونوں کے

معنی میں ایبا فرق ہو کہ تطبیق دشوار ہوجائے ،مثلاً حفرت ابن عمر ﷺ

ہے مروی ہے کہ جب پانی دو قلہ ہوجائے تو مجس نہیں ہوتا ( اذا

معقول وجهموجود نه ہوتواس کو''اضطراب'' کہتے ہیں۔

(مديث كي أيك خاص اصطلاح)

کرنہ کوئی فرض نمازاداکی جاسکتی ہےاور ننفل۔(۸)

معنى كالضطراب

كان الماء قلتين لم يتنجس ) يهال 'قلتين ' كالفظ ب جبك

بعض روايات مين 'ادبعين قلة '' (حياليس قله ) بعض مين 'ثلاثة

فسلسل "(تين قله) بعض مين جار قله اوربعض مين صرف ايك قله كي

روایت ہے، اور ان متضاد الفاظ میں تطبیق دی جانی مشکل ہے، ای

طرح بعض روايات من' السم يتنجس "كالفظ ب جب كه بعض

روايات مين لم يتحمل الخبث " (نجاست كوبيس الحاتا) اس

دوسر علفظ كامفهوم بيجمي موسكتات كمه يانى ناياك نبيس موتااورييجي

ہوسکتا ہے کہ نجاست کو برداشت نہیں کرسکتا البذانا یاک ہوجاتا ہے۔

دوسرے:معنی کا اضطراب --- اس سے مراد یہ ہے کہ

ایک بااس سے زیادہ معنوں میں مشترک ہوجن میں تفاوت اور

فرق پایاجا تاہو، جیسے ای روایت میں'' قلة '' کالفظ ہے، پہلفظ مرو

کے قامت، پہاڑ کی چوٹی ، درخت کا سب سے بالا کی حصہ اور ملکہ

سب پر بولا جاتا ہے، پھراس زمانہ میں''ملکہ'' بھی عراقی اور تجازی

دونو ل طرح کا ہوتا تھااوران دونوں کی مقدار میں قابل لحاظ فرق تھا،

اس لئے لفظ' قلہ" كامفهوم متعين كرنے ميں ايك ايها تفناد

محدثین تطبق یاتر جیح کے ذریعہ اس کا از الد کردیتے ہیں۔

گرعموماً متن اورمعنی کا اضطراب کم پایا جاتا ہے اور اکثر

حدیث کی کتابوں میں زیادہ ترجواضطراب زیر بحث آتا ہے

وہ یہی ہے،سند کےاضطراب ہے مرادیہ ہے کہایک ہی راوی ایک

سلسلة سند ہے ایک روایت کونقل کرے اور اس میں کہیں ایک کا ،

کہیں دوسرے کا نام لے لے ، یہاضطراب کہیں ایک فخص کی تنہا

روایت سے واقع ہو جاتا ہے اور بھی ایک ہی سلسلئر سند سے ایک محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موض

دامن گیرہے جس کا دور کرنامشکل ہے۔

سندكااضطراب

۲) وہ عکرمہ ہے،وہ مسروق ہے،وہ ابو بکر ﷺ ہے۔ ک وہ عکرمہ ہے ، وہ مسروق ہے ، وہ حضرت عائشہ ہے ، وہ ابو بکر نظیمتے۔

ہی حدیث کے متعد دراو یوں کے اختلاف ہے۔

امام دار قطنی نے اس کی بڑی دلچسپ مثال ذکر فرمائی ہے،وہ

كمتح بين كه مديث شيبتني هو د واخواتها (مجھے سور هُ موداور

اس جیسی سورتوں نے ، تیامت وغیرہ کے ذکر کی دچہ ہے ، بوڑھا

کردیا) کی روایت میں'' ابواسحاق سبعی'' سے اضطراب واقع ہوا

۲) وہ عکرمہ ہے وہ ابن عیاس مذالتہ ہے ،وہ ابو بکر رہ بیانہ ہے۔

س) وه عکرمدس، وه ابو جمیفه سے اور وه ابو بکر رفظت سے۔

م) وه عکرمه سے، وه براء ﷺ سے، وه ابو بکر ﷺ ہے۔

۵) وه عکرمه سے،وه ابومیسره سے،وه ابو بکر ﷺ ہے۔

ے، چنانچ مندرجہ ذیل طریقوں سے دوروایت کرتے ہیں:

ا) وەنگرمەسے،وەابوبكرڭ شے۔

ايك دلجسپ مثال

۸) وه مکرمه ہے،وہ ابو بکرﷺ ہے۔ 9) وہ عکرمہ ہے،وہ عامر بن سعد ہے،وہ ابو بکر ﷺ ہے۔

۱۰) وہ عکرمہ ہے، وہ عامر بن سعد ہے، وہ سعدﷺ ہے، وہ

- ابو بمریظائہ ہے۔ ال) وہ عکرمہ ہے وہ مصعب بن سعد ہے ، وہ سعد ﷺ ہے ،
- ۱۲) وه عکرمه سے ، وه ابوالاحوص سے اور وه حضرت عبدالله بن مسعود ظالبه سے۔

عبدالله بن مسعود ﷺ آ گئے اور گیارہ سلسلوں میں عکرمہاور حضرت

ابو مجر هنگ کا درمیانی واسط مختلف ہو گیا،اس طرح بیروایت مضطرب مشتمان مفت آن لائن و بحت

یہاں بارھویں سند میں تو حضرت ابو برکے بجائے حضرت

وہ ابو بکر ﷺ ہے۔

وضوء کی انجام دہی۔

هوگئی۔(۱)

قاموس الفقه

بیسنداورمتن کااضطراب چوں کدراوی کے حافظہ کی کمزوری

اورنسیان کو بتاتا ہے؛ اس کے اس کی وجہ سے روایت ضعیف ہوجاتی

ہاور معنی کا اضطراب چوں کہ لفظ کو مشتبہ بنادیتا ہے، اس لئے اس

بِعمل دشوار ہے، گویا'' سند''اور'' متن'' کااضطراب روایت کوقطعی

الثبوت باقى نهبس ركهتا اورمعني كالضطراب قطعي الدلالة باقى نهيس رکھتا ،اور بید دنوں ہی چیزیں استدلال کو کمز ورکر دیتی ہیں۔

اطراق ( گرال گوش) '' گرال گوش'' کو کہتے ہیں،جن کی قوت ِساعت بالکل ختم تو

نه ہوگئ ہوگلرمتاثر ہواوراد نجی آ واز ہی من سکتا ہو ،ایباقحض عہد ہُ قضاء پر مامور ہوسکتا ہے یانہیں:اس سلسلہ میں فقہاء کا اختلاف ہے، زیادہ سیح رائے یہ ہے کہ قاضی بن سکتا ہے۔(۲)

(اطلاق

كى المحكم كاس طرح مونے كون أصول فقه "كى اصطلاح

مِي'' اطلاق'' كهتے ہيں،جس ميں كوئي قيد نه ہو — امام ابوحنيفة " کے یہال قرآن مجید کے کئی (مطلق 'پر فبرواحد، (٣) یا قیاس کے

ذر ایعه زیاد تی نہیں کی جاسکتی ،اوراس پر جوں کا توں عمل کر ناوا جب ہ،البتہ یکوشش کی جائے گی کہ کتاب اللہ کے حکم میں تبدیلی کے

بغیر حدیث پر بھی عمل ہو جائے ،مثلاً قر آن مجید میں مطلقاً چہرہ اور

دونوں ہاتھوں کو کہندو سمیت دھونے اورسر کے مسح کرنے کو' وضو'

عی کی متابعت میں راقم نے اس کوا کی مستقل اصطلاح کی حیثیت ہے ذکر کر دیا ہے، ورنہ أصول فقہ میں 'مشترک' کی بجث کے ذیل میں اس کا ذکر آجاتا ہے۔ (r) الفتاوي الهندية :۱۳۱/۳ كتاب ادب القاضي ، الباب الاوز

اورطہارت کا ذریعہ قرار دیا گیا ہے،اس کے علاوہ مزید کوئی شرط

(٣) أصول الشاشي: ١٠٠ يُرْ و يَكِيُّ أصول السرخسي: ١٢٣/١، فهو عن بيان حكم الخاص

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

سنت اورمتحب قراردیں گے اور قرآن میں ندکور چار چیزوں کوفرض قرارویں گے،اس طرح دونوں پڑمل بھی ہوجائے گا اور کتاب اللہ کے تھم کی عموی اور غیر مشروط حیثیت بھی برقر اررہے گا۔ (۲)

اگرایک جگهٔ هم مطلق هواور دوسری جگه مقید؟ اگرایک ہی واقعہ میں ایک حکم'' مطلق'' ذکر کیا جائے اور

عائد نہیں کی گئی ہے،اس لئے وضوء میں فرض یہی جار چیزیں ہوں

گی کداگراس کے علاوہ کسی اور چیز کوبھی فرائض کی فہرسہ یہ میں جگہ

مثلًا نیت وارادہ ،بسم اللہ ہے آغاز ،تر حیب اور لگا تار ومسلسل ار کا اِن

رکھتے ہوئے حدیث ہے اس کوہم آ ہنگ کرنے کے لئے ان أمور کو

مگرحدیث میں وضوء کے لئے بعض اور اُمور کا ذکر بھی ہے،

اب ہم قرآن مجید کے اس حکم کواپی عام حیثیت پر برقرار

دے دی جائے تو قرآن مجید کا پیچم مطلق باقی ندرہ سکے گا۔

ووسری جُگهونی واقعه کی' قید' اور' شرط' کے ساتھ منقول ہواوران دونوں میں تھم کے استبار ہے مکسانیت ہولیکن اسباب مختلف ہوں تو

امام ابوحنیفہ کے یہاں اس دوسرے تھم کو پہلے تھم کے لئے بیان اور شرح نہیں سمجھا جائے گا کہ بید دنوں دوستفل حکم جیں،مثلاً قرآن مجید نے کفارۂ ظہار میں بھی غلام آزاد کرنے کا حکم دیا ہے، (محادات ٣)

اور کفارهٔ قل میں بھی (نسیا، ۹۲) کیکن ظہار میں مطلقاً غلام آزاد کرنے کا حکم دیا ہے، اور قتل میں مسلمان غلام کو آزاد کرنے کا، غلام آزاد کرنے کے حکم میں وحدت ہے لیکن اسباب مختلف ہیں کہ ایک جگہ

(1) فتح الملهم : ٥٩/١ ماضطراب في المعنى علم حديث كي كوئي بإضابط اصطلاح نبيل ،اس لئے علوم الحديث كي كتابوں ميں اس كاذ كرنبير ملتا ،محرمحدث نيموي نے اس كاذكر كيا ہے اوران

(۳) ارشاد الفحول: ۲۲۵

اس کا سبب ظہار ہے، اور دوسری جگونل، پس احناف کے یہاں کفارہ ظہار کو کفارہ قتل پر قیاس کرتے ہوئے ضروری نہ ہوگا کہ کفارہ ظہار میں بھی مسلمان غلام ہی کو آزاد کیا جائے ، قاضی عبدالوہاب نے یہی رائے اکثر مالکیہ سے قتل کی ہے، جب کہ عام شوافع کے نزد یک ایسی صورتوں میں تھم مطلق پر بھی وہی قید نافذ ہوگی جومقید میں ذکر کی گئی ہے۔ (۱)

### اطلاق اورطلاق

اطلاق کے نعوی معنی رہا اور آزاد کرنے کے ہیں، اس طرح غلام کو غلامی سے رہا کرنے ، یعنی آزاد کرنے کو اور بیوی کو زوجیت سے رہا کرنے یعنی علاحدہ کرنے کو بھی ' اطلاق' کہا جا سکتا تھا، گر فقہاء کا عام طریقہ یہ ہے کہ غلام کی آزادمی کے لئے ' اطلاق' اور بیوی کی علاحدگی کے لئے' ' طلاق' کا لفظ استعال کرتے ہیں۔ بیوی کی علاحدگی کے لئے' ' طلاق' کا لفظ سے طلاق مراد لے تو اس کی مخوائش ہے۔ (۲)

### اظفار

یا کی طرح کی خوشبودار چیز ہوتی ہے، جے عرب خوشبو کے لئے استعال کیا کرتے تھے، (۳) عدت کی حالت میں گو کہ عورت کے لئے خوشبودار چیز کا استعال روانہیں ہے، گر حضرت ام عطیہ " سے مروی ہے کہ حیض سے پاک ہونے والی عورت کے لئے مقام مخصوص پر آپ بھٹانے اس کے استعال کی خصوص اجازت مرحمت فرمائی ہے۔ (۳)

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ عدت کی حالت میں بھی حیض وغیرہ سے پاک ہونے کے بعد شرمگاہ کے حصہ میں عورت بد بوکے ازالہ کے لئے کسی خوشبو کا استعال کر عتی ہے۔

### اعاده

سسی چیز کونقص کے بغیر وقت کے اندر پہلی دفعہ ادا بیگی میر، خلل پیدا ہوجانے کی وجہ سے دوبارہ ادا کرنے کو کہتے ہیں۔ ^

فخر الاسلام بر دوى كالفاظ ميس: اتيان مثل الاول على صفة الكمال . (۵)

اس طرح قضاء کواعادہ نہیں کہیں گے کہ وہ وقت گذرنے کے بعد ہوتی ہے اور وقت گذرجانے کی وجہ سے ایک گوندتھ بھی پیدا ہوجا تا ہے۔

نماز اور مختلف دوسرمی عبادات اور طاعات میں اعادہ کے اسباب اورا دکام مختلف ہیں، جن کا ذکر یہاں بے کل ہوگا، انھیں الفاظ کے ذیل میں ان کے اعادہ کی صورت اور اسباب ملاحظہ کئے جائے ہیں۔

### أعانت

اعانت کے معنی مدوکرنے کے ہیں ، پیدد مال کے ذریعہ ہو،
یازبان کے ذریعہ یا قلم اورعلم کے ذریعہ بھی اعانت ہے۔
اسلام چوں کہ معاشرہ میں معروف اور بھلائی کو پھلتا پھولتا
اور مشراور برائی کو متا اور ختم ہوتا دیکھنا چا ہتا ہے، اس لئے وہ خیراور
بھلائی کے کام میں تعاون کو پہند کرتا ہے اوراس کی ترغیب دیتا ہے

(۵) قوأعد الفقه :۸۳

را) ارشاد الفحول:۱۲۵ (۲) الهدایه:۳۲۵/۲

<sup>(</sup>٣) المنحد:٣٥٠

<sup>(</sup>٣) بخارى: ٥٣٣٣، مسلم ، صريت تمر ٣٤٣٠، باب الإحداد في العدة ، ابوداؤد ، صريت تمبر ٢٣٠١،

ندمت فرما أي كئي \_ (۲)

140

کمزور یوں کے باوجود کوئی کام ایسا بھی کرر ہاہے جو خیراور بھلائی کا ہے تو اس میں معاون اور مد دگار بنتا جا ہے ، نہ رید کہ بعض اُمور میں

اختلاف كى بنابريهال بھى ابنادست بتعاون تھنچ لياجائے۔

چنانچہ آپ ﷺ نے فرمایا: جہاد ہرامیر کے ساتھ رہ کرکیا

جائے چاہے وہ ظالم کیوں نہ ہو، (م)اس کئے کہ جہاد بذاث خود

ایک کار خیر ہے ، رسول الله صلی الله علیه وسلم نے نبوت سے پہلے ايك معامده مين حصه لياجو "حلف الفضول" "كهلاتا تفااورجس كا

مقصدظلم وستم کوروکنا تھا، نبوت کے بعد بھی آپ ﷺ اس معاہدہ ک تحسین فرماتے رہے۔

تعاون کے مختلف درجات

فقهی اعتبارے جس طرح بروتقویٰ کے مختلف درجات ہیں، اسی طرح اس کی مدد اور تعاون کے بھی مختلف ورجات ہیں ، جو چیزیں اُمت کا اجماعی فریضہ ہیں ، ان میں تعاون فرض یا واجب موگا، مثلاً اسلامی مما لک کی حفاظت، جہاں معجدیں ندہوں وہاں

مساجد کی تقمیر، جهان دینی تعلیم کی ضرورت ہواوراس کا کوئی نظم نه ہو، وہاں مدارس کے قیام میں مدد، دعوتی اور تبلیغی کاموں میں اعانت، یہ سب اُمت کا اجماعی فریضہ ہے اور اس میں دین کی تعفیذ اور

ا قامت کی سیح جدو جہد میں مددگار بنیا بھی شامل ہے، --- پھرخیر کے جو کام اپنی نوعیت ، اہمیت اور ضرورت کے لحاظ سے اس سے کم درجہ کے حامل ہوں گے ،ان میں نصرت اور مدد بھی اس درجہ کا کار

ای طرح ناجائز اورمعصیت کے کاموں میں جو گناہ جس

تعاونوا على البر والتقوئ ولا تعاونوا على الالم

اور جس قدراس کو پیند کرتا ہے،ای قدر شرو گناہ اور سرکشی وعدوان

میں ید دکو ندموم، قابل نفرت اور نامناسب سجھتا ہے اور اس سے منع

والعدوان . (المائدة) نیکی اور تقویل پر تعاون کرو، گناه اور ظلم پرتعاون نه کرو\_ معصیت میں تعاون کی حرمت پران احادیث سے بھی روشی

رِدتی ہے جن میں آپ ﷺ نے سود کھانے والوں کے ساتھ ساتھ سودریے والے ،سودی معاملات کے گواہ ،سودی معاملات کی تحریر لکھنے والے سیموں پرلعنت فر مائی ہے ، (۱) اسی طرح شراب پینے

والے کے ساتھ ساتھ پلانے والے اور اٹھانے والوں کی بھی

یمی ہے کہ جس کو'' امر بالمعروف''اور'' نہی عن المنکر'' سے بھی جا بجاتعبیر کیا گیا ہے، چنانچہ آپ ﷺ نے ارشا وفر مایا: اپنے بمائی کی مدد کرو، وہ خلالم ہو یا مظلوم ،حضور ﷺ نے سحابہ کی جو

تربیت کی تھی اس کے تحت بد بات تعجب خیز اور حیرت انگیز تھی کہ ظالم کی بھی مدد کی جائے ،لہذا ایک صاحب بول اٹھے ،خدا کے رسول! مظلوم ہونے کی صورت میں تواس کی مدد کروں گا،کیکن اگر فالم ہوتو کیوں کراس کی مدد کی جائے؟ آپ ﷺ نے فرمایا کی مدو

برائی نے رو کنا بھی بالواسطہ بھلائی میں تعاون ہے۔ اس تعاون کے معاملہ میں اختلافات یا کسی کی ذاتی اور نجی كمزوريوں كوسد راہ نہيں بنانا چاہيے بلكه ايك فخض اگر اپني بعض (۱) نسائی، صدیث نمبر: ۱۵۰۷ کتاب الزینة ، باب الموتشمات

یہ ہے کہ اس کوظلم سے روک دیا جائے ، (۳) اس سے معلوم ہوا کہ

، درجه كا به اس مردكا كناه بهى اى نسبت سے موكا الله ميں

(۲) ثرمدی کتاب البیوع، باب إن یتخذ التمر خلاً

(٣) صعيع بخارى، صديث فمر ٢٣٣٣، باب انصر اخاك ظالماً كان او مظلوما (٣) لايبطله جور جائر ولا عدل عادل ، ابوداؤد، صريث تمبر: ٢٥٣٢، عن انس ، كتاب المجهاد ، باب في الغزو مع اثمة الجور

مکردہ تحریمی ہوگی ،کوئی مکروہ تنزیبی اورکوئی تعاون بعید ہونے کے

سبب مباح بھی ،اور ظاہر ہے کہ ممانعت کے ان مختلف در جات کے

درميان غيرمعمولى فرق ب،اس لئي "اعانت على المعصية" كا مئلدزیادہ اہم ہے --- اورجس قدراہم ہای قدر آلمبیراور

دشوار بھی ،اس لئے کہ فقہاء نے اس کے لئے کوئی واضح ضابطہ مقرر

نہیں کیا ہے اور مختلف فقہی جزئیات سے اس موضوع پر جوروثنی

پڑتی ہےوہ مختلف بھی ہےاورا یک صد تک متعارض بھی۔

فقهاء نے اس موضوع ير 'كتاب الكر اهية " يس مختلف

جزئیات نقل کی ہیں، کیکن تعاون کی کونسی حدہے جو حلال وحرام کے درمیان فاصل ہے،اس کے لئے متعین اور تطعی اُصول مقرر نہیں

كئے كئے ہيں، ماضى قريب كے علماء مولا نامفتى محمشفع صاحبٌ نے "تفصيل الكلام في مسئلة الاعانة على الحرام"كنام اس موضوع پرمتقل رساله لکھا ہے، جو بہت خوب ہے، تاہم بیہ

موضوع ابھی بھی تھنہ تحقیق ہے، راقم سطور نے ان حفرات ہے استفادہ کے بعد جو کچھ مجھا ہے، وہ حسب ذیل ہے:

# غيرمقصو دتعاون

اعانت سے مرادا گرمحض کسی چیز میں کام آجانا ہوتو ظاہر ہے کہاس کا دائرہ بہت وسیع ہےاوراس سے بچنا مشکل بھی ہے،مثلاً

آپ تعمیری سامانوں کا کاروبار کرتے ہوں تو ضرور ہے کہ ہرقتم ك لوگ آپ سے اسباب خريديں كے ، ان ميں بعض فساق اور

کفاربھی ہوں گے ممکن ہے کہوہ!س کا استعمال مندروں اور بت غانوں کے لئے کریں ، پھراگروہ مکان بھی بنا کمیں توممکن ہی نہیں غالب گمان ہے کہ وہ اپنے ند بب کے مطابق عبادت اور پوجاوغیرہ

بھی کریں ، یا چوں کدان کے یہاں جوکوئی مذموم بات نہیں ،اس لئے ای مکان میں کل ہوکر جوا بازی شروع ہوجائے ، یہ چیزیں

شراب نوشی میں تعاون ہے بڑھ کر ہے ، زیا اور فجبہ گری کا اڈ ہ قائم كرمے والا اس سے بڑا مجرم ہے جوشراب كى دوكان كھولے ہوا ہاورسب سے بدرین تعاون وہ ہے جو کسی صاحب ایمان کو گمراہ كرنے ، الحاد و تشكيك كى فضا پيداكرنے اور كفرود ہريت كوتقويت مبنچانے کے لئے کیاجائے ،اس لئے کہ بیسب سے بوی معصیت

تعاون چوری میں تعاون سے بر ہم کر ہے اور چوری میں تعاون

اورسب سے عظیم گناد ہے۔ چھر تعاون بھی مختلف درجات کے ہوں گے ، چاہے کار خیر میں ہو یا کارشر میں ،مثلاً ایک مخص وہ ہے جو بنفس نفیس جہاد میں شریک ہوتا ہے ، دوسراوہ ہے جوآ اات جہادادر آلات حرب سے

اس کی مدد کرتا ہے، تیسرا مخض وہ ہے جواس کے بال بچوں پر نظر رکھتا ہاوراس کی تکہداشت کرتا ہے، خیر کے کام میں یہ تینول ہی شریک ہیں ،لیکن ضرور ہے کہ ان میں سے بعض کو بعض پر زیادہ ا ہیت اور نضیات حاصل ہوگی ، یہی حال امور شرکا ہے ، ایک مخض وہ ہے جس کا ذریعہ آیدنی شراب فروثی ہے، دوسراوہ ہے جواس کی دوکان میں محض ملازم کی حیثیت سے کام کررہا ہے، تیسرا آ دی وہ

ہے جونہ خود شراب فروخت کرتا ہے نہ مستقل ملازم ہے،البتہ اس کی گاڑی اتفاقا شراب کی بوتلوں کی ایک جگہ سے دوسری جگہ منتقل كرنے ميں كام آئى ہے، يقيناً بيسبكى ندكى درجد ميں معصيت میں تعاون ہے اور ایک گناہ کے فروغ کا ذریعہ بن رہا ہے ،لیکن اس میں شبنہیں کہ ہرا یک کا تعاون مکسان نہیں اورای لحاظ ہے اس

کا حکام میں فرق کرنا پڑےگا۔

خیر میں تعاون کے معاملہ میں چوں کہ بیہ بات طے شدہ ہے که وه ہوگا خیر بی ، چاہے وہ کم درجہ کا ہویا زیادہ درجہ کا ،اس لئے ہیہ مسكلها تناا ہم نہيں ،كيكن معصيت ميں تعاون كا معامله اس سے مختلف

ہے، اس لئے کہ اس میں کوئی صورت ناجائز اور حرام ہوگی ، کوئی

ہونے والی اُجرت بھی اہام ابوطنیفہ کے یہاں حلال وطیب ہوگی ،اس لئے کہ شراب کے فقل وحمل کا مقصود کچھ ضرور نہیں کہ پیٹا اور پلانا ہی ہو کہ یہ بھی تو ممکن ہے کہ اس کو بہانے یا ضائع کرنے یا سر کہ بنانے کا ارادہ ہوا در حدیث ہیں جہاں شراب کے ساقی کی ندمت کی گئے ہے وہاں وہ صورت مراد ہے جب شراب بیٹا، پلانا مقصود ہو۔(۱)

غيرمسلموں کومکان دینا

ای طرح نیم سلم و مکان دینا جائز ہے کہ وہ اس میں رہائش افتیار کرے، اب آلرود اس میں صلیب کی پرستش کرے، شراب ہے یا سور و نیم ورکھا آئے مسلمان گنبگار نہ ہوگا ، اس لئے کہ اس فا مقصد یہ بیس تھا — اس طرح اگر کس سے باندی فروخت کی اور اس خریدار نے اس کولواطت اور غیر فطری طریقتہ پرمباشرت کے لئے استعال کیا تو بیجنے والا گنبگار نہ ہوگا۔ (۲)

ناجائز تعاون كى تين صورتيں

البتہ تین صورتی ہیں جو یقینا ناجا ئزاور گناہ کی ہوں گ :
ایک بیہ کہ وہ انیا کام کررہا ہوجس کامقصوداورجس کی وضع کا
منشاء ہی کوئی گناہ کی بات ہو، مثلاً ایسے آلات اور اسباب کی تجارت
جن کا مقدید ہی لہو ولعب ہو، جیسے بت فروش ، بت گری ، گانے
بجانے کے سامان ، فلمی گانوں کے دیکارڈ کیسٹ ، فحش تصاویراور
لٹریچرکی طباعت واشاعت وغیرہ۔

یہ چیز بذات خود گناہ کا ذریعہ ہیں اور ان کا مقصد گناہ و معصیت کی اشاعت کے سوا اور کچھ نہیں ہے، اس لئے ان کی حرمت میں تو کوئی کلام ہی نہیں ہوسکتا ، ہمارے زمانہ میں بینک انشورنس کی ملازمت ، وکالت کے بیشہ میں مجرم کی ہم نوائی ، جنسی کتابوں کی طباعت اور تجارت ، فلمی لٹریچ کی اشاعت وغیرہ اسی کتابوں کی طباعت اور تجارت ، فلمی لٹریچ کی اشاعت وغیرہ اسی

ای طرح کراگرآپ کی بس یا کسی می سواری چلتی ہوتواس پر ضرور ہے کر سنیما بینی ، پا کٹ ماری کرنے والے بی نہیں بلکہ وہ لوگ بھی سوار ہوں اوراس سے مدولیں جن کی نقل وحرکت اور تگ و دو ، دن و رات کفر و الحاد کی تقویت اور اسلام اور مسلمانوں کے خلاف مختلف قتم کے پروگراموں کی تشکیل کے لئے ہوا کرتی ہے۔ ملاف مختلف قتم کے پروگراموں کی تشمیر اور سنیما بینی اور اسلام دشنی میں مدواوراعانت ہوئی ، بیالین اعانت ہے جس کا بحثیت مجموئی مشاہدہ ہونے کے باجو دسد باب دشوار ہے ، اگر کسی سے کہا جائے کہ ہوڑر بیدار اور سوار سے پہلے پوراا نٹرو بولیا جائے ، ان کے مقاصد کہ ہرخر بیدار اور سوار سے پہلے پورا انٹرو بولیا جائے ، ان کے مقاصد اور اراد ہونے دریافت کے جائیں پھران کی اعانت کی جائے ، تو یقینا آت کی مصروف اور اخلاقی اعتبار سے انحطاط پذیر دنیا میں اس کے ایک ایک ایک ایک اور ارکا جاری رکھنا دسٹوار ہوجائے گا۔

''امكانات'' بى نہيں' واقعات' كى فہرست ميں ہيں۔

شریعت کا مجموعی مزاج ہے ہے کہ وہ عمر اور تنگی کوئیل چاہتی، یسر، سہولت اور فراخی کو بہند کرتی ہے، اس لئے فقہاء نے اس قتم کی بالواسطہ مدد کواس'' اعانت'' کی فہرست میں نہیں رکھا ہے، جوحرام ہاور جس کی حرمت برخود کتا ہاللہ شاہد ہے کہ:

> ولا تعاونوا على الاثم والعدوان . ( مائده ٢٠) اورايك رسول فداكى زبان حق تر بمان ميس : رب بسما انعمت على فلن اكون ظهيراً للمجرمين! ( قصص ١٠)

ای لئے فقہاء نے بھی اس تعادن کوجس میں تعادن مقصود نہ ہواور تعاون براہِ راست بھی نہ ہونا جائز نہیں کہا ہے، چنا نچہا گرکوئی مخص کسی مسلمان حمال سے شراب کے مظلم انتھوائے یا انگور کا رس نجوڑنے پر متعین کرے تو یہ معاملہ بھی درست ہوگا اور اس سے حاصل

<sup>(</sup>۱) - بدائع الصنائع:۱۹۰/۳

زمرہ میں داخل ہیں۔

دوسری صورت یہ ہے کہ اس کا عمل ابذات خود درست ہواور
اس کی نیت بھی یہ نہیں ہو، گر بعض ایسے قرائن موجود ہوں جواس
بات کو بتلاتے ہوں کہ اس کے اس عمل سے کی معصیت اور گناہ کو
تقویت اور مد د حاصل ہوگی اور وہ قرائن اس کے علم میں بھی ہوں،
یہ صورت بھی معصیت میں اعانت بھی جائے گی اور اس کی نظیر یہ
ہے کہ فقہاء نے اس بات کو کر وہ قرار دیا ہے کہ کی ایسے فخض سے
غلام کی بھے کی جائے جس کے بارے میں معلوم ہے کہ وہ لواطت کا
مریض ہے یا ایسے ملک کے ہاتھ اسلی فروخت کیا جائے جو عالم
مریض ہے یا ایسے ملک کے ہاتھ اسلی فروخت کیا جائے جو عالم
اسلام سے جنگ کے در ہے ہے۔(۱)

اس لئے کہ ایک لواطت کے خوگر آدمی کا اُمرد کوخرید کرنا اور ایک ایسے ملک کا اسلحہ خرید کرنا جومسلمانوں سے برسر عدادت ہے، اس بات کا واضح قرینہ ہے کہ وہ اس کا استعال معصیت و گناہ اور عالم اسلام کو ضرر پہنچانے کے لئے کرے گا۔

تیسری صورت میہ ہے کہ کوئی کام اس نیت ہے کرے کہ اس
ہمتھیت میں مدد ملے گی ، گودہ کام اپنی اصل اور موقع کے لحاظ
ہمتھیت کے لئے نہ ہو، کیکن اس کا استعال گناہ کے لئے بھی کیا
ہاسکتا ہو ۔۔۔ میصورت بھی جائز نہ ہوگی ، اس لئے کہ کسی کام کے
ہموم ہونے کی دو، ہی صورتیں ہیں ، یا تو وہ کام خود ندموم اور گناہ کا
ہو، یادہ اپنی ذات کے اعتبار سے تو درست ہو، البنة اس کے پیچھے جو
نیت کار فرما ہے ، وہ ندموم اور نا لپندیدہ ہو، پہلی دونوں صورتوں
میں یمل مبذات نود ندموم تھا، اس لئے وہ معصیت میں تعاون شار
ہوگا، چا ہے نیت اچھی ہویا بری ، جب کہ اس صورت میں کام اپنی

جگہ درست ہے، گرنیت نے اس کو مذموم کردیا ہے۔

پھراس نیت اور قصد کی بھی دوصورت ہے، ایک بید کھل کے وقت خوداس مخص کا یہی ارادہ اور نیت ہو، مثلاً کی باغی کواسی نیت اورارادہ ہے، تھیارد نے لیہ وہ ظلم کے لئے اس کا استعال کرےگا، دوسر ہے یہ کہ خوداس کا ارادہ تو ایسانہ تھا گر جو مخص اس سے کام لے رہا ہے، اس نے اپنے ارادہ معصیت کا اظہار کردیا اور پھر بھی وہ اس کام کوکر نے، مثلاً کوئی مخص کہ کہ میں ظلم و بعناوت کے لئے بھیار خرید رہا ہوں، تا جرکا اصل مقصود تو محض اسلی فروثی تھا، اس قتم کے کہ میں اسلی فروثی تھا، اس قتم کے باوجود بھی وہ اپنے ارادہ سے باز نہ آیا اور اس کے ہاتھ ہتھیار فروخت کردیا تو بھی سمجھا جائے گا کہ معاملہ سے پہلے پہلے اس کا ارادہ یہ ہوگیا تھا۔

چنانچے فقہاء لکھتے ہیں کہ اگر کوئی غیر سلم میہ کہہ کرمکان کراہیہ پر کے کہ میں اس میں شراب فروخت کروں گا تو مسلمانوں کے لئے اس کوکرا میہ پر دینا درست نہیں ہے، اور گوامام ابوصنیفہ نے اس کو جائز قرار دیا ہے، مگر صاحبین اس کو نا جائز کہتے ہیں اور صاحبین کی رائے۔

معقولیت کی بناپرامام سرحسیؒ نے بھی اس کوتر جیج دی ہے۔ (۲)
معصیت میں اعانت کا مسئلہ اس زمانہ میں جب کہ پوری
دنیا کا نظام طاغوت والحاد اور لا فہ بہیت پرجنی ہے، ربواور قمار نے
پوری معیشت کو متعفن کردیا ہے اور سیاسی امتبار سے اسلام رحمنی
میں عالم اسلام کے خلاف پوری دنیا متحد ہے، بڑا اہم ہوگیا ہے اور نہ
جانے کس کس راہ ہے ہم ان مفاسد میں مددگار بنتے جارہے ہیں۔
اللہم اعدن واحفظنا منہ (۳)

<sup>(</sup>٢) المبسوط:٢١/٢٨

<sup>(</sup>۱) ردالمحتار:۵/۲۸۷

اعماق

"اعمّاق" كمعنى غلامول كوآزاد كرنے كے ہيں۔

اسلام میں اس کی برسی فضیلت ہے، حضرت ابو ہر برہ دھا ہمروی ہے کہ آپ لللے نے فرمایا:

جس مخص نے کسی مسلمان کو آزاد کیا ،اس کے ہر عضو

کے گناہ آزاد شدہ اس غلام کے اس عضو کے بدلہ معاف ہوجا کمیں گے۔(۱)

چنانچ اسلام نے اس کواتن اہمیت دی کر مختلف گناہوں کے لئے غلاموں کی آزادی کو کفارہ قرار دیا گیا،مثلاً رمضان السبارک میں

روزہ کی حالت میں بلاعذر قصد أروزہ تو ڑ لے، (۲) فتم كھاكر پورى نہ کر سکے تواس کی تلافی کے لئے (۳) ہوی سے ظہار کر لے (۴) کسی کو

تل كرو الا مواس كے كناه كى تلافى كے لئے \_(۵)

حضور على اورصحابه الله كأعمل ای لئے جب تک غلامی کا سلسلدر ہا،مسلمانوں اور قرن اول

ك بزركون من غلام آزادكر في كابرا جذبه تعا، رسول الله على في ائی حیات طیب می ۱۳ ، ام المؤمنین حفرت عائش نے ۱۷

حفرت عباس ﷺ نے ۵۰، حفرت حکیم بن حزام ﷺ نے ۵۰۰، 

حفرت عبداللدابن عمر منهد في ايك بزار ،حفرت عبدالرحل ابن عوف نے تمیں ہزار، ذوالکلاع حمیری نے صرف ایک دن میں آٹھ

ہزاراورحضرت ابو بکرنے بے شارغلام آزاد کئے۔(١)

(۱) بخارى ،صريث تمر ۱۵۳۰، باب في العتق وفضيلته ، مسلم ،صريث تمر (۳۲۹۱، باب فصل العتق

(٢) سبل السلام :١/٣٦٩، كتاب العتق

149

اس سےاس بات کا اندازہ ہوتا ہے کدرفتہ رفتہ غلامی کےسد باب كے لئے اسلام نے كس حس تدبيراور حكمت عملى سے كام ليا۔

بدایک قتم کی جنس باری ہے،اس سےمراد بدہے کہمرد کا عضوتناسل تو ہومگراس میں انتشار وایستاد کی نہیں ہو، بلکہ عضو ڈ ھیلا

رہتا ہو، ایسے مریضوں کا شارنا مردوں میں ہے۔

اعتراض كى بنابر فتخ نكاح

عورت کو اختیار ہے کہ ایسے مرد کے خلاف فنخ نکاح کا دعویٰ دائر کرے، قاضی کے یہاں اگریہ بات ثابت ہوجائے تو وہ مرد کو " ایک قری سال علاج کی مہلت دے گا ، اگر اس مدت میں وہ تندرست ہوگیا اورجنسی عمل پرقدرت حاصل ہوگئ تو نکاح باتی رہے

گاورند فنخ کردے گا --- البتہ بیضروری ہے کہ عورت جس نے بید دعویٰ کیا ہے بالغہ مو، خودعورت کے اندرکوئی الی خاص نہ موکداس سے ہم بستری ندکی جاسکے، نکاح فیل وہ اس مرض ہے آگاہ ندر بی ہو اور نکاح کے بعداس مردانہ کمزوری سے آگابی کے باوجود اِس نے

اس مرد کے ساتھ رہنے پرآ مادگی کا ظہار نہ کیا ہو، اگران میں سے کوئی بھی ایک بات نہ پائی گئی تو عورت کو تنح نکاح کاحق حاصل نہ ہوگا۔ امام ما لک کے یہاں اس معاملہ میں ذراتوسع ہے، وہ فرماتے ہیں کہ عورت اگر اس مرض سے واقف ہونے کے باوجوو نکاح پر آ ماده موگنی، پھرا یک عرصه تک ساتھ رہی ،ایخنس برمر دکوقد رت

بھی دیا، جب بھی اس کو تنخ نکاح کا دعویٰ کرنے کاحق حاصل رہے

(m) الهدليه: ۲/۹/۲

(4) عن غريف بن عياش ديلمي ، ابوداؤد ، نساني

(٣) سورة مجادله:٣

(r) كشف الغمه: ۲۹۳

اعتكاف

مسجد کے اندرنیت کے ساتھ اپنے آپ کو مخصوص چیزوں سے روک

رسول الله ﷺ في اعتكاف كى خاص فضيلت بيان فرمائى ہے،

آپ ﷺ نے فر مایا: حالت اعتکاف میں معتکف گناہوں سے توباز

رہتا ہی ہے،مسجد سے باہر نہ نگلنے کی وجہ سے جن نیکیوں سےمحروم

رہتا ہے وہ نیکیاں بھی باری تعالیٰ کے فضل سے اس کے ذخیرہ

ويجزى له من الحسنات كعامل الحسنات

ایک روایت میں ہے کہ رمضان المبارک میں اعتکاف وجج

رسول الله صلى الله عليه وسلم في خود بابندى سے اعتكاف فرمايا

ہے، ام المؤمنین حضرت عائشہ رادی ہیں کہ آپ عظاوفات تک

برابر رمضان المبارك كے آخرى عشره ميں اعتكاف فرماتے رہے،

پرآپ ﷺ کے بعدازواج مطبرات نے بھی اعتکاف فرمایا، (۵)

دی دن کے اعتکاف کامعمول تھا،ایک سال اعتکاف نہ کرسکے تو

کی تعمیل ہے، ہر چند کہ روز ہ کی حالت میں انسان خور دونوش اور

جنتی تعلق سے بازر ہتا ہے، تاہم گھر سے اس کا تعلق یکسر منقطع نہیں

(٣) طبرانی فی الکبیر عن حسین بن علی ، گریه روایت ضعیف ہے ،اس کی سند میں عیمینہ بن

اعتكاف اپني روح اوراصل كاعتبار يروزه كےمقاصد

دوسرے سال بیس دنوں اعتکاف فرمایا۔(١)

حسنات میں داخل ہوتی جاتی ہیں۔

کلها . (۳)

عمرہ کے برابر ہے۔ (۲)

(۲) ارشاد الفحول :۲۲۳

اعتكاف كاثبوت خود قرآن مجيد سے بھى ہے، (بقره ١٨٤)

اورایخ آپ کوروک لینے کے ہیں --- شریعت کی اصطلاح میں

رکھنے کا نام ہے۔

14.

گا --- اور بیاس لئے کہ بسااوقات میمرض عورتوں کے ساتھ

رہنےاورلذت اندوز ہونے ہے آپ سے آپ ختم ہوجا تا ہے ممکن

ہے یہی سوچ کرعورت نے اس کی رفاقت کو گورا کیا ہو۔(۱)

"اعتراض" أصول فقه كى بھى اصطلاح ہے، بلكه حقیقت سپ

ہے کہ جیسا کہ امام غزالی نے کہا ہے،اس کا تعلق جدل ومناظرہ ہے

ہے،اس اصطلاح کے مطابق اعتراض سے مرادفریق مخالف کے

کلام کورد کرنا ہے، بنیادی طور پراعتراض کی تین صورتیں ہوتی ہیں،

مطالبات ، قوادح اور معارضہ --- اگر فریق مخالف کی دلیل کے

مقد مات کوشلیم کرے چھراس کی تر دیدکی جائے تو معارضہ ہے اور اگر

ان مقد مات ہی کا انکار کرجائے تو اگر فریق مخالف کا جواب خوداس

کلام میں ہوجائے تو میں مطالبہ کہلاتا ہے اور اگر ایبا نہ ہوتو اس کوقد ح

بہت ی ہیں بعض لوگوں نے دس بعض نے بچیس اور بعض نے تمیں

تک بتائی جیں ، دس قشمیں ، فساد وضع ، فساد اعتبار ، عدم تا ثیر ، قول

بالموجب بقض منع تقسيم،معارضه اورمطالبه زياده معروف جي \_(٢)

(اُصول اور مناظرہ کی کتابوں میں ان کی تفصیل موجودہے)

''اعتکاف''عربی زبان کاایک لفظ ہے جس کے معنی تھبرنے

عبدالر من قرش مين، جو حدثين كرزو يك متروك بين، مجمع الزوائد: ٣/٣٤، حديث نمبر ٥٠٤، واب الاعتكاف

(۵) بخاري، باب الاعتكاف في العشر الاواخر ، مديث تمبر:٢٠٢٢، مسلم، باب اعتكاف العشر الاواخر ، مديث تمبر ٢٢٨٣

(۱) ابوداود : ۱۳۲۳ باب الاعتكاف ، ترمذی : ۸۰۳ ، باب ماجاء فی الاعتكاف اذا خرج منه ، ابن ماجه: باب ماجاء فی الاعتكاف محكم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مكتبہ

(۱) كتاب الفقه على المذاهب الاربعة:٢-العيوب التي يفسخ بها النكاح -

(٣) ابن ماجه، صديث تمر: ٨١١، باب في ثواب الاعتكاف

بداعتراض کی تین بنیادی قسمیں ہیں ، در نہ تو اس کی صورتیں

(مزید تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: "عنین")

مناظره كي اصطلاح ميں

کتے ہیں۔

اس کی نذر کے وقت روز ہ رکھنے کی نیت کی ہویا نہ کی ہو، بہر حال

اعتكاف

روزہ رکھنا بھی واجب ہوگا، (۲) یہی رائے امام مالک اورامام محد کی

بھی ہے ، امام شافعیؒ کے نزد یک روزہ ضروری نہیں ، اس طرح اعتكاف كے لئے كم سے كم ايك دن كى مت احناف اور مالكيہ كے

ہاں ہے، شوافع اور حنابلہ کے نزد کی شرطنہیں ہے۔ (r)

اعتكاف مسنون رمضان المبارك كاخيرعشره مين اعتكاف سنت مؤكده على

الكفايه ب، كيول كه مدنى زندگى مين جب بحى آپ على مدينه مين مقیم رہے ، اعتکاف فرمایا ہے ، یعنی اگر کسی ایک مخص نے بھی

اعتكاف كرليا توسيھوں كے ذمہ ہے ترك سنت كا گناہ ختم ہوجائے گا اور اگر کسی نے نہیں کیا تو تمام لوگ ترک سنت سے مرتکب ہوں

گے اور گنهگار ہول گے۔ (۴) اب سوال بیہ ہے کہ میہ ہرمحلّہ والے کے لئے مسنون ہے اور

ملّہ کی مسجد میں ایک مخف کا معتلف ہوجانا محلّہ والوں کی طرف سے کافی ہوجائے گا؟ یا بورے شہراور گاؤں میں کسی ایک مخف کا اعتکاف سنت کی ادائیگی کے لئے کافی ہوجائے گا؟ گودہاں مختلف

محلے اور مساجد ہول -- تو عام صنفین کی عبارت سےمعلوم ہوتا ہے کہ پورے اہل شہر کی جانب سے کافی موجائے گا اور یکی حضرت مولا ناعبدالی لکھنوی کی تحقیق ہے۔(۵) اس اعتكاف كے لئے روز ہ ضروري ہے، يہاں تك كها كر

کوئی مخص مرض کی وجہ ہے یا مسافرت کی حالت میں روز ہ کے بغیر رمضان المبارك كے اخبرعشرہ كا اعتكاف كرلے تو سنت كى ادائيگى کے لئے پیکا فی نہ ہوگا۔(۲)

قاموس الفقه ہوتا،رات کے وقت بیوی سے جنسی ضرورت کی تھیل کی مخباکش بھی

رہتی ہے، اعتکا فسدان تمام علائق کی ری کوبھی کاٹ ویتا ہے، اب نہ ضرورت شدیدہ کے بغیر گھر آ مدور فٹ کی اجازت ہے نہ خرید و فروخت کی مخبائش ، نه زوجه ہے کسی طرح لذت اندوزی کا موقعہ

بلکہ بندہ مکمل طور پراینے رب کی طرف کیسواور متوجہ ہے، دوسرے رمضان میں اعتکاف کا ایک اہم مقصد شب قدر کی تلاش اور زیاوہ ۔ بے زیادہ عبادت وریاضت بھی ہے بلکہ حضرت امسلمہ کی ایک ردایت سےمعلوم ہوتا ہے کہاعتکاف کامقصوداورمنشائی بہی تھا۔(۱)

اعتكاف كي قشميس فقہاء نے احکام اور اہمیت کے اعتبار سے اعتکاف کی تین تشمیں قرار دی ہیں:واجب،مسنون،مستحب۔ اعتكاف واجب اعتكاف كى منت اورنذر ماننے كى وجدسے دوسرى عباوتول كى

طرح اعتكاف بھى واجب موجاتا ہے، جاہے يدنذرمشروط موياغير مشروط، اگرنذر غیرمشروط ہے تب تو اس کی محمیل کے لئے کوئی شرط نہیں بلکہ دہ بہر حال واجب ہے،مثلاً کوئی کہے کہ میں دونوں اعتکاف کروں گا، تو یہ غیر مشروط نذر ہوئی اور بہر صورت اسے بینذر بوری کرنی ہوگی اورا گر کسی شرط کے ساتھ نذر مانی تو اس شرط کے پائے جانے پر اعتكاف واجب بهوگا ،مثلاً بيكه اگر مين صحت مند بهوگيا تو دو دنول كا اعتكاف كرول كا،اب اعتكاف صحت يالى كے بعد ہى واجب موكا،اس قتم کی نذر کو'' نذر معین'' کہتے ہیں اور پہلی صورت کو'' نذر مطلق''۔

اعتکاف دا جب کم از کم ایک دن کا ہوگا اس ہے کم کانہیں اور (۱) طبراني في الكبير ميتى نياس كى مندكوسن قرارويا ب، مجمع الزوائد ٣/٣٤١، مديث نمبر ٥٠٢٣ د (٢) ستفاداز:بدائع الصنائع:ا/ ١٠٨

(۲) ردالمحتار:۲۰/۲۳

(٣) رحمة الامة:١٨٤/١١مفني:٨٢/٣ (۵) الانصاف في حكم الاعتكاف:۱۲۲

(٣) الهدايه: ١/ ٢٠٩ ، مراقى الفلاح :٣٢٢ محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

اس اعتكاف كاطريقه بيرے كه ٢٠/ رمضان المبارك كوعصر کے بعد غروب آفآب ہے پہلے پہلے اعتکاف کی نیت ہے مجد میں داخل ہوجائے اور ۲۹/ رمضان المبارك كوعيد الفطر كا جاند ہونے

### اعتكاف كفل

اعتکاف نفل میں نہ روزہ کی شرط ہے ، نہ مجد میں شب مگذاری وغیرہ کی اور نہ دنو ل کی کوئی تعداد ہے، جتنے دن اور جتنے لمات كابھى جا ہے اعتكاف كرسكتا ہے،اس كاطريقه يہ ہے كەمجد میں داخل ہوتے وقت اعتکاف کی نیت کرلے ،اس طرح جب تک وہ مجد میں رہے گا اعتکاف کا ثواب ملتارہے گا اور جب باہر آجائے گااعتکاف ختم ہوجائے گا۔(۲)

## اعتكاف كي شرطيس

اعتكا فصحیح ہونے كے لئے معتكف كامسلمان اور عاقل ہونا ( یعنی پاگل نه ہونا ) نیت ، مرد کا جنابت اور عورت کا حیض و نفاس ے پاک ہونا، نیزالیل مجد میں اعتکاف کرنا جس میں چے وقتہ نماز ادا کی جاتی ہو، شرط ہے، بالغ ہونا ضروری نہیں، قریب البلوغ اور سمجھ دار نابالغ بھی اعتکاف کر سکتے ہیں ، (۳) اور جیسا کہ مذکور ہوا واجب ادرمسنون اعتكاف كے لئے روزہ ركھنا بھى ضرورى ہے۔

# اعتكاف كى بهترجگه

اعتکاف ان عبادات میں ہے ہے جس کی ادائیگی مجد ہی

(r) يام محمط قول بإوراى برفق فى برد دالمحتار ١٣١/٢:

کے بعدیا ۳۰/تاریخ کوغروب آفاب کے بعدوا پس آجائے۔(۱)

مجد جہال نمازی زیادہ آتے ہوں اور پھراپے محلّہ کی مجد ہے۔(۵) عورتون كااعتكاف

عورتوں کے لئے بھی آعتکاف کرناسنت ہے، البتہ بیضروری ے کہ پہلے شوہر سے اجازت لے لے ،عورتوں کے لئے مجد

میں ہونی جاہیے ،کہیں اور میڑھ جانا کافی نہیں ،اس لئے کہ یہی رسول

الله صلى الله عليه وسلم كامعمول ر ہا ہے، اور حضرت على ﷺ ہے بھی

مروی ہے کہ آپ ﷺ نے فرمایا: اعتکاف صرف مجد ہی میں ہوتا

ہے،(۴) — اعتکاف کے لئے مردوں کے حق میں سب ہے بہتر

جگه مجد حرام، پرمبر نبوی، پرمبر اقصی، پرشری جامع مجد، پروه

میں اعتکاف کرنا مکروہ ہے ،ان کو گھر ،ی میں اعتکاف کرنا چاہتے ، اگر گھر کا کوئی حصہ ہوجو پہلے سے نماز کے لئے مخصوص کیا ہوا ہے تو ای میں اعتکاف کرے اور اگر پہلے سے کوئی جگه متعین نہیں تو اعتکاف کی نیت کرتے وقت کوئی خاص جگه نماز کے لئے مقرر كركے اور و بين معتلف ہو، (١) سدامام ابو حنيفه كى رائے ہے، کیوں کہاس دور میں خوا تین کامبجد میں معتکف ہونا فتنہ سے خالی نہیں ،ای لئے رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے خوا تین کے معجد میں نمازادا کرنے کے مقابلہ گھر میں ادا کرنے کو بہتر قرار دیا ، دوسرے فقهاء کے نزدیک خواتین بھی مجدوں میں اعتکاف کریں گی ،البتہ بہتر ہے کدان کے لئے معجد میں خیمہ ڈال دیا جائے۔(۷)

### اعتكاف كيمسخبات

معتلف کو چاہیئے کہ اپنا وقت تلاوت قر آن ، حدیث ،رسول

(۱) بجرالعلوم مولانا عبدالعلى: رسائل الاركمان ٢٣١١، بعض فقهاء كاخيال ہے كه ٢١/رمضان كي تيج كومعتلف ميں داخل ہوجانا چاہئے بعض عديث سے بظاہراس كى تائيد ہوتى ہے، اذا اراد أن معتكف صلى الفجر ثم دخل في معتكفه ،صري تمبر:٢٠٣١، باب الاعتكاف ، ابن ماجه: ١٤٤١، اختات ني اس عرادليا بي كم مجدنوي كاس

مخصوص جگہ یا خیمہ --- جس میں آپ اعتکاف کے دوران قیام فرماتے تھے، -- میں آپ بعد فجر داخل ہوتے تھے۔ (٣) ردالمحتار:۳۲۲/۲

- (۵) بدائع الصنائع :۱۸/۱
- (٣) مصنف ابن ابى شيبة ، صيفة برد ١٩٤٠ ، باب من قال : لا اعتكاف

(۲) ردالمحتبار:۲/۲۲۹

(4) المغنى :۱۹۱/۳

ابو حنیفہ کے نز دیک تو بلا ضرورت تھوڑی دی کے لئے نکلنے سے بھی اعتکاف فاسد ہوجاتا ہے، کیکن صاحبین کے نزدیک دن یا رات

أعتكاف

کے اکثر حصہ میں معجد کے باہر ہے سے اعتکاف فاسد ہوگا ،البتہ

بالا تفاق ضرورة كلا جاسكا ہے، بيضرورت ووقتم كى ہے، طبعي اور شرى بضرورت طبعى سے مراد پيشاب، پائخان يا عسل واجب مونے

كى صورت ميس عسل كے لئے نكانا ، كھانا لانے والے نه مول تو

کھانے کے لئے باہر نکلنا وغیرہ شامل ہے، مکران صورتوں میں بھی ضرورت سے زیادہ نہ تھہر نا جا ہے۔(۵)

ان بی طبعی أمور میں علماء نے حقد کو بھی شار کیا ہے کہ سجد سے بابرجاكرحقه بيكر، بوزائل كركم مجدين آناجا بيم (١) يجى طريقه ان لوگوں کو بھی اختیار کرنا جا ہے، جوسگریٹ وغیرہ کے عادی ہوں۔

شری ضرورتوں میں سے بہ ہے کداگر ایک مجدمیں معکف ہے جہاں جمد نہیں ہوتا تو جامع مجد جمعہ کے لئے جانا درست ہے، البته اس کی رعایت ضروری ہے کہ صرف اتنی دیر دوسری معجد میں تهر ے کہ تحیة المسجد پڑھ لے،سنت اداکر لے، پھرخطبہ سنے، جمعہ

کی دورکعت بڑھے، بعد کی سنتیں ادا کرے اور جلد از جلدا پی مبجد کو واپس آجائے، تاخیر مکروہ ہے۔ ا گرکوئی خض جرا نکال دے، یام جدمنہدم ہوجائے جس کی وجہ سے نکلنا پڑے یا اس مسجد میں جان یا مال کوخطرہ لاحق ہوجائے تو ان تمام صورتوں میں اس مجد کے بجائے دوسری مجد میں جاکر معتلف ہوجانا درست ہاوراس سے اعتکاف میں کوئی خلل نہیں

بڑے گا، البتہ دوسری مجد میں فور أبلاتا خیر منتقل موجائے۔(٤) ای طرح اگر اعتکاف کے درمیان معجد سے نکل کر اذان

تصنيف و تاليف وغيره ميں اپنا وفت لگائميں ، اعتكاف كى حالت میں خوشبو وغیرہ لگا کتے ہیں۔(۱)

الله صلى الله عليه وسلم كى سيرت ، انبياء وسالحين كے واقعات و حالات

اور دینی کتابوں کا مطالعہ، انہی چیزوں کی تدریس، وینی کتابوں کی

اعتكاف كے آداب ميں يہ بات بھي ہے كە مجد كے آداب كا لحاظ ركهاجائي متجديس سامان لاكرخريد وفرو خست كامعامله ندكياجائ ، ہاں اگر سودا باہر ہوتو اس تسم کے معاملہ کی مخبائش ہے،عبادت سمجھ کر

بالكل خاموش رہنا، يا بيہوده اور نامناسب باقيس كرنا بھى مكروه ہے۔ مفيدات إعتكاف بوی ہے ہم بستری، اندرونِ مجد ہویا باہر، جان بوجھ کر ہویا

بھول کر ، دن میں ہو یا رات میں ، انزال ہو یا نہ ہو ، ہبر حال اعتكاف توث جائے گا۔ ہم بسری کے پہلے کے مرحلے بعنی بوسہ وشہوت کے ساتھ چھوناوغیرہ بھی جائز نہیں ، مگراس سے اعتکاف نیٹو نے گا۔(۲)

البتہ بوی سے بات چیت کرنا درست ہے، ای طرح الی بہوشی جوایک دن سے زیادہ ہوگئ ہو،مفسدات اعتکاف ہے، عورت کوچض آگیا تواس ہے بھی اعتکاف ٹوٹ جائے گا اوراس کی تضاءواجب ہوگی۔(۳)

دن میں جان بو جھ کر کھا لی لینے سے جیسے روزہ فاسد ہو جاتا ہاءتكاف بھى توٹ جاتا ہے۔(٣)

مسجدے باہرنکلنا بلاضرورت مبحدے نکل جانا بھی مفسد اعتکاف ہے، امام

(۱) الفتاوي الهنديه: ۲۱۲/۱ الباب السابع في الاعتكاف

(۳) بدائم الصنائم: /۲۱۱ (۵) درمختار:۱۳۴/۲،هدایه:۱/۰۱۱

(2) الفتاوي الهنديه: ١/٢١٢، باب الاعتكاف

(٩) حوالة سابق

(۲) درمختار:۲/۱۲۹

(۲) فتاوی رشیدیه :۳۲۱

دیے کے لئے منارہ پر چڑھ جائے تواس کی بھی اجازت ہے۔(۱)

اعتكاف كى قضاء

اگراعتگاف داجب تھااور کسی وجہ سے فاسد ہو گیا تو اس کی قضاءمسنون ہے،امام ابوصنیفہؓ کے نزدیک اعتکاف مسنون میں

مرف اس دن کی قضا کرنی ہوگی جس دن کا اعتکاف ٹوٹ گیا تو صرف پانچویں دن کی قضاء کرے گا ، جب کہ امام ابو پوسف ؓ کے نزديك بورىء دن كى قضاء داجب موگى مشهور فقيه علامه حافظ

ابن جهام کارجان بھی اس طرف معلوم ہوتا ہے، (۱)اس لئے یہی زیادہ مخاط طریقہ ہے کہ پورے عشرہ کی قضاء کر لی جائے۔

جس کے یاؤں میں کجی ہوائے"اعرج" کہتے ہیں۔ اگر کسی شخص کے پاؤں میں اس قدر بجی اور لنگ ہو کہ اسے ا یک پاؤں پر کھڑا ہونا پڑے تواس کی امامت درست ہے،لیکن بہتر ہے کہ دوسرافخض امامت کرے ، (۲) ایبالٹکڑ ا جانور جو مذبح تک

چل کرجابھی نہ سکتا ہو،اس کی قربانی نہ ہوگی۔ ہاں اگرا یک پاؤں میں لنگ ہےاور بقیہ تین پاؤں درست ہیں ،جن کی مدد سے دہ چل سکتا ہے تواس کی قربانی کی جاسکتی ہے۔ (م)

اعسار کے معنی ننگ حال ہونے کے ہیں ،اس کے مقابلہ میں"ایبار''خوش حال ہونے کو کہتے ہیں۔ متعدوفقهی مسائل ایسے ہیں جن میں 'اعسار' اور' الیار' الر

انداز ہوتا ہے، ان میں سے بعض احکام کا تعلق غلام کی آزادی اور

الدر المختار على ردالمحتار :٣٢/٣

فروخت وغیرہ سے ہاس کے علاوہ نفقہ سے بھی اس کا تعلق ہے! جن كا نفقه بهرحال واجب موتاب

بعض اقرباء وہ ہیں جن کا نفقہ بہر صورت واجب ہوتا ہے،

چاہےوہ خوشحال ہوں یااعساراورتنگی میں مبتلا ہوں ،ایسےاقر بادو ہیں

،ایک بیوی ہےدوسرےاولاد،البته دونوں کے حقوق میں فرق ہے کہ بيوى بذات خود دولت منداورمتمول مواورشو هركتنا بهى تنك حال اور مختاج ہو، بیوی کا نفقہ شو ہر کے ذیدوا جب ہی رہے گا، جب کہ اولاد کا

نفقه ای وقت واجب ہوگا جب کہ وہ خود صاحب جا کداد نہ ہو ،اگر ادلادکے پاس خور مال موجود ہے تو باپ خودای کی جائیداداس پرخرج كركا ـ (مسائل كى مزيد تفصيلات' نفقه' كي تحت آئيں گى)

نفقہز وجیت میں کس کے حالات کی رعایت ہوگی؟

بوی کے نفقہ میں کس کے حال کی رعایت کی جائے ،شوہر کی یا بیوی کی ؟ بعنی نفقہ مقرر کرتے وقت ان دونوں میں ہے کس کے معیارزندگی کوپیش نظر رکھا جائے گا؟اس سلسلہ میں نووا حناف ہے مختلف را کیں منقول ہیں ، زیادہ مشہوریہ ہے کہ دونوں کے حالات

ملحوظ رکھے جائیں گے ،مثلاً اگر شوہر کی رہائش ادراس کی صلاحیت ماباندا یک سورو پیدو بے کی ہے اور بوی کی خاندانی رہائش اور معیار زندگی میہ ہے کہا کیک آ دی کی ذات پر ماہانہ دسورو پئے نزیج ہوں تو عاہے شوہرخوش حال ہو یا تنگ حال ، دیمیانی راہ اختیار کی جائے

اور دونوں کی رعایت کرتے ہوئے ڈیر ھسورو پے نفقہ مقرر ہوگا، اب اگر شو ہر ایک ہی سورو پیدرینے پر قادر ہوتو وہ بچاس روپے شوہر کے نام پر قرض لیتی رہے ، بی رائے زیادہ مشہور ہے اور فقہ

حفی کی اکثر کتابوں میں مذکو، ہے۔

(۲) ردالمحتار:۱۳۱/۲

(٣) كتاب ال<mark>فقه على الغله على الأهب الاربعه: ١٤/٤، شروط الاضحيه محكم دلائل سے مزين متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مكتبہ</mark>

الفتاوي الهنديه: ا/ ۸۵

تھا، گر بعد کوچل کراس پڑمل دشوار ہوگیا ،اورخود فقہاءا حناف نے

اعساد

اس کومحسوں کرتے ہوئے مختلف تدبیریں نکالیں۔

چنانچ بعض فقہاء احناف نے اس کے لئے بیحیلہ دریافت کیا

كها يسيمقدمات ميس حنى قاضى كسى شافعى كوابنانا ئب بناد ساوروه امام

شافعیؒ کے مسلک کے مطابق اس مورت کا نکاح منخ کردے۔(٣)

مگر ظاہر ہے کہ اس برعمل کرنا بھی کچھے کم دشوار نہیں ، کیوں کہ مرجگه کسی شافعی کا ملنا اوراس کا اس اہلیت کا حامل ہونا کہ وہ مسلک

شافعی کے تمام نکات کو سامنے رکھ کراس بارے میں کوئی فیصلہ کرے،

اس کئے بعض فقہاء نے ایک قدم اورآ کے بڑھایا اور کہا کہ

حنفی قاضی اگراجتها د واشنباط کی صلاحیت سے بہرہ مند ہوتو وہ خور بھی شو ہر کے نفقہ سے بجز کی بنا پر نکاح فنغ کرسکتا ہے، (م) بظاہر

اس طرح کی سہولت پیدا کی گئی ،گر حقیقت میہ ہے کہ یہ پہلی مذہبر ہے بھی زیادہ نا تا بل عمل اور دشوار ہے۔

لبذا زیادہ سی بات سے ہے کہ اس مسئلہ میں امام شافعی اور امام مالك ك مسلك كى طرف رجوع كياجائي،جس كى ضرورة فقهاء

نے اجازت دی ہے۔ دارالقصاءامارت شرعیہ بہارواُڑیسکا بھی اسی بڑمل ہے۔(۵)

قائلين اوران كالمسلك امام شافعی ، امام مالک اور امام احمد ّ کے نزدیک اس کی وجہ

ے نکاح فنخ کردیا جائےگا، (٢) بشرطیکہ مورت اس کا مطالبہ کرے، حضرت عمر ،حضرت علی ،حضرت ابو ہریرہ ﷺ اور اصحابِ طواہر کی

-والله اعلم وعلمه اتم. بجرنفقه کی مقدار کاتعین اوراس میں شو ہر کے اعسار اور ایسار، خوش خالی و تنگ حالی کی رعایت کا تعلق قاضی کی صوابدید سے موگا، فقہاء احناف نے اس کے لئے کوئی خاص حداور مقدار متعین نہیں

دوسری رائے جوجمہورفقہاء کی ہےاوربعض علماءاحناف نے

بھی ای رائے کوچیح قرار دیا ہے یہ ہے کہ صرف شوہر کے حالات کی

رعایت کی جائے گی ، (۱) بینقطهٔ نظر قر آن سے زیادہ مطابقت رکھتا

ہاوراسلام کے مجموعی مزاج سے بھی ، کہسی کواس حد تک مکلف

ب وقوفی ہوگی جومحض أميدول كا چراغ جلاكر آپ كوروشى بخشا

رہے،اس لئے عملی اور قانونی لحاظ سے یہی رائے زیادہ مناسب

نیزاس ز مانه میں ایسے مگساراور در دمند سودا گر کا ڈھونڈ نامجی

کیاجائے جتنی اس کی طاقت اور وسعت ہو۔

کی ہےاور حالات وز مانہ پر چھوڑا ہے۔(۲) ادائیگی سے قاصر ہونے کے سبب فنخ نکاح ''اعسار فی النفقہ'' سے نفقہ کی ادا نیگی سے شو ہر کا معذور اور عاجز ہونابھی مرادلیا جاتا ہے --- اگر کوئی عورت اس حال ہے دو

عار ہوجائے کہ اس کا شوہراس کا نفقہ اداکرنے یر بی قاور ندر ہےتو امام ابوطیفہ کے یہاں اس کی وجہ سے نکاح فنخ نہیں کیا جائے گا، البته عورت شو ہر کے نام پر قرض لے کر گذراوقات کرتی رہے گی۔ ممکن ہے بیرائے امام ابوصیفہ کے زمانہ میں قابل عمل رہی ہو

كهوه '' خيرالقرون' تها ، اسلامي حكومت اوراس كابيت المال تها ، غارمین لینی مقروضوں کی معاشی مددیت المال کاایک مستقل مصرف

(۱) الفقه على المذاهب الاربعة :٥ ١٣/٢

(۲) اس موضوع پر قائلین دیمکرین کے دلائل دغیرہ کی تنصیل کے لئے راقم الحروف کی کتاب''اسلام اور جدید میدمعاشرتی مسائل (جدیدفقتهی مسائل:سوم) کامطالعہ مناسب ہوگا۔

(٣) شرح وقایه ۱۲/۲۸ ا (۵) كتاب الفسخ والتفريق: ۵۲

- (٣) عمدة الرعايه :١٤٣/٢ (٢) كتاب الفقه على المذاهب الاربعه :٥٨٣-٥٨٣
  - کم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

خصوصی بارہ احکام بتائے ہیں اور وہ یہ ہیں:

أعملي

(۱) ان پر جہاو فرض نہیں ہے۔ (۲) جعدواجب نہیں ہے۔

(۳) جماعت واجب نہیں ہے۔

(م) اور نہ حج فرض ہے، گو کہ ان تمام اُمور کی انجام دہی

کے لئے اس کا کوئی مددگار بھی موجود ہو۔

(۵) وه گواه نبیس بن سکتے ،اگر چه کوئی ایسامعالمه موجس میں سن کرشهادت دین کافی هو\_

(٢) اس كى ناكاره آكھ چھوڑدينے پرديت واجب نہيں ہے۔

(۷) تنہا(اپنے اندازہ پر)اس کااذان دینا کروہ ہے۔

(٨) اس كى امامت بھى مكروە ہے، ہاں اگرو بى الوگول يىسب

ے زیادہ احکام ہے واقف ہے وامامت کرسکتا ہے۔

(٩) کفارات جو واجب ہوتے ہیں،ان میں نابیناغلام کو آ زادکرنا کافی نہیں۔

> (۱۰) وەمىلمانون كامىروخلىفەنبىن ہوسكتا\_ (۱۱) نەقاضى ہوسكتا۔

(۱۲) اس کا جانور ذیح کرنا بھی مکروہ ہے۔

نیزا ام شافعیؓ کے نز دیک اس کا کوئی چیز خرید کرنا بھی درست

اس لئے کہان احکام میں بعض وہ ہیں جن کی انجام دہی بینائی کے بغیر بہت دشوار ہے،مثلاً ، جعہ، جماعت ، حج۔

بعض اُمور وہ ہیں جن میں بیائی نہ ہونے کی وجہ سے وہ تعلین غلطیوں میں بتلا ہوسکتا ہے،مثلاً ذیح،اذان اورا قامت کہ

(۲) مصنف ابن ابی شیبه:۵/۲۱۳

بھی بہی رائے ہے، (۱) سعید بن میتب ﷺ کی اور ایک حد تک اس سے قریب رائے امام ابوصنیفہ کے استاذ حماد کی نقل کی گئی ہے، (۲)

سعید بن میتب ﷺ نے اس کوسنت طریقہ قرار دیا ہے ، (۳) اور الم شاقعی فے اس سے استدلال کیا کہ حضور بھٹاکی بھی سنت تھی۔

الم شافعي كے يہاں اس سلسله من جوشرطيب اور قود بين،

ا) شوبركم سےكم نفقه كى ادائيكى برجمى قادر نه بوجوزندگى

۲) یز مانه حال یا مستقبل کے نفقہ کی ادائیگی سے عاجز ہو،

اگر پہلے کا بقایدادا کرنے سے عاجز ہو،اگر پہلے کا بقایدادا کرنے سے قاصر مواور فی الحال نفقه ادا کرر باموتو نکاح فنخ نبیس کیا جائےگا۔

m) خودبیوی کا نفقهادا کرنے سے قاصر ہو، اگراس پر قادر ہواور خادم کا نفقہ ادا کرنے کی صلاحیت ندر کھتا ہوتو فٹنح نکاح کے

۴) کھانا، کپڑا اور مکان سے عاجز ہو، سالن ، فرش اور

اسباب زیبائش کی فراہمی ہے معذوری کا عتبار نہیں ۔ (۴)

لئے کافی نہیں۔

'' آئی'' کے معنی نابیا کے ہیں ، جس کی دونوں ہی آ تکھیں بینا کی ہے محروم ہوں۔

نابينا كي خصوصي احكام

بركرنے كے لئے كافى ہوسكے۔

عام احکام میں نابیتا اور بینا دونوں مساوی ہیں ، البیتہ بعض

امور میں نابینا کے احکام بینا سے مختلف ہیں -- فقہاء نے ایسے

(۱) سبل السلام: ۳۲۳/۱ (٣) حوالة سابق

(٣) كتاب الفقه على المذاهب الأربعه :٥٨٣/٢ (۵) مولانا احس نانوتوى نــ

کڑالدتاکن:۲۳۳ کے ماشیہ پریٹی اور فخ القدیر کے والہ سے بیمام احکام قل کے ہیں، نیزد کھنے:الاشباہ والنظائر لابن نجیم: ۱/ ۳۰۵ ط: مکتبة الباز ، کم کر مد

144

عموماً بینائی کے بغیر وقت کا اندازہ کرنا دشوار ہوتا ہے اور وضوء و طہارت وغیرہ میں کچھ چھوٹ جانے کا اندیشہ ہوتا ہے۔

بعض اُمورا لیے ہیں کہ جن میں بینا کی کے بغیرا پے فرائض کی انجام دہیممکن نہیں ، جیسے مسلمانوں کی امارت ، قضاء ۔۔۔

الم جام دی ال بین میں میں جسمانی نقصان خلل انداز ہوتا ہے، بعض احکام ایسے ہیں جن میں جسمانی نقصان خلل انداز ہوتا ہے، مثلاً غلام کی آزادی — اور کہیں اس لئے کہ تھم کی بنیاد ہی بینائی

ہے مثلاً آنکھ کا پھوڑ نا کہ اس میں دیت واجب ہی اس لئے ہوتی ہے کہ آنکھ کھوڑنے والا بینائی کی قوت کوضائع کر دیتا ہے اور یہاں بیقوت پہلے ہی سے مفقو دہے۔

نابينا جانور كے احكام

جانوروں میں بھی نابینا ہونا عیب ہے، اگر خریدار کو جانور خریدتے وقت اس کی اطلاع نہ تھی، بعد کومعلوم ہوا تو عیب کی بنا پر واپس کرسکتا ہے، (۱) اسی طرح ایسے جانور کی قربانی نہیں دی جاسکتی، (۲) کیوں کہ قربانی کے لئے ایسا جانور ہونا چاہئے جواپئی

خلقت اورجسم کےاعتبار سے کھمل ہواوراس میں کوئی تقص نہ ہو۔ اغارہ

(۱) الهدائه: ۲۳/۳

''اغارت'' کے لغوی معنی غارت گری اور تخت و تاراج کرنے کے ہیں، حدیث میں سیلفظ شب خوں مارنے کے معنی میں آیا ہے۔ ظاہر ہے کہ بیاسلامی تعلیمات کے بالکل منافی اور اس کے پیغام امن کے یکسر مغائر ہے، گر بعض حالات ایسے بھی ہوتے ہیں

. . . . . .

*مدیث سے شب خو*ں کا ثبوت

اسی کے پیش نظر اسلام نے بھی خصوصی حالات میں اس کی ا اجازت دی ہے، سب سے پہلے آپ ﷺ نے بی مصطلق پر شب

خون مارا تھا، وہ اس وقت بالکل غافل تھے، جانور چرارہے تھے، ان میں جو جنگ کرنے کے اہل تھے آپ ﷺ نے ان کوقل کروا دیا اور

حارث بھی گرفتار ہوکر آئی تھیں ، (۳) حضرت انس ﷺ سے مروی ہے کہرسول الله صلی الله علیہ وسلم فجر کے قریب شب خون مارتے تھے اور شب خون مارنے سے ادان کی اور شب خون مارنے سے پہلے سنتے تھے کہاس آبادی سے اذان کی

آواز آتی ہے یانہیں؟ اگراذ ان کی آواز آتی تو رُک جاتے۔(۳) بیاسی رعایت کے ساتھ جائز ہے جس کا اوپر ذکر ہوا ہے، جس قوم کے ساتھ اسلامی حکومت کا امن وسلامتی کا، یا ناجنگ

جس توم کے ساتھ اسلامی حکومت کا اسمن وسلامتی کا ، یا ناجنگ معاہدہ ہو، پراس طرح حملہ آور ہونا درست نہیں ، پیغیبراسلام ﷺ نے جن قبائل کے خلاف اس نوعیت کی جنگی کارروائی فرمائی تھی وہ

لوگ تھے جو پہلے اسلام کا چراغ بجھانے میں کوئی دقیقہ اٹھانہ چکے تھے،اور نہ مسلمانوں کاان سے کوئی معاہدہ تھا۔

اغلاق

لغوی معنی بند کردیئے کے ہیں، جھزت عائش نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وکا معنی بند کردیئے کے ہیں، جھزت عائش نے رسول اللہ صلی اللہ عنداق فسی اللہ علیہ وکا عنداق فسی اغلاق ، (۵) (عالت اغلاق میں طلاق دینے اور غلام کوآزاد کرنے

کا عتبارنہیں)۔ اباس اغلاق سے کیا مراد ہے؟ اس کی تشریح میں محدثین

(۲) الهدايه: ۲۳۱/۳

(٣) سنن ترمذي ، حديث نمبر:١٥٣٩، أبواب السير

.(٣) مسند امام احمد بن حنبل ، عن عبدالله بن عمرٌ :٣٢/٣ مديث مُبر:٣٨٧٣ .. (۵) سنن ابي داؤد ، عن عائشة ،صيث مُبر:٢١٩٣ ،باب في الطلاق على غلق

اسلام میں یہ بات کس قدر ناپندیدہ ہے، اس کا اندازہ اس

ے لگایا جاسکتا ہے کہ رسول الله صلى الله عليه وسلم نے ایسے مخص كامال و

اسباب جلا ڈالنے کا حکم دیا اور عمرو بن شعیب ﷺ کی روایت ہے کہ

آپ صلی الله علیه وسلم ،حضرت ابو بمره الله اور حضرت عمره الله نے ایسے تخص کے سامان جلانے کے علاوہ ان کی مارپید بھی کی ہے۔(r)

گوعام فقہاءاورائمہاس کوتھن تو بیخ وتر ہیب قرار دیتے ہیں

اور اس کومقررہ شرعی حد کے بجائے امیر المؤمنین کی صوابدید پر چھوڑتے ہیں ، کیوں کہ متعدد روایات ہیں جن سے ثابت ہوتا ہے کہ حضور ﷺ نے اس جرم کے مرتکب کو پیر انہیں دی اور زبانی

تنبيه براكتفافر ماياب حفرت زید بن خالد رہا ہے مروی ہے کہ ایسے ایک شخص پر آپ نے نماز جنازہ پڑھانے سے انکار کردیا، جس نے دو درہم

ہے بھی کم کاایک سامان چھپالیا تھا۔ (۳)

اغماء کے معنی بے ہوشی کے میں ، اہل اصطلاح کہتے ہیں کہ یاس کیفیت کا نام ہے کہ حس کی وجہ سے دل ود ماغ اور انسان کے فہم اورارادہ کی قوت معطل ہو کررہ جائے۔(م)

وضوءاورنماز پربے ہوشی کااثر

اغماء کی کیفیت طاری ہونے سے وضوء ٹوٹ جاتا ہے، (۵) اس لئے کہ عموماً اس حالت میں اپنے اعضاء پر گرفت اورا حساس و

شعور باتی نہیں رہتا ، البذا بعید نہیں کہ اس سے کوئی ناتف وضوء بیش آ گیا ہواوراہے احساس ندر ہاہو۔ اگر نماز کے دوران یہ بات پیش آجائے تو نماز بھی فاسد

ہوجائے گی ،اس لئے کہ جب وضوء ہی باقی ندر ہاتو نماز کیوں کر (۲) ابودداؤد، صديث تمير: ۱۵ ۱۳۵، باب في عقوبة الغال

اورفقهاء كااختلاف ہے،ا كثر علاء جن ميں ابن قتيبه، خطابي اور ابن سعیدخصوصیت سے قابل ذکر ہیں ،اس سے اکراہ مراد لیتے ہیں ، اس لئے کہ اکراہ میں گویا اس کے اختیار اور خواہش پر بندش لگادی

جاتی ہے، ابوعبدہ رہ اللہ نے ای سے قریب ترمعنی مراد لئے ہیں کہ ''اغلاق'' تنگ کرنے (تصیق ) کو کہتے ہیں۔

اغلاق كے معنی میں محدثین کا اختلاف امام ابوداؤة ، ابن اعرفی اور امام احمد کی رائے ہے کہ اس سے

''غضب وغصه''مراد ہے، کیکن اگرغصه کی حالت کی طلاق واقع نہ ہوتو ابن سعید کے بقول طلاق واقع ہونے کی نوبت ہی نہآئے ، اس لئے کی عموماً طلاق دی ہی جاتی ہے عصر کی حالت میں۔

بعض حضرات نے اس سے جنون ود بوائلی کے معنی مراد لئے میں اور اس معنی کی بھی مخبائش ہے، اس لئے کہ جنون کو یا انسان کے عقل ودانش پر بندلگا دیتا ہے، (۱) اور حنفیہ نیز وہ حضرات جن کے یہاں حالت ِ اکراہ کی طلاق بھی واقع ہو جاتی ہے ، ای معنی کورجے

ویتے ہیں ۔ ( اکراہ کی حالت میں طلاق او ردیگر مسائل پر ہم عَقریبِلفظ''اکراہ'' کے تحت گفتگوکریں گے )۔

غلول کے معنی دھوکہ دیے کے ہیں، اغلال بھی اس کا ہم معنی ہے

ادرای سے ماخوذ ،گوکہ لغوی اعتبار سے اس کا اطلاق ہرتم کے دھوکہ پر ہوتا ہے، مگرفقہاءومحد ثین کے بہال بیلفظ خصوصیت سے مال غنیمت میں دھو کہ اور چوری کے لئے بولا جاتا ہے، یعنی اس مال میں سے چھیا لینے کو کہتے ہیں، جواسلامی فوج کو جنگ کے درمیان حاصل موادر جوتمام

حدیث میں بیلفظ بہ کثرت اس معنی کے لئے استعال ہوا ہے۔ (۱) ملخص از: بذل المجهود: ۳۲۲/۳

مجابدین اور دارالاسلام کے "بیت المال" کا مشترک حق ہوتا ہے،

 (۳) نسائی، صدیث نمبر:۱۹۲۱، صدیث نمبر:۱۹۲۱، باب الصلاة علی من غبن (۳) کشاف مصطلحات الفنون
 محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ (۵) الفتاوي الهنديه :۱۲/۱۱

149

درست ہوگی ، نیز اگر امام کوالی نوبت آ جائے تو دوسرے نواقض وضوء کی طرح اس بات کی تنجائش باقی ندر ہے گی کہ دوسر المحنص امام

کی جانشینی کر کے نماز کی تھیل کردے اور بیہوش ہونے والے اہام ئىنمازىرا بىنمازى بنيادر كھے۔(١)

الم ابوحنیف ؒ کے نزد یک جو محص اتی دریتک مسلسل بے ہوش رہا کہ پانچ یااس ہے کم نمازوں کاوفت گذر گیا تواس بران نمازوں کی تضاء واجب رہے گی اور اگر اس سے زیادہ تعنی جیدیا اس سے زیادہ

نمازوں کا وقت گذر کیا بھر بھی ہوش میں نہ آیا تو ان وقتوں کی قضا

واجب نہ ہوگی ، (۲) چنانچہ حضرت عبداللہ ابن عمر نظافیہ سے مروی ہے كده پانچ وقتول تك نمازكي قضاكرنے كاحكم دياكرتے تھے۔(٣) بهوشي كي حالت مين طلاق اور كفريه كلمات

وقوع طلاق کے لئے ضروری ہے کہ طلاق دینے والا عاقل ہو، بے ہوشی کی حالت میں چول کہ آ دمی کی عقل زائل ہو چکی ہوتی ہاوروہ عقل وہوش سے عاری ہوتا ہے،اس لئے اس حالت میں

دی گئی طلاق واقع نه ہوگی ۔ (۴) یمی حال ان تمام احکام کا ہوگا جن کے لئے عقل وہوش کا پایا جانا ضروری ہے،مثلاً اگر کوئی مخص بحرانی کیفیت اور بے ہوثی کی عالت میں خرید وفر وخت اور ہبہ وغیرہ کا معاملہ کرے تو اس کا کوئی

امتبارنه ہوگا ،ای طرح اگر بحرانی کیفیت میں کفریہ کلمات اس کی زبان سے خدانخواستەنكل جاكىي تواس كاشار مرتدىن ميں نه بوگا، لأن الإغماء مرض ينافي القوة، (٥) ..... وأما ردته فلا تصح

عندنا استحسانا ،(١) اس كساته مسلمانو ل جيهامعالمدكيا جائے گا ، نماز جنازہ بڑھی جائے گی ، تکفین اور مسلمانوں کے

> (۱) خلاصة الفتاري: ۱۸/۱ (٣) ابن همام ، فتح القدير: ٣٦٣/١

(۵) كشف الأسرار: ۳۹۳/۲

(4) هنديه : / ٢٣٥/ كتاب الحج ، فصل في المتفرقات

قبرستان میں تدفین ہوگی۔ منج کے درمیان بے ہوتی

اگر کسی انسان پر بے ہوشی طاری ہوجائے اور ہوش کی حالت

میں دہ کسی کو نائب بنا چکا تھا کہ میری بے ہوشی کی صورت میں میری طرف سے تم احرام باندھ لو گے تو اس کا احرام باندھ لینا کافی موجائے گا، اب اگراس پر متواتر بے ہوشی طاری رہے، تو مقامات حج پراورطواف وسعی وغیرہ کے درمیان اس کولے جانا ضروری ہوگایا

نہیں؟اس سلسلہ میں فقہاءاحناف کی ایک جماعت کا خیال ہے کہ اس کواس حالت میں مقامات حج پر لے جاناواجب ہوگا ،اور دوسری جماعت کا خیال ہے کہ اس کی ضرورت نہیں ، اس دوسری رائے کو این جام ادر علامه سرهی نے ترجیج دی ہے، امام محر سے مروی ہے كه پھريمي نيابت اس كى جانب سے فريضة حج كى ادائيكى كے لئے کافی ہوجائے گی اور حج کی قضاء کی ضرورت نہیں ہوگی۔ بيتواس صورت ميں ہے جب وہ اپنائس كونائب مقرر كردے، کیکن امام ابوحنیفہ کے نزویک کی پیٹنگی نیابت کے بغیر بھی اگراس کے

رفقاءاس کی طرف سے بیا مورانجام دے دیں تو کافی موگا۔(٤) روز ہ اور اعتکاف میں بے ہوشی

اگر کسی مخص پر پورے رمضان بے ہوشی طاری رہے تو تمام روز وں کی قضاء واجب ہوگی ،اگر آفتاب غروب ہونے کے بعد بے موثی طاری ہوئی ادر کی دنوں تک وہ ای حال میں رہا تو پہلا دن جس کی شب میں بے ہوتی طاری ہوئی ،روزہ شار کیا جائے گااوراس دن کی قضاءواجب نہیں ہوگی ،ای طرح اگراءتکا ن کے دوران بے

(۲) الفتاوى الهنديه: ۱۲۱/۱۰ باب قضاء الفوائت

(٣) الهدايه:٢/٢٥٨

 (۲) خانیه علی هامش الهندیه :۲۳۳/۳، باب فی تصرفات السکران (٨) هنديه:١/ ٢٠٨، باب الأعذار التي تبيح الافطار

ہوتی طاری ہوگئ تواس سےاعتکا ن فاسدنہیں ہوگا۔(۸)

# افاضه

'' جج''میں نویں تاریخ جس کو'' یوم عرفہ'' بھی کہا جاتا ہے، کو ''عرفات'' میں قیام کیا جاتا ہے پھروہاں سے غروب آفاب کے بعد ' مز دلفہ'' کوروانہ ہوجانے کا حکم ہے اور یہاں پہنچ کرعشاء ہی

كوفت من "مغرب" اور" عشاء "دونون نمازين اداكى جاتى بين، مزدلفہ میں قیام، واجب اور'' عرفات'' میں تھہرنا فرض ہے ---

ای عرفات سے مزدلفہ کے سفر کو'' افاضہ'' کہا جاتا ہے۔

#### افاضهکے آداب

" افاضه" كي آداب مين بيه بي كدنوين تاريخ كوغروب آ فآب سے پہلے عرفات نہ چھوڑا جائے ،آ فآب ڈو بنے کے بعد جلدے جلدروانہ ہو جائے ، اگر اڑ دجام کے اندیشہ سے غروب

آ فآب کے تھوڑی در بعدروانہ ہوتو بھی جائز ہے، امام اسلمین کے ساتھ چلنا چاہئے ،اس کے مقابلہ پہل نہیں کرنی چاہئے ،البتہ

اگرامام زیاده تا خیرکرے تو پہلے جاسکتا ہے، راستہ میں اللہ اکبر، الحمد لله اورکلمه طبیبه کا ور در کھے ، وقفہ وقفہ ہے'' تلبیہ'' پڑھتا رہے اور مناہوں کی مغفرت کی دُعاءکرے اعتدال کے ساتھ چلے ،ا تناتیز

نه ہلے که دوسرول کواذیت ہو، راستہ کشادہ ہوتو تیز بھی چل سکتا ہے، نماز مر دلفہ بینے کر بی ادا کرے ، اگر درمیان میں مغرب کی نماز ادا

کر لے تو مز دلفہ کینچ کردوبارہ نماز اداکر لے۔ میسفر پیدل زیادہ بہتر ہے، گرسواری سے بھی درست ہے، یہاں تک کداگراس کے ارادہ کے بغیر مثلاً سوئی ہوئی حالت میں

سواری اس کو لے کرمز دلفہ ہے روانہ ہوجائے تو اس واجب کی ادا لیگی (۱) ملخص از: الفتاوي الهنديه ۲۳۵/ ۲۳۵، باب الجنايات

> (٣) حوالة سابق (۵) ويكيئ تناج العروس: ۳٪/۲۰

14.

کے لئے کافی ہے، اگر مرفات سے غروب آفاب سے پہلے آئے تو اس پر ' دم' العنی اس نقص کی تلافی کے لئے قربانی واجب ہوگ۔ (۱)

(فقہاء کے یہاں ایک اصطلاح طواف افاضہ کی بھی ہے، یہ طواف زیارت کو کہتے ہیں،احکام کے لئے دیکھئے:" حج ،طواف")۔

افآء

أفاقير

صحت مند ہونے اوراعتدال پرآنے کو کہتے ہیں --- مرض سے افاقہ بیہ ہے کہ صحت مند ہوجائے ، دیوانگی اور بے ہوثی ہے

افاقہ بیہ ہے کہ عقل وہوش لوٹ آئے۔

"افاقه" كوزيل من آنے والے احكام كاباب بهت وسيع ہے، نماز ، روزہ ، حج ، طلاق ، مریض ، اقر اروغیرہ سجی کے مسائل

اس میں آتے ہیں ، ان مسائل کے لئے انھیں الفاظ کو ملاحظہ کرنا عائے۔

افآء

فتو کی کا مادہ'' نب،ت،ی''ہے،فتو کی اور فیتیا افتاءے ماخوذ ہے، افاء کے معنی کی کوواضح کرنے کے ہیں، افتساہ فسی الأمر، ابانه له ، (٢) فُتيا تو "ف" كيش كساته بى استعال موتاب،

ليكن فتوك' ' ف' ك' ميث ' اور' زبر' دونو ل طريقه پراستعال كيا جاتا ہے، (٣) البتة "ف" رِ" زبر" زياده مشهور اور مروج ہے اور الل مدينك لغت يحى بي ب،الفتح في الفتوى الأهل المدينة ، (م)

بلكه علامه زبيدي كارجحان تواس طرف ہے كه فيت "كى، ف"ك پیش کے ساتھ ہونا جا ہے اور کتو کی'' ف' کے زبر بے ساتھ ہی ہونا

چاہے، (۵) افتاء کے معنی فتو کی دینے کے ہیں اور استفتاء کے معنی

(٢) القاموس المحيط:٢٠٢

(٣) لسان العرب:٣٣٨٨

فوی طلب کرنے کے ہیں۔

قرآن مجید میں افتاء اور استفتاء کے الفاظ مجموعی طور پر گیارہ

جگهاستعال ہوئے ہیں اور حدیث کی نومشہور کتب جن کی فہرست مازي 'المعجم المفهوس "ميسكى كئى ہے، ميں باره مواقع پر

المناكالفظ استعال موا<u>ب</u>\_(i)

فوی کی اصطلاحی تعریف کے سلسلہ میں اہل علم نے مخلف تعبیرات اختیار کی ہیں ،بعض لوگوں نے فتو کی کی وہی تعریف کی ہے جواجتہاد کی ہے ، کیوں کہ متقد مین کے نزد یک افتاء اور مفتی

ے مراد مجتد ہوا کرتا تھا؛ ای لئے بہت سے علاء اُصول نے اجتباد وتقلید کی بحث میں افتاء اورا سنفتاء کے احکام ذکر کئے ہیں ، بعد کے

نتہاء نے افتاء کی الی تعریف کی ہے جس میں بمقابلہ اجتہاد کے عوم پایاجا تا ہے،علامقرانی فرماتے ہیں:

> الفتوي إخبار عن الله تبارك و تعالىٰ في إلزام أو إباحة . (٢) الله تعالیٰ کی طرف ہے کسی امر کے لازم ہونے یا

مباح ہونے کی خبردینافتوی ہے۔ علامه بنائيٌ رقم طراز بين:

الإخبار بالحكم من غير إلزام . (٣) لازم قرار دیئے بغیر کسی تھم کی بابت خبر دینے کوفتوی

کہتے ہیں۔ علامہ مسکفی کی عبارت سے ظاہر ہے کہ حکم کے بارے میں

خردین کا نام افتاء ہے: ..... إلا أن المفتى مخبر عن الحكم . (٣)

نویٰ کی اصطلاحی تعریف کےسلسلہ میں چند باتیں ملحوظ رکھنی

(۵) الفتوی نشأتها و تطورها :۳۹۸/۱

(١) ويَحَيَّ: المعجم المفهرس لألفاظ الحديث النبوى الشريف (۲) كتاب الفروق:٣/٣٥ (٣) حاشيه جمع الجوامع:٢/٢٦

مفتی کے فتویل کی حیثیت خبر واطلاع کی ہوتی ہے،

جیسے قاضی فریقین پراحکام کولازم قرار دیتا ہے،مفتی

متفتى پراپني طرف ہے کسي حکم کولازم نہيں کرتااور نہ وہاس کامجاز ہے۔

 فتو کا حکم ہے متعلق ایسی اطلاع کو کہتے ہیں جو کسی سوال کے جواب میں ہو،سوال واستفسار کے بغیرا پنی طرف سے حکم شرقی کی رہنمائی کی جائے وہ وعظ و

ارشاد ہےنہ کہ فتویٰ۔ فتوی ایسے سوال کا جواب ہوتا ہے جو پیش آمدہ

واقعات ہے متعلق ہو، اگر کوئی واقعہ پیش نہیں آیا، بلکهاس کوفرض کر کے جواب دیا گیا تو یقعلیم ہےنہ کہ افتاء ، اس طرح فنویٰ کی جامع تعریف ڈاکٹر شیخ

حسين محمد ملاح كالفاظ مين اس طرح موگى: الإخبار بمحكم الله تعالىٰ عن الوقائع بدليل شرعى لمن سأل عنه . (٥)

بیش آمدہ واقعات کے بارے میں دریافت کرنے والے کو دلیل شرعی کے ذریعہ اللہ تعالی کے عکم کے

بارے میں خبردینے کوفتویٰ کہتے ہیں۔ جیبا کہاو پر ذکر کیا گیا متقدمین کے نز دیک فتو ک<sup>ل</sup> خوداجتہاد سے عبارت تھا، چوتھی صدی ہجری کے بعد جب تقلید کا رواج عام ہوا ،اور مجتهدین مفقو د ہو گئے تو جولوگ فقہاء کے آراءوا قوال کونقل

کرتے تھے وہی لوگ مفتی کہلانے لگے،اصل میں اس عہد میں عام طور برنقل فتادیٰ کا کام ہوتا ہے اور انھیں کومفتی کہا جاتا ہے ، چنانچیہ

(٣) الدرالمختار مع الرد: ١/٢١١ مقدمه

علامه شما في علامه ابن مهام كواله على كرت بين:
فأما غير المجتهد ممن يحفظ أقوال المجتهد
فليس بعفت ، والواجب عليه إذا سئل أن يذكر
قول المهجتهد كالإمام على وجه الحكاية ،
فعرف أن مايكون في زماننا من فتوى
الموجودين ليس بفتوى ، بل هو نقل كلام
المفتى ليأخذ به المستفتى . (١)

غیر مجہتد جے مجہتدین کے اقوال یا دہوہ مجہتد نہیں ہے
اوراس پرواجب ہے کہ جب سوال کیا جائے تو مجبتد کا
قول ذکر لے ، جیسے بطور حکایت کے کہے کہ یہ فلال
امام کا ہے ، فلال امام کا ہے ، اس سے یہ بات معلوم
ہوئی کہ ہمار سے زمانہ میں موجودہ لوگ جوفتو کی دیے
ہیں وہ در حقیقت فتو کی نہیں ہے ، بلکہ وہ مفتی کے
ہیں وہ در حقیقت فتو کی نہیں ہے ، بلکہ وہ مفتی کے
اقوال کوفل کرنا ہے تا کہ مستفتی اس پر عمل کریں ۔
عالبًا ای پس منظر میں مولا ناعمیم الاحسان مجددی ہے فتو کی کی
تعریف اس طرح کی ہے :

تبيين الأحكام الصادرة عن الفقهاء في الوقائع الجزئية . (٢)

جزئی واقعات میں فقہاء سے منقول احکام کو بیان کی نے کانام فتویٰ ہے۔ .

#### افتآءادر قضاء

فتوی سے قریبی اصطلاح قضاء کی ہے، کیوں کہ مفتی بھی تھم شرعی کو بیان کرتا ہے اور قاضی بھی ،اس لئے اہل علم نے ضرورت محسوس کی کہ قضاءاورا فتاء کے درمیان فرق کوواضح کیا جائے۔

ا) مفتی کسی تھم کے بارے میں خبر دیتا ہے اور قاضی متعلق اشخاص کو اس کا پابند کرتا ہے اور اس پر اس کو لا زم قرار دیتا ہے ، چنا نچے علامہ شائ فر ماتے ہیں :

لا فسرق بین السمفتی والسحائم إلا أن المفتی مخبر بالحکم والقاضی ملزم به . (۲)
مغیر بالحکم والقاضی ملزم به . (۲)
مفتی اور حاکم ( قاضی ) کے درمیان کوئی فرق نہیں
سوائے اس کے کہ مفتی حکم کے بارے میں خبر دیتا ہے
اور قاضی اس کولا زم قرار دیتا ہے۔
اور قاضی اس کولا زم قرار دیتا ہے۔
اس لئے مستنتی کی خاص شخص کا فتو کی لازم نہیں ہوتا ،اگروہ

چاہتو وہ اس پر عمل کرے اور چاہتو کسی دوسرے مفتی ہے قوئی لے ہے۔ الله طاعت ہوتا ہے، (م) لے لئے ، کین قاضی کا فیصلہ اس پر واجب الله طاعت ہوتا ہے، (م) اس لئے اگر کسی معاملہ کے دوفریق میں سے ایک نے کسی مفتی سے رجوع کیا ہوتو اسے اس پر مجبور نہیں کیا جا سکتا ، لیکن اگر اس نے کسی قاضی ہے رجوع کیا ہوتو دوسرے فریق کو بھی اس سے رجوع کرنے پر مجبور کیا جاتے گا۔ (۵)

یوں تو قشاء اور افتاء کے درمیان فرق کے اور بھی کئی وجوہ ہیں، لیکن دونوں کے درمیان بنیادی اور جو ہری فرق یہی ہے، جس کاعلامہ شاک وغیرہ نے ذکر کیا ہے۔

ا علامه صلفی نے برازیہ کے حوالہ سے ایک فرق یہ جی کیا ہے کہ مفتی دیانت اور باطن کے اعتبار سے بھی فتوئی دیتا ہے، مثلاً:

لیکن قاضی ظاہر کے اعتبار سے ہی فیصلہ کرنے کا مکلف ہے، مثلاً:

کی مختص نے مفتی ہے کہا کہ میں نے اپنی بیوی کو کہا تھا کہ: (تو طلاق یافتہ ہے)'' انت طائق''اور کے کہ میرا مقصدان شاء طلاق

<sup>(</sup>۱) الدر المختار مع الرد ال١٩٨٠، مقدمه (٣) أدب المفتى ٣٠

<sup>(</sup>٣) شرح عقود رسم المفتى : ٢٤، كتب عيريه سباريور (٣) اعلام الموقعين: ٢٠ ١٠٠ الأحكام في تمييز الفتاوي من الأحكام للقرافي ٢٠٠

<sup>(</sup>۵) و كيت البحر المحيط للزير كيم والأل الله مزين متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مكتبه

افتاء

جوجمتر ہوتا تھا؛ای لئے اُصولیین کی ایک جماعت غیرمجند کے لئے

فتویٰ دینے کو جائز ہی نہیں کہتی ہے ، (د) البیتہ متاخرین نے افتاء

کے دائر ہ کو وسیع کر دیا ،اورایسے لوگ جوخود مجتہد نہ ہوں ،کیکن فقہاء کے اجتمادات سے واقف ہوں ان کے لئے بھی فتوی وینے کی

مخنجائش فراہم کی ، یا یوں کہئے کہ فآویٰ کی نقل و حکایت کوفتو کی ہے

تعبیر کیا جانے لگا ،اس لئے فتو کی اور اجتہاد کے درمیان فرق کو بھی

بيش نظرر كهنامنا سب بهوگا:

🏠 افقاء کا تعلق سوال ہے ہے ، عام طور پر جب کوئی

سوال سامنے آتا ہے، تو مفتی اس کا جواب دیتا ہے، اجتہاد کے لئے سوال ضروری نہیں ہے، بہت سے ایسے مسائل کے بارے میں بھی

اجتہاد کیا جاتا ہے ، جن کے بارے میں کوئی سوال نہ کیا گیا ہو، ملکہ جووا قعات ابھی پیش بی نہ آئے ہوں۔ 🏠 🛚 جوقطعی احکام ہیں ان میں اجتہاد کا دخل نہیں ،کیکن

فتوی احکام قطعیہ کے بارے میں بھی دیاجاتا ہے اور احکام ظلیہ کے یارے میں بھی۔ 🖈 اجتہاد احکام کو دریافت کرنے کا نام ہے اور افتاء

دریافت شدہ احکام کوضرورت مندمتفق تک پہنچانے کا نام ہے۔ 🖈 اجتهاد کی حیثیت ایک عام کلی کی ہوتی ہے اور فتو کی اکثر اوقات کی خاص واقعہ ہے متعلق ہوتا ہے ، ای پس منظر میں

مفتی کومتفتی کی نفسیات اوراس کے ماحول سے واقفیت کی اور بعض مرتبداس سےاستفسار کی ضرورت پیش آتی ہے،ای لئے فقہاء نے بعض ابواب جیسے ایمان وغیرہ کے بارے میں کہاہے کہ جواس شہر کا

باشندہ ہویا وہاں کی بول جال اور محاورات سے واقف ہو، ای کو (٢) • كيحًا: إعلام الموقعين : ٣٨/١

نہیں تھا، بلکہ میرامقصود جھوٹی خبردینا تھا، تو مفتی طلاق واقع نہ ہونے كافتوى دے گا،كين قاضي وقوع طلاق كا فيصله كرے گا۔(١) ٣) علامدابن قيمٌ نے ايك فرق يہ بھى لكھا ب كمفتى كے

نویٰ کی حیثیت عموی نوعیت کی ہوتی ہے، متفتی بھی اس برعمل کرسکتا ہاوردوسر بےلوگ بھی،قاضی کا فیصلہ ایک خاص واقعہ ہے متعلق ہوتا

ے، دوسرے واقعات میں بطور خوداس کوجاری نہیں کیا جاسکتا۔ (۲) افتاء کادائرہ بمقابلہ تضاء کے وسیع ہے، کیوں کہ قضاء كاتعلق بنيادى طور پرمصالح دنيا سے ہورا فياء كاتعلق مصالح دنيا

ہے بھی۔ ہے اور مصالح آخرت ہے بھی ، (۲) --- ای لئے فتو کی معاملات کے علاوہ عبادات اور آ داب وغیرہ کے بارے میں بھی دیے جائیں گے، کین مخصوص مواقع کے سوا عبادات جیسے:''نماز

روزہ کا درست ہونا اور نہیں ہونا'' کے بارے میں فیصلہ کرنا قاضی کا ٥) أكيابم فرق بيبهي بكة قاضى كا فيعله ببرحال واجب الاطاعت ہےخواہ و فریقین کےمسلک فقہی کےموافق ہو

یا خلاف،ای لئے فقہاء نے لکھا ہے کہ قضاء قاضی رافع خلاف ہوتا ہے، لینی جس مسلہ میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہو، کسی خاص مئلہ میں جب قاضی فیصلہ کردے تو وہی فریقین کے لئے واجب العمل ہوتا ہے، جب كەفتوكى كامعالمهاس سے مختلف ہے، اگر مستفتى سمي اورفقه كامقلد مواور مفتى كسي ادرفقه كااور مفتى اپني فقه كےمطابق

جوابدے دے و ستفتی کے لئے اس پھل کرنالازمنہیں۔ (م) افتآءاوراجتهاد جیا کاوم ذکر کیا گیا،متقدین کے بہاں مفتی وہی ہوتا تھا

> (۱) - ريالمحقار على الدر:۳۰۹/۳ (٣) تهذيب الفروق بهامش الفروق ٣٠/٣٠ (۵) الإحكام في أصول الأحكام :٣٢١/٣

(٣) وكيم : الفتوى نشأتها وتطورها : ١٠١/١

الوعصمة "، عصام بن يوسفُّ ، محمد بن ساعة ، ايوسليمان جوز جاتي ،

روایت اورنوا در کے علاوہ بعد کے مشائخ کے اقوال کوبھی نقل کرنے

کا اہتمام کیا گیا ہے،ای عموم کی وجہ ہےان کوفقاویٰ کہتے ہیں،گویا

بیا یک الگ اصطلاح ہے،اس سے فتاویٰ کی اُصولی اصطلاح مراد

افماء کی ذمہ داری بہت ہی نازک ذمہ داری ہے ، اس کا

اندازہ اس سے کیا جا سکتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے فتوی کی نسبت اپنے

آپ کی طرف کی ہے:قبل اللہ یفتیکم فیھن ،(المنساء:١٢٤)ایک

اورموقع پرارشاد ہے:قبل اللہ یفتیکم فی الکلالة ،(النساء :١٤٦)

گویاالله تعالیٰ کی ذائب خودمفتی ہے، پھرالله تعالیٰ نے اپنے منشاء کی

تشريح وتوضيح ايني نمي محمد رسول الله ﷺ كوحواله كى ، ليبيين لسلنساس

مانزل اليهم ، (النعل ٣٣) بديان وضاحت كى ذردارى آب عظم

کے بعد ہرعبد کے علاءار باب افتاء کے حصہ میں آئی ہے،اس سے

اندازه کیا جاسکتا ہے کہ فتی گویا خود شارع کا نائب ہے،اوراس کی

طرف سے احکام شرعیہ میں لوگوں کی رہنمائی کرتا ہے ، ای لئے

علامه ابن قیمؒ نے لکھا ہے کہ مفتی کواس بات کا خیال رکھنا جا ہے کہ

اورامام نوویؓ نے لکھا ہے کہ مفتی اللہ کی جانب ہے رائے کا

وليعلم المفتي عمن ينوب في فتواه . (٢)

المفتى موقع عن الله تعالىٰ . (٣)

فتوی دینے میں وہ کس کا قائم مقام ہے؟

اظهاركرتاب :

(۲) اعلام الموقعين: ۱۱/۱۱

منصب افتاء كي ابميت اور كارا فتاء كي نزاكت

فآویٰ کے نام ہے جو کتابیں کھی گئی ہیں ، ان میں ظاہر

ابراہیم بن رستم مروزیؓ اور بعد کے اہل علم ہیں۔

111

دوسری کتابوں کا ہے،ان کو''نوادر'' کہتے ہیں،جن احکام کی بابت

ا مام صاحب اورآپ کے تلاغہ ہی رائے منقول نہیں ہے، بلکہ بعد

کے مشائخ اور اہل علم نے ان میں استنباط وانتخر اج سے کا م لیا ہے،

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

(۱) شرح مهذب: ۱/۳۹/۱ مقدمه

(٣) شرح مهذب ٢٠/١٠، مقدمه

اس بارے میں فتویٰ دینا جا ہے، چنا نچہ ام نوویؒ فرمارتے ہیں:

قاموس الفقه

لا يسجوز أن يفتي في الأيمان والإقرار ونحوهما مما يتعلق بالألفاظ إلا أن يكون من أهل البلد اللافيظ أو متنزلا منزلتهم في الخبرة بمرادهم

عرف ہے واقف ہو۔

فآویٰ کے نام سے مطبوعہ کتابیں

من ألفاظهم وعرفهم فيها . (١)

ایمان ، اقرار اور اس طرح کے اُمور جو الفاظ ہے

متعلق ہیں ، میں ای کے لئے نتویٰ دینا جائز ہے جو

بولنے والے کے اہل شہر میں سے ہو، یا کم \_ کم اہل

شہر ہی کی طرح ان کی تعبیرات اور بول حال کے

بہت ی کتابیں فاویٰ کے نام سے چپی ہوئی ہیں ، جیسے

خلاصة الفتاوي ، فآوي ابوالليث سرقندي ، فآوي منديه اور فآوي

قاضی خال وغیرہ ، عام طور پرلوگوں کو اچنجا ہوتا ہے کہ ان میں

غاص اصطلاح ہے،اوروہ بیرکہاستنادواعتبار کے لحاظ ہے کتابوں کو

تین در جوں میں تقتیم کیا گیا ہے ، اول درجہ امام محمد کی چھ کتابوں کا

ہے، جنھیں ظاہر روایت کہا جاتا ہے، دوسرا درجہ امام صاحب کے

شاگردوں کی تالیفات اور خود امام محمد کی ظاہر روایات کے علاوہ

ان مسائل کوفقادی اور واقعات ہے تعبیر کرتے ہیں ،ان مشائخ میں

اصل میہ ہے کہ حنفیہ کے یہاں فآوی اور واقعات کی ایک

سوال وجواب نہیں لیکن انھیں'' فآویٰ'' کا نام دیا گیا ہے۔

ای لئے نتویٰ ویے میں بہت احتیاط کرنی چاہئے ،رسول

کہتم میں جو مخص فتویٰ دینے میں جری ہووہ دراصل

دوز خ پرجری ہے۔(۱)

ابن الى ليل مع منقول ب: "ميس في اليك سوبيس انصارى

صحابہ ﷺ کو دیکھا کدان میں سے ایک سے کوئی مسله دریافت کیا

جاتا تو وہ دوسرے کا ، دوسرا تیسرے کا حوالہ دیتا اورای طرح ایک دوسرے ہے رجوع کرنے کی تلقین کرتا ، یہاں تک کہ بیسوال پھر

يما فحض كى طرف اوث آتا "(٢)ان بى سے منقول ہے كە صحاب دارا کا حال بیتھا کہا گرانھیں کوئی حدیث یاد ہوتی تو ان کی خواہش ہوتی کہان کے بجائے ان کا بھائی اس روایت کونقل کر دے اور کسی ہے

کوئی مسئلہ دریافت کیا جاتا تو وہ حیاہتا کہ اس کے بجائے اس کا بھائی بتادے،حضرت عبداللہ بن مسعود ﷺ اورا بن عباس ﷺ سے

مردی ہے کہ جو محض ہر سوال کا جواب دے وہ مجنون ہے ، امام

ابوحنيفة كهاكرت تصكه أكمعلم كيضائع موجاني كاخوف ندموتاتو نوی نه دیتا، امام ما لک کا حال بینها که از تالیس مسائل پوچھے گئے

توبتیں کے بارے میں کہ دیا کہ مجھاس کاعلم نہیں ، ایک مسلہ کے جواب کے بارے میں فر مایا: مجھے معلوم نہیں ، امام شافع کہتے ہیں

كەنتۈكى كى جوصلاحيت اورمطلوبه استعدادسفيان بن عيينه مين تقى ، میں نے کسی میں نہیں دیکھی ،لیکن میں نے ان کوفتو کی سے جتنا زیادہ

بچتے ہوئے دیکھاکسی کونبیں دیکھا،اثرم ناقل ہیں کہ میں نے امام الركوبهت سے مسائل میں كہتے ہوئے و يكھا: مجھے نہیں معلوم،

سفیان ابن عیبینداور محون کہتے ہیں کہ فتوی دینے میں جری وہی

ہوسکتا ہے جو کم علم ہو،عطاء بن سائب تابعی ہیں ان کا بیان ہے کہ

میں نے بہت سے لوگوں کود یکھا کہ ان سے کسی چیز کے بارے میں سوال کیا جاتا تو گفتگو کرتے ہوئے ان برلرزہ طاری ہوجاتا، (۳)

اس سے اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ سلف صالحین افتاء کے سلسلہ میں ئس قدرا حتياط برتے تھے۔

فتوى عهد نبوى على مين يد ظاہر ہے كدأ مت ميں سب سے پہلے مفتى رسول الله عظما

تھے،علامہ ابن قیمٌ فرماتے ہیں:

وأول من قام بهذا المنصب الشريف سيد

المرسلين الخ . (٣) آپ ﷺ کی شان میتی که آپ ﷺ کی ہر بات وی برجنی اور منثاءر بانی کی تر جمان ہوتی تھی، وماینطق عن الھوی إن ہو الا

وحسى يوحى ، (النجم ٣-٣) تيز ارشاد ب،ان اتبع الا مايوحى السی، (بونسس:١٥) اس كئي بيات تو ظاهر بكر بنيادي طور بر آپ ﷺ کے فاویٰ وی کی بنیاد پر ہواکرتے تھے، لیکن کیا آپ ﷺ

اجتباد سے بھی فتوی دیتے تھے؟اس سلسلہ میں اہل علم کے درمیان اختلاف ب، امام ما لك ، امام شافعي ، امام احد ، امام ابويوسف اور اکثر اُصولین اس کے قائل ہیں کہ آپ ﷺ حکام شرعیہ میں بھی اجتهادیر مامور تھے، (۵) یہی رائے امام رازی اور قاضی بیضاوی کی

(۲) شرح مهذب:۱/۴۹ ۱۱/۱: اعلام الموقعين (۳) (۲) و كيم السمحصول للرازى : ۲، قسم : ۳، ونهاية السول شرح منهاج

بھی ہے، (۲) امام غزائی کے نزویک بھی یہی راج ہے، (۷) امام

سرهی نے امام ابوصیفہ کے نقطہ نظری اس طرح صراحت کی ہے کہ

 (۳) ملخص از: شرح مهذب: ۱/۳۱-۳۰ (۵) ويعيم: تيسير التحرير: ۱۸۵/۳ كشف الاسرار للبخاري: ۳۸۲/۳

(۱) سنن الدارمي: ا/ عد

الوصول للأستوى:٣٠٣/٣، منهاج الوصول للبيضاوى:٢ ١٤ محكم دلائل سے مزين متنوع (4) المستصفى:۳۵۵/r و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مكتبہ

قاموس الفقه

حضور ﷺ اس بات پر مامور تھے کہ کسی بھی واقعہ میں وحی کا انظار كرين،اگرانظارك باجودوى كانزول نبين بوتاتوية پ علاك

لئے رائے اور اجتہاد برعمل کرنے کی من جانب اللہ اجازت ہوتی ، البنة اگرآپ على اجتهاد ميں چوک ہوتی تو من جانب الله

متوجه فرمادیا جاتا؛ لہٰذااگرآپ ﷺ نے کسی امر کی بابت اجتہاد فرمایا ہواوراللہ تعالی کی جانب ہاس پر کوئی تنبیہ نازل نہ ہوئی ہوتو بیاس

اجتهاد کے طعی ہونے کی علامت ہے۔(۱) آپ ﷺ ے ایک خاتون نے اپنے مرحوم والد کے بارے میں

پوچھاجو ج نہیں کر پائے تھے، کہ کیا میں ان کی طرف سے ج کر سکتی ہوں؟ آپ ﷺ نے ان سے دریافت فرمایا: اگر تمہارے والد پر قرض ہوتااورتم اے اوا کرتی ،تو کیا بیکا فی نہ ہوتا؟ انھوں نے کہا: ہاں! آپ على فرمايا: الله كارين زياده قابل ادائيكى ہے۔(١)

م بوسہ لے لیتو کیااس کا روز ہ ٹوٹ جائے گا، آپ ﷺ نے فرمایا کہ اگرتم یانی ہے کلی کرواور اے حرکت دو، تو کیا اس کے پینے والمسيمجهم إوكراً أرايت لو تمضمضت بماء ثم مججته أكنت الدوب ؟ (٢) كويايين كى تمهيد منه من يانى ۋالنے برآپ الله ك

اسی طرح حفزت عمر ﷺ نے دریافت فرمایا: کوئی روزہ دار

جماع کی تمہید بوسہ کو قیاس فر مایا ، -- اس لئے تیجے یہی ہے کہ رسول الله ﷺ ان واقعات ميں، جن ميں وحي ناز ل نہيں ہوا كرتى

تھی اجتہاد فرمایا کرتے تھے اور اجتہاد کی بنیاد پر فیصلے کرتے تھے، چنانچەرسول الله ﷺ كے فآو كى كوعلامدا بن قيمٌ نے اعلام الموقعين کے (جدد بہ صفحہ: ۲۷ تا ۱۹۴۷) میں جمع کرنے کی کوشش کی ہے، اور

مولا نا عبدالرحن حيدرآ بادي مظاهري نے'' فآوي الرسول ﷺ''

کے نام سے انہی روایات کی مخفر تشریح کی ہے، جس کا اُردوتر جمہ

"فرامن رسول ﷺ" كے نام سے شائع ہوچكا ہے، يد ١٢٩٧

ارشادات نبوی عظم بر مشمل ہے، افسوس کے مرتب نے احادیث کی

تخ ج نبیں کی ہے، بلکه ابن قیم کے اجمالی حوالوں پراکھا کیا ہے، اگر آئندہ ایڈیشن میں احادیث کی تخریج بھی ہوجائے تو اس کی

افادیت دو چند ہوجائے گی۔

عبد نبوی میں رسول اللہ عظی کی اجازت سے صحاب اللہ علیہ بھی فتویٰ دیا ہے ، بعض صحابہ تو وہ تھے جن کو آپ ﷺ نے کسی جگہ د ین وانظامی اُمور کا ذ مه دار بنا کر بھیجا ، جیسے حضرت علی ، حضرت

معاذین جبل، حضرت مصعب بن عمیر ﷺ وغیرہ، ظاہر ہے کہ جن مسائل کے بارے میں قرآن وحدیث میں کوئی صراحت موجود نہیں ہے، وہاں پید حفرات اپنے اجتہاد اور رائے ہی سے فتو کی دیا

کرتے تھے،کیکن اس کےعلاوہ بعض دیگر صحابہ ﷺ بھی عہد نبوت میں فتویٰ دیا کرتے تھے، ظاہر ہے کہ ان کا بیمل آپ للے ک اجازت ہی پرمبنی رہا ہوگا اور یقینا اس سے ان کی تربیت بھی مقصود

ہوگی ، چنانچہ قاسم بن محمد بن ابی بکر سے مروی ہے کہ حضرت ابو بکرو عمروعثان وعلی ﷺ عبد نبوی ﷺ میں بھی فتوی دیا کرتے تھے، (۴) سهل بن ابی مثمه راوی میں که عبد نبوی ﷺ میں نین مهاجر صحابہ حضرت عمر ، حفزت عثمان اور حفزت على ﷺ اور تين انصاري صحابة حفزت اليا

بن كعب،حضرت معاذبن جبل اورحضرت زيد بن ثابت الله فتوكاويا

کرتے تھے، (۵) ای طرح عبدالرحمٰن بنعوف ﷺ کے بارے میں مروی ہے کہ وہ بھی ان لوگوں میں شامل تھے جوحضور ﷺ کے

(۲) صحیح بخاری ، مدیث تمبر: ۳۱۵ ، صحیح مسلم ، مدیث تمبر: ۱۱۲۸ (٣) طبقات ابن سعد:٢٣٥/٣

1) . وكيح: أصول السرخسي:٢/١٩٢/كشف الاسرار:٣٨٦/٣ ) سنن ابی داؤد، صه تنبر: ۲۳۸۵

سیر اعلام النبلام ﷺ دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

زمانہ میں فتویل دیتے تھے، (۱) غرض کہ حضور ﷺ کے زمانہ میں بھی صابد الله فآوي دية تصاوراجتهاد عام ليت تص مخواه قاضي ہویا نہ ہو، اس کو علامه آیدی اور ملامحتِ الله وغیرہ نے ترجیح دی

عهد صحابه رفية من

یہ بات ظاہر ہے کہ گوسحابہ رہے سب کے سب عدل اورورع وتقویٰ کے اعلی معیار پر ہیں ،لیکن وہ سب مقام افتاء پر فائز نہیں ہے؛ بلکہائیک محدود تعدادتھی جوفراوی دیا کرتی تھی ،اس میں ایک تو

ان کی احتیاط کوخل ہے، دوسرے صلاحیت اور استعداد میں تفاوت كو، تيسر ت تقتيم كاركو، دين اورأمت ہے متعلق مختلف ذمه داريال صحابه کرام ﷺ انجام دیتے تھے ،تعلیم وتعلم ، دعوت و جہاد ، انتظام و

الفرام اورتربيت وتزكيه وغيره ، اى نسبت سے ايك محدود تعداد علم و تحقیق ،اجتهاد واستنباط اور قضاء وا فیآء کے کام میں مشغول ہوئی ، ان حفرات کواس زمانه میں قراء کہاجا تا تھا۔ (۲)

علامدابن قيمٌ ن تفصيل سان كاذكركيا ب،ان كي حقيق ے کہ مجموعی طور پر ۱۳۰ سے کھے زیادہ صحابیات دی فقاویٰ

دية تع، پرانهول في انصل تين حصول مي تقسيم كيا بي، مكوين، موسطین اورمقلین — مکثرین ہے مراد وہ صحابہ ﷺ، ہیں جنھوں

نے کثرت سے فقاو کی دیئے ہیں ، بیسات صحابہ ہیں: حضرت عمر ، حفرت على ، حفزت عبدالله بن مسعود ، ام المؤمنين حفزت عا كشه،

حفرت زید بن ثابت ،حفرت عبدالله بن عباس اور حفرت عبدالله بن عرائل علامدابن حزم كے بقول ان ميں سے ہراكك ك

فآویٰ اس قدر ہیں کہ اگر انھیں جمع کیا جائے تو ایک مخیم جلد تیار ہوجائے ، (۴) ---- راقم الحروف کا خیال ہے کہ ای فہرست <sup>ہی</sup>ں حفرت ابو ہریرہ ﷺ کا نام بھی آنا جا ہے، بقول بحرالعلوم وہ حضور ﷺ

ك ز ماند مين بھى فتوى ديتے تھے اور آپ على كے بعد بھى \_(۵)

علامدابن قيمٌ في حضرت ابو ہريره ﷺ كے بشمول بيس صحابه کوفتاوی کے اعتبار سے متوسطین میں شار کیا ہے، جن میں حضرت

ابو بكر، حضرت عثمان غني ، حضرت انس ، حضرت ابوسعيد خدري ، حضرت ابوموی اشعری ،حضرت معاذبن جبل ﷺ اورام المؤمنین حفرت امسلمہ شامل ہیں مقلین لعنی کم فتوی دینے والے سےوہ

لوگ مراد ہیں، جن سے دو چارمسائل منقول ہیں، بقول ابن قیمُ ان تمام حضرات کے فقاد کی کوجمع کیا جائے تو ایک مختصر جزء میں آ جائے ، ابن قيمٌ نے اس سلسله ميں ايك سو تجييں صحابداور صحابيات رضي الله

عنہم کے نام ذکر کئے ہیں ، جن میں خواتین جنت کی سردار حضرت فاطمه "، نواسئه رسول حضرت حسن عظيه ، حضرت حسين عظيه اورا كثر امهات المؤمنين رضي الله تعالى عنهم شامل بيں \_(١)

الله تعالیٰ جزائے خیر دے ڈاکٹر رواس قلعہ جی کو کہ انھوں نے موسوعہ فقہ کے نام سے صحابہ اللہ کے فقاویٰ کو جمع کرنے کا بہت ہی مبارک اور مسعود کام شروع کیا ہے اور اب تک حضرت عمر ر معرت علی رہے، حضرت عائش اور متعدد صحابہ کے قراوی ان

بن حسن كي "موسوعة آثار الصحابه" بهي ايك برا كارنامه، جس میں تمام صحابہ ﷺ کے نتاویٰ کا احاطہ کرنے کی سعی کی گئی ہے،

کے ذریعہ جمع ہو گئے ہیں ، ای طرح شیخ ابوعبداللہ سید بن مروی

(۱) سير اعلام النبلاء: ۱/۲۸

(۲) الإحكام في أصول الأحكام للآمدي: ٣٢٥/٣٠ فواتح الرحموت مع مسلم الثبوت: ٣٤٥/٢

(٣) و يَعِينَةُ: مقدمه ابن خلدون:٣٥٣ طبع:وارالفكر، بيروت (٣) أعلام الموقعين: ١٢/١ (۵) ﴿ يَمِنَ النواتيب الإدارية للكتاني ٢١٠/٢.

(1) ا<mark>علام الموقعين :۱۳</mark>/۱۳ ا يے مزين متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

کے اہل علم کوصحابہ کرام ﷺ کے فتاوی اور اجتہادات سے استفادہ کا موقع ملے گا، اورسلف سے علمی رابطہ زیادہ بہتر طور پراستوار ہوسکے گا، خاص کرفقہ حنق اور فقہ مالکی جس میں صحابہ کے فقاو کی کوخصوصی اہمیت حاصل ہے ، کے لئے صحابہ کے فناوی اور آثار کی ترتیب خصوصی اہمیت کی حامل ہے۔

بیہ بزی محمود اور قابل تعریف کا وشیں ہیں، جن کے ذریعیہ موجودہ عہد

تابعين اورتبع تابعين كيعهدمين

صحابہ کے بعد تابعین اور تبع تابعین کا دور فقہ وفراوی میں خصوصی اہمیت کا حامل ہے، ائمہ مجتبدین اور بعد کے فقہاء نے ان فآویٰ نے خاص طور پر استفادہ کیا ہے، مکہ میں اما مجاہدٌ، عکر میّہ، اور عطاء بن ابي ربالح ،فقهاء مدينه مين سعيد بن المسيبُّ ،عروه بن زبيرٌ ، قاسم بن محدِّن أسليمان بن بيارٌ ، نافعُ ، ابن شهاب زهريٌ اورعمره بن عبدالرحمٰن انصاريةٌ (شاكرده ام المؤمنين حضرت عا نشرٌ) فقها ءكوفيه میں علقمه بخخی ٌ،مسروق ہوا تی ، ابراہیم تختیٌ ، عامرٌ 'قعمیٌ ، حماد بن سليمانٌ ، فقهاء بعره مين مسلم بن بيارٌ ،حسن بفريٌ مجمد بن سيرينٌ ، قَادَةُ ، يمن مِن طاوَسٌ ، شام مِن ابوادرلين خولا كُيَّ ، ابن ذ وَيبٌ ، دمثق ميں رجاء بن حيوةٌ اور كمولٌ دمثق اور مصرميں يزيد بن حبيبٌ اورعمرو بن حارثٌ کے فآو کی کوخاص شہرت اور مقبولیت حاصل ہو تی۔

عهدزرس

دوسری صدی جحری فقہ وفتا و کی اور اجتہاد واشنباط کے لحاظ

ے سب سے زریں دور کہلانے کامشتق ہے،جس میں ایسے ائمہ مجتدین پیدا ہوئے جنھوں نے فقہ و فاویٰ کا نہایت ہی نمایاں

کارنامہ انجام دیا،اورایک بڑے گروہ نے ان کی اتباع و پیروی اور · اقتداء وتقليد كارات اختيار كيا، أنهيل مين امام الوحنيفية، امام ما لكّ،

بیں جن کی فقہ کو اُمت کے سواد اعظم نے اپنی چیٹم محبت کا سرمہ بنایا،

پحرامام ابل شام امام عبدالرحمٰن اوزاعیؒ اورامام ابل مصرامام لیث بن سعدٌ محمد بن عبدالرحمٰن ابن ابی لیل ٌ قاضی کوفد ، کوفد کے ایک اور فقیہ سفیان توری ( ۹ - ۲۱ اه ) بھی ای دور کے فقہاءاور اربابِ افآء میں سے ہیں،امام زید بن علی (۸۰-۱۲۳) جن کی فقہ کوزید سے نے

اختیار کیا ، امام جعفر صادق (۸۰-۱۴۸ه ) جن کی طرف شیعه المداني نقد كي نسبت كرت بين بهي اى عهد تعلق ركت بين، دوسری صدی ہجری کے بعد اصحاب ظواہر کے سرخیل امام واؤد بن

على اصبها في (٢٠٢- ٢٠١ه) نه ايك شے دبستان فقد كى بنيا در كى، اور چوتھی پانچویں صدی ہجری میں علامہ ابن حزم ظاہریٌ (۲۸۳-۳۵ ۵) اس دبستانِ فقد کے سب سے بڑے ترجمان بن کرا بھر ہے،لیکن عملاً ائمہار بعد،امام جعفرصا دق ٔاورزید بن علیٰ ہی کی فقہ باتی رہی ، دوسرے مکا تب فکر دوسری صدی جمری سے بانچویں صدی بجری تک معدوم ہو کررہ گئے۔

موجوده دورمين كارافتاء

ان تفصیلات کی روشنی میں یہ بات کہی جاسکتی ہے کہ موجودہ دور میں جولوگ منصب افتاء پر فائز ہیں وہ اپنی صلاحیت اور استعداد كاعتبارے تين طرح كے كام انجام دے دہے ہيں:

یعنی جن مسائل کے بارے میں فقہاء کی رائے منقول نہیں ہے،اوروہ اس دور کے پیدا ہونے والے مسائل ہیں،فقہاء کے مقرر کے ہوئے اُصول وقواعد کی روشی میں ان کے بارے میں رائے قائم کرنا ، کول کہ ہرعہد میں نے مسائل پیدا ہوتے رہیں مے،جن کا شرعی حکم متعین کرنا علاء کی ذمہ داری ہے،اور بیشر بیت

> امام شافعیؓ ،امام احمد بن حنبل ؓ ،اہل سنت کے چاروں ائمہ مجتمد بن منافعہ منافعہ کے خاروں انکہ مختلفہ بن اسلامی کے امری ہونے کالازی تقاضا ہے۔ مات کا محسمان مصن

۲- ترجح

119

سے رو کنا ایا امرے جو قیامت تک جاری رہے گا، چنانچ رسول

افتاء

الله صلی الله علیه وسلم کے بعد بیفریضہ اس اُمت سے متعلق کر دیا حمیا ے، بلکہ یہاس أمت كامقصد وجودے:

كُنتُمُ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخُرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ

وَلَنَّهُونَ عَنِ الْمُنْكُرِ وَلُومِنُونَ بِاللهِ . ( آل عمران:١١٠) امر بالمعروف اور نهی عن المنكر كی صورتوں ہی میں سے ایک

فتوی دینا بھی ہے؛ کیوں کہ فتوی کے ذریعدلوگ حلال وحرام سے واقف ہوتے ہیں ، اور حلال کو اختیار کرنے اور حرام سے بچنے کی

توفیق میسرآتی ہے،اس پس منظر میں سوال یہ ہے کہ فتویٰ دینے کا

شری تھم کیا ہے ، --- شریعت کے اُصولی احکام اور اجتہاد کے سلسله میں فقہاء کی توضیحات سے معلوم ہوتا ہے کہ حالات اور

مواقع كاعتبارى فتوى دين كاهم مخلف بوكا: 🖈 بعض صورتوں میں نتوی دینا مفتی پر فرض مین ہے، یعنی اگر مفتی فتوی دینے سے انکار کردی تو گنهگار ہوگا میاس صورت میں ہے جب کہ وہ خور حکم سے واقف ہو، یا کم سے کم واقفیت حاصل کرنے کی صلاحیت رکھتا ہو،اس کے سوا کوئی او مخفس نہ ہو جواس مئلہ کا جواب دے سکے، تیسرے وہ مسئلہ پیش آ چکا ہو، محض فرضی

اورب فائده سوال نه مو، چنانچه امام نوویٌ فرماتے ہیں: فإذا استفتى وليس في الناحية غيره تعين عليه الجواب ..... ولو سأل عامي عما لم يقع لم يجب جوابه . (١)

جس مخص سے سوال کیا جائے اگر علاقہ میں اس کے سواکوئی اورمفتی موجود نه ہوتو پیہ بات متعین ہے کہ اس کے لئے جواب دیناواجب ہے ....اورا گر کسی عامی نے الی بات کے بارے میں سوال کیا جوابھی واقع

یوں تو بعد کے فقہاء نے متقدمین کی اختلافی آراء کے بارے میں ترجیحات متعین کردی ہیں، کین ترجیح کی ایک اساس کسی رائے کا اپنے عہد کے عرف اور اس زمانہ کے مصالح کی بنیاد علماء

نے نصوص پڑئیں رکھی ہو، بلکہ وہ مصالح پرمٹنی ہوں ،ان کے بارے میں اپ عہد کے حالات کوسامنے رکھ کر فیصلہ کریں ،اس کے لئے بعض اوقات ایک فقہ سے دوسری فقہ کی طرف عدول بھی کرنا پڑتا

ے، کیکن میرحقیقت میں عدول نہیں ہے، عدول وہ اختلاف ہے جو دليل وبربان پربني ہو، كمي خاص رائے كوتقاضا ءعمروز مان كے تحت اختیار کیا جائے تو بیرحقیقت میں عدول نہیں ، اور علامہ شامیٌ وغیرہ

في مختلف مقامات براس سلسله مين اشاره كيا بـــ m- نقل فتو ی تيسرا كام بيہ كه جس فقه كا مقلد ہو،اس فقه كے مطابق

جوابات نقل کرد ئے جا کیں۔

موجودہ دور میں ارباب افتاء سیتیوں طرح کے کام کررہے ریں الیکن بہتر صورت میہ ہے کہ پہلی دونوں ذمہ داریاں انفرادی طور پرانجام دینے کے بجائے اجتماعی طور پرانجام دی جا کیں، چنانچہ اى كئة ج كل نقبى مجامع (فقدا كيدُميان) كى تشكيل عمل مين آئي

ہے،اور بدعالم اسلام میں بھی اورخود ہندوستان میں بھی بردی مفید خدمات انجام دے رہی ہیں۔ فتویٰ – شرعی احکام

رسول الله صلى الله عليه وسلم يرنبوت كاسلسله كمل ہوچكا ہے، کین امر بالمعروف اورنبی عن المئکر یعنی نیکی کی وعوت ویتا برائی

(۱) شرح مهذب:۱/۳۵، مقدمه

أصول إفتاء يركتابين

جس طرح احکام کے اشنباط اور اجتباد کے لئے اُصول مقرر کئے گئے ہیں،ای طرح اہل علم نے فتویٰ دینے کے أصول پر بھی قلم اٹھایا ہے،اورانھیں منضبط کرنے کی کوشش کی ہے،اس فن کو عام طور پر

"دسم المفتى" ستعيركياجاتاب،جس مين فتوكى كابميت، فتوی کا شری تھم، فآوی نویس کے اُصول وقواعد،مفتی کی صفات

وغیرہ موضوعات پر بحث کی جاتی ہے، حقیقت سے اراس فن پر کم کام ہوا ہے ، اور چند ہی کتا ہیں کھی گئی ہیں ، جن میں ہے اہم

> كتابين بيربين: 🖈 الفقيه والمتفقه :

حافظ خطیب بغدادی (م:۲۳ ه )۔

🖈 أدب المفتى والمستفتى : حافظ تقى الدين ابن صلاح (م:٦٣٣ هـ) \_

차 آداب الفتوى والمفتى والمستفتى:

امام نووی (م:۲۷۲ھ)۔

☆ الفتيا و مناهج الإفتاء :

منمس الدين محمود اصفهاني (م: ۴۴ ۷ ه )\_ الإحكام في تمييز الفتاوى: امام ابوالعباس احمر قرافی۔

إعلام الموقعين:

علامهابن قیم جوزی (م:۵۱ ۷ هـ) به

☆ الفتوئ في الإسلام: علامتر الدين قاض زاده (م: ٩٨٨هـ)\_

ने منار أهل الفتوى وقواعد الإفتاء بالأقوى : علامهابراجيم لقاني ماكلي\_

(٢) ويكيح: شرح المنهاج للمحلى:٣١٣/٣

(٣) ويحضّ : الفتاوى نشأتها وتطورها : ٢٢٠/٢

ہی نہیں ہوئی ہتو اس کا جواب دیناوا جب نہیں۔ اب اگرابیا سوال ہے جس میں تاخیر سے بھی عمل کی منجائش

ہوتو جواب میں تا خیر بھی کی جا کتی ہے، اور اگر فوری حل طلب مسئلہ ہوتو فوری طور پر اس کا جواب دینا یا اس کے جواب کو تلاش کرنا واجب ہے، گویا مجھی فتو کی کا جواب دیناوا جب علی الفور ہوتا ہے اور

مجھی واجب علی التراخی، جیسا کہ اجتہاد کا حکم ہے۔(۱) 🌣 اس علاقه میں ایک سے زیادہ مفتی موجود ہوں اور مئلها تنازياده عاجلانه نههو كها گروه جواب نهوے تو ضرورت مند

اس موقع پرمطلوب عمل ہے محروم رہ جائے ،تو فتوی دینا فرض کفاریہ ہے،جیبا کہ امر بالمعروف کاحکم ہے کہ اگر کی لوگ امر بالمعروف كى صلاحيت ركضے والےموجود مول تو ہراكك كے حق ميں بيفرض

کفامیرکا درجه رکھتا ہے، اس پس منظر میں بعض فقہاء شوافع نے لکھا ب كەسفرشرى كى مسافت كے بقدرعلاقد ميس كم سے كم ايك مفتى ضرور ہونا جائے۔(۲)

🖈 جومسائل ابھی پیش نہیں آئے ہیں اوران کے بارے میں وریافت کیاجاے تواس کاجواب دیناواجب نہیں مستحب ہے۔(۲) 🏠 🧠 جو خص مسئلہ سے واقف ہی نہ ہو یا واقف تو ہو ؛ لیکن

قر آن وحدیث کے نصوص اور اجماع کے مقابل اور اس کے علی الرغم اپنی رائے رکھتا ہوتو اس کے لئے فتو کی دینا حرام ہے، کیوں کہوہ خود

غلطی پر ہے،اورفتویٰ دے کر دوسروں کو بھی غلطی پرا کسار ہاہے۔ 🖈 جومسائل پیش نہیں آئے ہوں ، اور بہ ظاہران کے

پیش آنے کی تو قع بھی نہیں ہے،الی بے فائدہ چیزوں کے بارے میں سوال کرنا اور جواب دینا مکروہ ہے۔(۴)

(1) ويكهي : كشف الاسرار: ٣٦/٣

(٣) وكيحة: كشف الاسرار: ٢٤/٣-٢٦-٢١ التقرير والتحبير: ٢٩٢/٣ محكم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مكتبہ

افطار

🖈 عقود رسم المفتى:

علامهابن عابدین شامی (م:۲۵۲ هـ)\_

علامهاحم حموی (م:۹۸ • اه)۔

🖈 صفة الفتوى والمفتى والمستفتى:

ان کے علاوہ مختلف اہل علم نے اپنی فقبی تالیفات میں افتاء

ادراستفتاء کے آ داب پرمستقل عنوان قائم کیا ہے ، اورمختصر طور پر أصول افتاء پر روشنی ڈالنے کی کوشش کی ہے، اس سلسلہ میں علامہ

خیرالدین رملی کی'' فآویٰ خیریه'' علامه سراج اودی کی'' فآویٰ سراجيهٔ 'اورقاضي خال کي'' نآوي خانيهٔ 'نيز علامه هسکفي کي'' درمخار''

ادراس پرابن عابدین شامی کے حواثی خاص طور پر قابل ذکر میں ، أردومين متقل حيثيت ساسموضوع برببت كم قلم الهاياكياب،

ای پس منظر میں راقم الحروف کی خواہش پرعزیز گرامی مولا نا محمہ شهاب الدین سیلی ( بی ، ایج ، ڈی ، عثانیہ یونیورٹی ، حیدرآباد )

نے"اناء - ادکام وآداب (صفحات: ۱۲۸) کے نام سے ایک

مخقر مر جامع تحرير مرتب كى ب، جيسسماه مين المعبد العالى الاسلامى حيدرآباد نے شائع كيا ہے، البته علامه شامى كى شرح عقود

رسم المفتى كوبعض علماء نے أردوز بان كا جامه پہنايا ہے،اس سلسله

میں مولا نامفتی سعیداحمہ پالنچ ری (استاذ دارالعلوم دیوبند) اورمفتی

محمسلمان منصور پوری (استاذ حدیث جامعه قاسمیه شابی مراد آباد) کی ضدمات خاص طور پر قابل ذکر میں مولانا پالنوری نے " آپ

فوی کیے دی؟ " کے نام سے عقو در سم المفتی لینی متن کے اشعار کا سلیس اُردوتر جمه کیا ہے، پھراس کی شرح اس طرح کی ہے کہ علامہ

شامی کی شرح عقو د کانچور آجائے، گویامتن کا ترجمہ ہے اور شرح کی ترجمانی ، نیز کتاب کے اخیر میں کتاب میں ندکور مخصیتوں کے

(۱) الفهرس الابجدي لشرح الصغير: ٨٩٨ مطوع: دار المعارف ممر

تراجم اور کتابوں کے تعارف پرمشتل بہت ہی مفیر ضمیہ ہے، -مولا نامنصور بوری نے اس میں آنے والے اُصولوں کومتع کرنے

اورمثالوں پرمنطبق کرنے کی بہت ہی مفید کوشش کی ہے۔

افضاء

عورت کے بیشاب کے راستہ کے تولید کی راہ سے ل جانے کوکہاجا تاہے،(۱) بدا کی طرح کی بیاری ہے، فقہاء نے اسے عیب میں شار کیا ہے، پہلے زمانہ میں جن زرخر پد غلاموں اورلو تا ہوں کی تجارت ہوا کرتی تھی ان میں لونڈی میں یہ ایک طرح کا عیب ثار کیا

جاتا تھا اور اگر وا تفیت کے بغیر کسی مخص نے الی باندی خرید کرلی تو اسے حق حاصل تھا کہا ہے واپس کردے ، (۲) جے فقہ کی اصطلاح مین منارعب " كہتے ميں ،امام مالك كے يہال اس مرض كى وجد ے شوہر نکاح مستر د کرسکتا ہے ، امام ابوحنیفہ اور بعض فتہاء کے

لئے طلاق کی صورت میں الی عورت سے نجات پانے کا ایک راستهموجود ہے۔(۳)

یبال مردکونکاح مستر دکرنے کاحق نہیں ہے،اس لئے کہاس کے

افطار

روزہ کی ابتداء کے بعد کھھ کھانے پینے اور روزہ کے منافی كام كرنے كو كہتے ہيں ، بداگر روزہ كے درميان آفاب غروب ہونے سے پہلے ہوتو روز ہ ٹوٹ جائے گا اور وقت کی سخیل کے بعد غروبِ آ فآب کے وقت ہوتو روز ، کمل ہوجائے گا، ان دونوں ہی کوفقهاء'' افطار'' سے تعبیر کرتے ہیں اور عرف میں زیادہ تر اس دوسری صورت کوافطار کہتے ہیں۔

(٢) الفقه الأسلامي و ادلته:١٥١٨،٥١٢/١٠ انواع العيوب

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

(r) الشرح الصغير :r/42%

#### افطار میں عجلت

رسول الله صلى الله عليه وسلم نے افطار میں عجلت اور غروب آفآب کے بعد تاخیرے پر ہیز کرنے کا تھم دیا ہے اور اسے زوال وانحطاط کا چیش خیمه قرار دیا ہے، (۱)اس لئے کہاس ہے گویاروز ہ داراس حقیقت کا اظمار کرتا ہے کہ میرا بھوکا پیاسار ہنا کچھاس وجہ ہے نہیں تھا کہ میں اس ہے بے نیاز اورمستغنی تھا بلکہ محض رضاء خدادِندی کی جبتو کے لئے اور اب جول ہی اس کی طرف سے بروانة اجازت حاصل مواج، میں بتاباندان بشرى ضروريات اورتقاضوں کی طرف دوڑر ہا ہوں۔

#### مستحب افطارا وراس کی دُعاء

تھجور یا خرما اور یا پھر پانی سے افطار کرنا بہتر ہے ---معفرت انس ﷺ ہروی ہے کہ آپ ﷺ مغرب کی نماز سے پہلے چندتر تھجوروں ہے روزہ افطار فرماتے تھے،اگریہ نہ ہوتیں تو خشک تھجوروں ہےافطار کرتے اورا گریبھی نہ ہوتیں تو چند گھونٹ بإنى بى ليت ـ (۲) حفزت عمر ﷺ ہے مروی ہے کہ آپ ﷺ نے اس وقت کو

دُعاء کی قبولیت اورا سجابت کا وقت قرار دیا ہے، (۳) اس لئے اس وقت حسب منشاء دُ عا ميں مانگلی جائے --- ويسے خصوصيت كے ساتھ بعض وُ عائميں آپ ﷺ ہے مروی ہيں ، ان ميں ہے مشہور

اللهم لك صمت وعلى رزقك افطرت. خداوندا! میں نے آپ کے لئے روز ہرکھااور آپ کی عطا كرده رزق برافطار كيا\_(~) اس وُعاء کوافظار کی ابتداء میں پڑھنا چاہئے اورافطار کے

بعد بيدُ عاء برھے:

ذهب الظمأ وابتلت العروق وثبت الاجر انشاء الله . (٥)

جن اعذار کی بنا پرروز ہ تو ڑنا جا ئز ہے

بعض اعذار ہیں کہ ان کی بناپر فقہاء نے روزہ توڑنے کی

اجازت دی ہے، اور بعض وہ ہیں کدان کے پائے جانے کے وقت روزہ رکھا ہی نہیں جاسکتا ،ان تمام صورتوں میں اعذارختم ہونے کے بعدروزه کی قضاء اورادائیگی ضروری هوگی، وه اعذار حسب ذیل میں: ایساسفر جو ۴۸/میل کا بو، (۱) چاہے اس میں مشقت

اور دشواری ہو یا نہ ہو ، اگر روز ہ رکھ لے تو بھی کافی ہوگا اور امام ابوحنیفہ کے بہال زیادہ افضل ہوگا۔(۷)

۲) مریض کو جب روز ہ رکھنے کی صورت میں مرض بڑھ جانے ، شفا میں تاخیر ، ہلاکت ، یا کسی عضو کے ضالع ہوجانے کا اندیشہ ہو، یا صحت مند ہولیکن روزہ رکھنے کی وجہ سے مریض

ہوجانے کا قوی خطرہ ہو۔ البيتة ان تمام صورتول مين تحض وہم كافئ نہيں، بلكه غالب مّمان اورشدیداندیشہ ہونا چاہئے اور اس گمان واندیشہ کے چیچے قرائن و

ال ترمذی ، عن ابی هریرهٔ :ا/۱۵۰

<sup>(</sup>۲) ترمذی:۱/۲۹/۱، و بمعناه رواه احمد ، ابوداؤد:۱/۳۲۱ ، ابن ماجه:۱/۱۲۲۱ ، ترمذی:۱/۲۹/۱ عن سلمان بن عامر

<sup>(</sup>٣) ابن ملجه: / ١٢٥/، باب في الصائم لاترد دعوته

<sup>(</sup>٣) ابوداؤد ، عن معاذ بن زهرة : ٣٢٢/١ بعض روايات من 'صمت' كيعد' وبك آمنت "كااضاف ب

<sup>(</sup>٥) ابوداؤد، باب القول عند الافطار: ا/٣٢١

<sup>(2)</sup> الهدايه: ۱/۲۲۱/۱ باب مايوجب القضاء والكفارة وع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مكتب (۲) ہندوستان میں جمہورعلاء کا فتو کی ای پر

۳) عورت حامله ہویا بچه کو دودھ پلار ہی ہواورروز ہ کی وجہہ

م) حیض:عورتو ل کوخون آنے کے فطری آیام میں روزہ

ركھنا جائز نہيں ، بعد ميں ان كى قضاء كرنى چاہئے ، البتہ يہ بات

درست نه ہو گی کمحض اس تو قع پرکسی دن افطار کرلیا جائے کہ ثناید

آج حیض شروع ہوجائے گا ،اگر ایبا کر لیا اور اس دن حیض نہیں آیا

۵) بچوں کی ولادت کے بعد جوخون آتا ہے، جس کو

''نفاس'' کہتے ہیں ،اس حالت میں بھی روز ہ رکھنا درست نہیں اور

علامات اسابقة تجربات ياما برمسلمان طبيب كامشوره كارفرما مو\_

ے اپنی ذات کو یا بچہ کونقصاً ن پہنچنے کا اندیشہ ہو۔

تو پھرروز ہتو ڑنے کا کفارہ اس پرواجب ہوگا۔

کچھکھایا پیانہ جائے تواس کا عتبار نہیں۔

بناپرروز ه افطار کرلینا درست نه ہوگا۔

کی اجازت مرحمت فرمائی ہے۔(۱)

اقالير

ا قالہ کے لغوی معنی کسی چیز کواٹھادینے اور ساقط کر دینے کے ہیں --- فقہ کی اصطلاح میں خریدار اور تا جرکی باہمی رضامندی

ہے پہلی ہی قیمت پراس تجارتی معاملہ کے ختم کر دینے کو کہتے ہیں، جو پوری طرح پایئ<sup>تکم</sup>یل کوئینج چکا تھا، (۲)ا قالہ کا ثبوت خو د صدیث

ے ہے، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ جو مخص سی ایسے مخص کے

ساتھ بیچ کے اقالہ پر تیار ہو گیا جواینے معاملہ پر شرمندہ تھا تو

قیامت کے دن اللہ تعالیٰ اس کا بوجھ ہلکا کر دیں گے۔(r)

ا قالە كىشرطىس ا قالہ میں قیمت جو تاجر واپس کرے گا بالکل وہی ہونی

عاہے جو پہلے لی تھی ، نہاس میں کمی ہواور نہ زیادتی اورا گر کمی بیشی کی شرط لگائجهی دیں تو اس کا اعتبار نه ہوگا اور پہلی والی قیمت ہی اوا کرنی ہوگی ، ہاں البتہ اگر خربیدار کے یہاں سامان میں کوئی خامی

پیدا ہوگئ تو اب قیت میں کمی کی جاسکتی ہے،ای طرح اگر واپسی کے وقت قیمت کے طور پر کوئی دوسرمی جنس واپس کرر ہا ہومثلاً پہلی دفعہ قیمت گیہوں قرار پائی تھی اور اس دفعہ اس معاملہ کوختم کرتے

وقت جاول اس کے بدلہ میں واپس کر رہا ہے تو مقدار کی کمی بیشی ''ا قالہ'' کے لئے میہ بات ضروری ہے کہ سودا یعنی مبیع ابھی موجود ہو، اگر مجیع ضائع ہوگئ ہوتو اقالہ کی مخبائش نہیں ہے،لیکن

گوارا کی جاسکتی ہے۔

سابقه قیمت کابعینه محفوظ اور باقی ر هناضروری نہیں \_ (~)

(٢) القاموس المحيط:٢٢/٣

(٣) عالمگيرى :٣٥٤/١٠باب شرط الاقاله

(تفصيل كے لئے ديكھئے: "جيض،نفاس") ٢) کھوک و پیاس اگر آئی شدید ہوکہ جان جانے یاعقل کھوجانے کا خطرہ ہوتو روز ہ افطار کرنے کی اجازت ہوگی ،لیکن اگر کی کاریگرکوکام کرنے کی صورت میں ایبا نقصان پہنچنے کا اندیشہ ہوجس سے روز ہ افطار کرنے کی اجازت ہوتی تو محض اس خطرہ کی

 اس قدر بوڑھا جو اپنی درازی عمر کی وجہ سے روزہ رکھنے پر بالکل قادر نہ ہو،اس کے لئے بھی اجازت ہے کہ روزہ افطار کرلے اور ہرروز ہ کے بدلہ فدیہ کے طور پر ایک مسکین کو کھانا

 ۸) ای طرح مجابدین کو جہاد کے موقع پر بھی جسمانی توت اورنشاط پوری طرح بحال رکھنے کے لئے روزہ افطار کرنے کی اجازت ہے اور خود حضور ﷺ نے غزو و کیدر کے موقع ہے اس

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

(۱) ملخص از: الفتاوي الهنديه: ۲۰۸/۱ (٣) ابو دائود:٣٩٠/٢،باب فضل الاقالة

#### ا قالەكى حىثىيت

''ا قالہ'' کی حیثیت فریقین کے لئے ایک طےشدہ معاملہ ک خریدوفروخت کوتو ڑنے کی ہےاور تیسر مے خص کے حق میں ایک نئ نیع کی ، مثلاً اگر کسی شخص نے زمین فروخت کی اور پھرا قالہ کے ذریعہ وأپس لے رہاہے تو اس زمین کے پڑوس میں جس کی زمین ہوگی اس کواس میں شفعہ، (۱) کا حق حاصل ہوگا، اس لئے کہ اس کے لئے اس کی حیثیت بیغ کی ہے۔ (۲)

## ا قامت

ا قامت ان کلمات کو کہتے ہیں جونماز سے معا پہلے کہ جاتے ہیں اور جن کا مقصد جماعت کےسلسلہ میں لوگوں کومطلع کرنا ہوتا ہے،ا قامت کی ابتداء بھی اس وقت ہوئی جب اذان کی ہوئی اور حفرت عبداللہ بن زید ہی نے خواب میں کلمات اذان کے ساتھ کلمات اقامت بھی نے تھے۔ (۲) (واقعہ کی تفصیل لفظ''اذان'' کے تحت گذر چکی ہے)

# ا قامت کن نمازوں میں ہے؟

جماعت کے لئے اقامت کہنا سنت ہے، (م) جن نمازوں میں اذان مشروع ہے یعنی پنج وقتہ فرائض اور جعدان ہی کے لئے ا قامت بھی مسنون ہے، دیگر نمازوں مثلاً وتر ،نماز جنازہ،استیقاء، تراوی عیدین اور تمام سنن ونوافل کے لئے اقامت نہیں ہے، (۵)

عورتیں اگر جماعت سے نماز پڑھیں تو اقامت نہیں کہنی چاہے، حضرت على كرم الله وجهه نے اس مے منع فر مايا ہے۔ (٢)

مافر اور گھر میں نماز پڑھنے والوں کے لئے اقامت کہنا متحب ہے ، اذن وا قامت کے بغیرمبجد میں کسی فرض نماز کی ادا نیگی مروہ ہے ،اگر ایک آ دمی کی چندنمازیں پھوٹ گئی ہوں اور سب کو بیک وقت ادا کررہا ہوتو بہتر ہے کہ ہرنماز کے لئے الگ اذان وا قامت کیج ،اگرایک ہی دفعداذان وا قامت پراکتفاء کرے یا اذان تو ایک دفعہ اور اقامت ہرنماز کے لئے علاحدہ علاً حدہ کہاتو ہے جمی درست ہے۔(١)

#### جوبا تيں ا قامت ميں مکروہ ہيں!

ا قامت کے درمیان سلام کا جواب دینا، گفتگو کرنا اور چلنا، یا وضوء کے بغیرا قامت کہنا مکروہ ہے، ہرفرض نماز کے لئے قضاء ہویا ادااور تنها نماز پڑھے یا جماعت کے ساتھ ،اذان وا قامت کہنے کی مخبائش ہے، ہال صرف جمعہ کے دن الی جگہ میں جہال جمعہ ہوتا ہو، اذان اورا قامت کے ساتھ ظہر کی نماز ادا کرنا مکروہ ہے، ای طرح ایسے آ دمی کی اقامت بھی مکروہ ہے،جس پڑسل واجب ہو۔ اذان کے مقابلہ میں اقامت میں حدر ہونا جا ہے ، (۸)اور آواز بلند ہوگراذ ان کے مقابلہ بست ، حدر ہے مرادکلمات کو ملاکر اور جلدی جلدی کہنا ہے ، اذان اور اقامت کے کلمات میں ای ترتیب کو برقر ارر کھنا جا ہے جس طرح منقول ہے، اقامت بھی قبلہ رُخ ہونا جا ہے ، اگر قبلہ رُخ نہ ہوتو مکروہ ہوگا۔

(۱) حق شفعہ سے مرادیہ ہے کہاس زمین کے فروخت کرتے وقت اگرای قیمت میں وہ آ دمی اسے خرید کرنا چاہے تو اس کواس کے خرید کرنے کا'' قانونی حق''ہوگا اور وہ مقدم مجھا

(٢) ملخص از: كنز الدقائق و مختصر القدوري (٣) إبوداؤد: (١٢٦/١) مديث نمبر:٥٠٢، باب كيف الأذان ، ترمذي : (١٩٣/١، مديث نمبر:١٨٩) باب ماجاء في بدء الأذان ، دارمي : ٢١٣/١، مديث نمبر:١١٠٠ اا، باب

في بدء الأذان ـ

(۵) الفتاوي الهنديه :۱/۵۳ (۷) عالمگیری:۱/۵۵

(۲) مصنف ابن ابی شیبه :۲۲۳/۱

(٨) ترمذي ، عن جابر : ١٩٨٠ بياب ماجاء في الترسل في الاذان محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد

(٣) فتع القدير: / ٢٠٩/

اقامت

ا قامت کے بعض احکام

اذان کی طرح اقامت کا بھی جواب دینا مستحب ہے،

جواب میں ان ہی کلمات کور ہرائے ،صرف 'قد قامت الصلواة '

مِن 'اقامها الله و ادامها '' كبي، اذ ان اورا قامت كه درميان دو چار رکعت کا فاصلہ ہونا جا ہے کہ ہر رکعت میں دس آیتیں پڑھی

جانئيل ،صرف مغرب كي نمازيين تين آيات كي مقدار مختصر نصل ركها جائے ،اذان کے بعد متصلاً اقامت مکروہ ہے،اذان وا قامت کے درمیان تلاوت ِقر آن کرنے والوں کے لئے متحب ہے کہ خاموش

ہوجا کمیںاورکلمات اذ ان وا قامت کا جواب دیں\_(I) ا قامت کے کلمات امام ابو حنیفہ کے نزدیک سترہ ہیں جیما که حفرت ابومحذ وره نے حضور ﷺ سے قل کیا ہے ، (۲) البتہ

ا قامت میں 'قد قامت الصلواۃ '' کے الفاظ ح کم الفلاح کے بعد دومرتبہ بڑھائے جائیں گے، جیبا کہ حفزت عبداللہ بن عمر ﷺ

سے مروی ہے۔ (۲) اقامت كازياده مسحق

و ہی مخص ا قامت کہنے کا زیادہ متحق ہے جس نے اذان دی ب، چنانچەرسول اللەصلى الله عليه وسلم نے ايك مرتبه حضرت بلال رفظ ا کی خواہش کے باوجود زیاد بن حارث صدائی ﷺ کوا قامت کہنے کا

موقع دیا ، جنھوں نے اذ ال بھی دی تھی ، (۴) ہاں گرخو د مؤذ ن (1) ملخص از: الفتاوي الهندية: // ٥٤ والهداية: ا، وفتح القدير: ا/ ٣٢٤

(٢) رواه احمد ، ترمذي : ا/ ٢٣٨، باب ماجاء في الترجيع في الاذان ، ابوداؤد : ا/٣٣، باب كيف الاذان ، نسائي : ا/٣٣، باب كم الاذان من كلمة ، دارمي

(٣) رواه ابوداؤد :ا/٤٣، باب كيف الاذان ، نسائي :ا/٢٨،عن ابي محذورة ، باب الاذان في السفر ، دارمي (٣) رواه ترمذي :ا/٥٠/،باب من اذن فهو يقيم ، ابوداؤد :ا/٢٧،باب من اذن فهو يقيم ، ابن ماجه (a) رواه مسلم: ٢٢٠/٢٠، باب متى يقوم الناس للصلوة

(٢) صحيح بخارى: ٨٨/، باب متى يقوم الناس ، مسلم: ٢٢٠/١، باب متى يقوم الناس للصلوة (4) مصنف عبدالرزاق: ا/٥٠٥، صيث تمبر: ١٩٣٩، باب قيام الناس عند الاقامة

دوسرے کو اقامت کہنے کی اجازت دے دے تو حرج نہیں ،

جیسا کہاذاں کی مشروعیت کے وقت حضرت بلال نے ا**ذان دی** ، اور حضرت عبدالله بن زیدنے اقامت کہی۔

مقتدی کب کھڑے ہوں؟

ال سلسله مین حفرت ابو ہریرہ ﷺ نے رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے زمانہ کامعمول نقل کیا ہے کہ ہم حضور ﷺ کے اپنی جگہ

کھڑے ہونے ہے قبل اپنی اپنی صفوں میں جگہ لے لیتے تھے، (۵) حفرت ابوقاده رها : جب تک آپ ﷺ نے فر مایا: جب تک مجھے دیکھے نہ لو کھڑے نہ ہو، (۱) اس کا پس منظریہ تھا کہ آنحضور ﷺ

اکثر نفل وغیرہ حجرۂ اقدس میں ادا کرنے کے بعد فرض نماز کی ادائیگی کے لئے باہرتشریف لایا کرتے تھے ہو آپ عظانے ارشاد فرمایا کہ جب میں باہرنگلوں تو نماز کے لئے کھڑے ہو،اس سے بہلے نہیں، تیسری روایت حضرت عبداللہ بن الی او فی ﷺ کی ہے کہ

حفرت بلال على جب' فعد قيامت الصلواة '' كهتي تو آپ على کھڑے ہوجاتے۔(۷) ان روایات کوسامنے رکھنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اگر امام پہلے

ہے مجد میں موجود نہ ہواور عین جماعت کے وقت نماز پڑھانے کے ارادہ سے داخل ہوتو جس صف سے اس کا گذر ہوتا جائے اور

جوں ہی وہ نظر ہ کے متقذی کھڑے ہوجا کیں ، جیسا کہ آپ ﷺ نے تھم فرمایا تھا ،اور جب امام پہلے سے موجود ہواورنشست اس

تک جواز کی بات، ہے تو اقامت کی ابتداء میں یاس کے خاتمہ پر بھی کھڑا ہو جایا جائے تو کائی ہے، اورا گرکوئی فخص کی خاص وقت الحضے ہی کو واجب سمجھنے گئے اوراس سے اختلاف کرنے والے کو برا بھلا کہے تو یہ '' ہے، اس لئے کہ کسی خم شری کو اس کی حمح مشری کو اس کی حمح مشری کو اس کی حمح مشتیت سے زیادہ اہمیت و بے دینا بھی اتنی ہی ناپندیدہ بات ہے جتنی ہے کہ کسی کام کی اہمیت اس سے کم کر دی جائے ، جوشر بعت نے بتائی ہے اوراس قسم کے مسائل کو باہمی جدل ونزاع اوراختلاف و شقاق کی بنیاد بنالینا الی بات ہے کہ امت کی اس برقسمتی اور نافہی پرجس قدر بھی رویا جائے کم ہے!

777

"اقرار" دوسرے کا حق اپنے ذمہ ہونے کی خبر دیے کا نام ہے ۔۔۔۔۔اس طرح اقرار کے ذریعہ کوئی حق ٹابت نہیں ہوتا، بلکہ پہلے سے ٹابت شدہ ایک" حق" کی خبر اور اطلاع دی جاتی ہے، چنا نچہ یہی وجہ ہے کہ اگر جر واکراہ کے ساتھ ایک فض سے طلاق دلوائی جائے تو طلاق واقع ہو جاتی ہے لیکن اگر جر اطلاق کا اقرار کرایا جائے تو طلاق واقع نہ ہوگی، اس لئے کہ اقرار کسی بات کو وجود میں نہیں لاسکتا، بلکہ جو چیز پہلے ہو چی ہے اسے ظاہر اور ب حجوثا اقرار کر لے تو اس فض کے لئے اس کا لینا درست نہ ہوگا، اس طئے کہ محض اقرار کر وجہ سے کوئی کی سامان کا مستقی نہیں ہوجاتا جب تک کہ محض اقرار کی وجہ سے کوئی کی سامان کا مستقی نہیں ہوجاتا جب تک کہ پہلے سے اس پرحق ٹابت نہیں رہا ہو، ہاں اگر اس اقرار کے بعد پھروہ فخص بہطیب خاطر اپنا سامان دے دے تو لیا جاسکتا ہو ہا ساکا کہ بیدگورہ فخص بہطیب خاطر اپنا سامان دے دے تو لیا جاسکتا ہے، (۳) کہ بیدگو یا از سرنو " نہ ہے۔

طرح ہو کہ صف بنانے میں کوئی دشواری پیش آنے کا اندیشہ نہ ہوتو لوگ زئے رئیں اور 'قد قامت الصلواة ''پرامام ومقتری دونوں ایک ساتھ کھڑے ہوجا کمیں جیسا کہ حضرت عبداللہ بن الی اونی ﷺ کی روایت ہےمعلوم ہوتا ہے ، اور اگر لوگ منتشر ہوں تو امام کے کھڑے ہونے سے پہلے بھی کھڑا ہوا جاسکتا ہے تا کہ صفوں کی در تگی میں آ سانی ہواور حضرت ابو ہر پرہ ﷺ نے عہد رسالت کا جو معمول نقل کیا ہے، شایداس کی یہی حکمت اور مصلحت ہو۔ چنانچ فقہاءاحناف نے اس سلسلہ میں جو تفصیلات نقل کی ہیں وہ ان حادیث سے بہت قریب ہیں، فراوی عالمگیری میں ہے: اگرمؤذن امام کے علاوہ کوئی اور شخص ہو،لوگ امام کے ساتھ مسجد میں ہوں تو جب مؤذن" حی علی الفلاح'' کہے تو لوگ اور امام کھڑے ہوجا کمیں اور اگرامام پہلے ہے متجد میں نہ ہو پھروہ متجد میں صفوں کی جانب سے گذرتا ہوا داخل ہوتو وہ جس صف ہے آ کے بڑھے اس صف کے لوگ کھڑے ہوجا کمیں، حمَّس الائمَه سرهنيٌّ ،ثمس الائمَه حلواني اور يَحْجُ الاسلام

حدیث میں'' قد قامت الصلوۃ'' پرادر فقہاء کی تصریحات کے مطابق'' حی علی الفلاح'' پراٹھنے کا بیفرق شایداس لئے ہے کہ اگر'' حی علی الفلاح'' پراٹھنے کا ارادہ ہوتو'' قد قامت الصلاۃ'' تک

خواہر زادہ کاای کی طرف رجیان ہے، اور اگر امام

معجد میں سامنے کی ست سے داخل ہوتو جیسے ہی امام

اتُه جائے گا۔ واللہ اعلم بالصواب . (۲)

پرنظر پڑے لوگ کھڑے ہوجا کمیں۔(۱)

یہ جو کچھ ذکر کیا گے وہ افضل اور بہتر طریقہ ہے، یوں جہاں

<sup>(</sup>٢) الهداية مع الكفاية:٣٢/٣

<sup>(</sup>۱) عالمگیری:۱/۵۵،فی کلمات الاذان

<sup>(</sup>٣) الكفايه :٣٠/٣

اقراركب معتبر هوگا؟

اس کووضاحت پرمجبور کرے گی۔

اقرار كااعتبار

(۱) الهداية:۲۳۱/۳

جار ہا ہے متعین ہویانہیں ، نابالغ اور پاگل کا اقر ارمعترنہیں ۔ (۱)

جس فی کا اقر ارکرر ہا ہے اگر اس کامہم اور غیر واضح لفظوں

میں ذکر کرے مثلاً یہ کہے: فلال شخص کے روپے میرے ذمہ باتی

ہیںاوراس کی وضاحت نہ کرے کہ کتنے روپے باقی ہیں تو عدالت

اقرار کرنے دالے کو' مقر''جس کے لئے اقرار کیاجائے اسے

اقرار کےمعتبر ہونے کی دلیل حضرت ماعز کاواقعہ ہے جن کوزنا

جب حدود میں اقرار کا اعتبار ہے، جہاں شریعت غیرمعمولی

پھرفقہاءنے''اقرار''کو''ججۃ قاصرہ'' قرار دیاہے، ججۃ قاصرہ

كجرم كا قراركرني كى وجه ساآپ الله في سنكار كروايا تها\_(١)

احتياط برتق ہے تو ديگر معاملات ميں توبدرجداولي اس كااعتبار ہوگا۔

ے مرادیہ ہے کہ اقرار صرف اس مخص کے حق میں معتبر ہے جواقرار

کررہا ہو،اگراس اقرار کا اثر کسی دوسر ہے حض کے حق پر پڑتا ہے تو

اں دوسر بے خض کے حق میں اس کا اعتبار نہیں ، چنا نچہ خود حدیث

ے بھی اس کا ثبوت ملتا ہے، ایک مخص نے آ کررسول اللہ عظاک

خدمت میںا پنے کنوارے بچہ ہے متعلق زنا کااعتراف کیا،آپ ﷺ

نے اس کوکوڑے لگوائے اور جس سے زنا کے بارے میں اقرار تھا

اس کومخش ان کے اقرار کی وجہ ہے زنا کی سزانہیں دی بلکہ حضرت

(٣) مسلم: عن ابي هريره و زيد بن خالد:٢٩/٢ بباب حد الزنا

محکم دلائل سے مزین متنوع

"مقرله" اورجس چيز كاقراركرر بابات"مقرب" كتي بي-

اقراد

انس ﷺ کومعاملہ کی تحقیق کے لئے بھیجا، (۳) کہا گروہ بھی اعتراف

اقرار ہےاشثناء

مثلاً میرے ذمہ فلال خجص کا ایک ہزار روپیہ ہے سواایک سو کے ،تو

اگراقرار کے بعد نورا اس ہے بعض چیزوں کومشنیٰ کرے

کے جائیں۔(۴)

مرض موت میں اقرار

موت میں اقر ارکیا ہے۔

(۲) مسلم :۲/۲۲–۲۷، باب حد الزنا

موضوعات ير مشتمل مفت آن لائن مكتبہ

(٣) ملخص از: الهداية ٣

یہ استثناء کرنامعتبر ہو گا اور نوسورویے ہی اس کے ذمہ واجب ہول

گے،اوراگرا قرارکے بعدانشاءاللہ کہدو ہے توا قرار کالعدم ہوجائے

گا اور کوئی چیز اس کے ذمہ واجب نہیں ہوگی --- تگریہ سب اس

وقت ہے جب استثنائی الفاظ اقراری جملہ سے متصل اور بلافصل

اگر مرضِ موت میں کوئی شخص کسی کے لئے قرض کا اقرار

کرے تو چوں کہاس میں بیا خمال ہے کہا ہے تھی حقداروں کومحروم

كرنے كى غرض سےاس نے كمی فخص كے لئے غلط اقرار كرايا ہوگا،

اس لئے متروکہ جائداد میں سے پہلے حالت صحت کے قرض

داروں اوران قرض داروں کا قرض ادا کیا جائے جن سے مقروض

ہونے کی وجہ معلوم ہو، پھرا گراس کے بعد بھی جا کداد باتی باج رہے

تواس میں سے ان لوگوں کوادا کیا جائے گا، جس کے لئے مرض

ای طرح اگر اینے ورثاء میں سے بعض کے متعلق اقرار

كرے كداس كى فلال چيز ميرے ذمه واجب الاداء ، ب اور بيد

اقرارمرض موت میں ہوتواس کااعتبار نہ ہوگا، ہاں اگرتما مستحقین

وراشت اس کی تقید بی کریں تو اب اس دارے کوحق وراشت کے

کرلیں توان پر بھی خد جاری کی جائے۔

192

كاقراركر لے تواس كا قرار معتبر ہوگا، چاہے وہ ھى جس كا قراركيا

کوئی بھی بالغ عاقل آ دمی اینے او پرکسی چیز کے لازم ہونے

علاوہ اقرار کےمطابق پہلےوہ سامان ادا کیا جائے گا۔(۱)

قرابت كااقرار

اگر کوئی شخص کی بچہ کے بارے میں اعتراف کرے کہ پیمیرا

بچہ ہے، بچہ کی عمر بھی اتنی ہوکہ ریا بات ناممکن نہ ہوا در کسی دوسرے

هخف کی طرف اس کی فرزندی کی نسبت مشہور بھی نہ ہوتو یہ اقرار معتبر ہوگا اور وہ اس کی متر و کہ جا نداد میں وارث ہوگا ، بیٹے کے

علاوہ والدین اور بیوی کےسلسلہ میں بھی اقر ارمعتبر ہوگا اور جن کے

لئے ان رشتوں کا اقرار کیا جائے وہ ای حیثیت ہے وراتت کے مستحق قراریا ئیں گے۔(۲)

طلاق كااقرار

قاموس الفقه

طلاق ان اُمور میں ہے جن میں کسی بات کی خبر دینا بھی اس چیز کو وجود میں لانے کے حکم میں اور فقہ کی اصطلاح میں'' اخبار''

انشاء کے حکم میں ہے، اس لئے اگر اکراہ کے بغیر طلاق کا جھوٹا اقرار کرلیاتو طلاق خوداس اقرارے واقع ہوجائے گی۔(۲)

أقطاع

اقطاع قطع کی جمع ہے،اس سے مرادوہ جا گیریں ہیں جو بادشاہ فوجیوں اور ملک کے شہر یوں کودیا کرتا ہے،اس کی تین قتمیں

یں: اقطاع تملیک (وہ جا کیرجس میں جا کیردارکو مالکا نہ حق دے د یا گیامو ) ،ا قطاع استغلال ( بعنی وه اراضی انعامی جن میں صرف

زمین کے منافع اور پیداوار ہے نفع حاصل کرنے کاحق ویا گیا)، ا قطاع ارفاق ( جس پر قابض ومتصرف کوملکیت کاحق حاصل نہیں

ہوتا بلکہ صرف ای وقت تک نفع حاصل کرے گا جب تک وہ وہاں (۱) بدائع:۲۳۰/۲:باب بیان مایدخل علی قدر المقربه کتاب الاقرار

کام کرتاہے)۔

اقطاع تمليك

اقطاع تملیک و بھی تین قشمیں ہیں ، پہلی یہ کہ الیی زمین

جا كيريس دى جائے جو نہ تو تبھى كى كى ملك تھى اور نہ تھى آبادتمى ،

سلطان کواختیار ہے کہ اس زمین کوکسی ایسے مخص کو بطور جا گیرعطا

کردے جواس زمین کوآباد کرے، بیز مین اس محض کے آباد کرنے

کی وجہ سے اس کی ملک ہوجائے گی۔

اس کی دوسری قتم وہ ہے جس میں دارالاسلام بننے ہے پہلے کے زمانے کی آبادی کے آثار ہول اور ایک عرصة دراز کی افتاد گی کے سبب سے وہ ویران اور بیکار ہوگئ ہو، الیی زمین کو بھی سلطان

تملیکی جا گیرمیں دے سکتا ہے اور اس زمین کا حکم بھی مردہ زمینوں کا ہے،اور سیح قول کے بموجب امام کی اجازت کے بغیرالی زمین کا حیاء جائز ہےاور اگر اس افتادہ زمین کی قدیم آبادی اسلای تقی

اوراس کاما لک معلوم ہے تو بیز مین اس کی بیاس کے ورثاء کی ملک ہے،الیی زمین کوکسی کی جا گیرمیں دینایااس کوآباد کرنا جا ئزنہیں اور

اگراس کے مالک کامعلوم کرنا دشوار ہے توالی زمین آباد کردیے ہے کی کی ملک نہ ہوگی بلکہ یہ بھی بیت المال کے اور مالوں کے من

جملہ ہوگی ،اور امام کواختیار ہے کہ ایسی زمین کسی کوبطور جا گیرعطا تيسرى قتم وه آبادزيين ب جوان شهرول ميں واقع ب جہال،

مسلمان برسر جنگ ہیں اور مسلمانوں نے ابھی تک اس زمین پر قبضہ حاصل نہیں کیا مگراس کے فتح ہوجانے کی اُمید ہے۔لطان الی ز مین اس شخص کو بطور جا گیرعطا کرسکتا ہے جواس کو فتح کرتے وقت

اس کا ما لک ہوجائے لہٰذا جب وہ فتح ہوجائے گی تو پیڅخص اس کا (۲) بدائع:۲/۲۵۸، باب حق العبد، كتاب الاقرار

موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

(r) عالمگيري: ٣٥٢/١ فصل فيمن يقع طلاقه و فيمن لايقع طلاقه منفرد (r)

دوسرے سے زیادہ ستی ہے۔

اقطاع استغلال

دوسری قتم جا کیری اقطاع استغلال ہے،الیی اراضی کی بھی دو تتمیں ہیں :

ایک وہ اراضی جن کا عطا کرنا جائز ہے ان کا مجھ حصہ سلطان کسی مخص کو عطا کردیے گراس میں اس کو مالکا نہ حقوق حاصل نہ

ہوں ،خودوہ مخص یاس کے نائب بلحاظ استحقاق کارکردگی بیداوار حاصل کرلیں اور نہ بیہ پٹہ دوامی ہوتو ایسا عطیہ سلطانی بھی جائز

دومرى قتم يه بك كه سلطان مذكوره بالاخراجي زمين كالميجه حصه مشاہرہ یاب فوج کے لئے اس کے استحقاق اور ضرورت کے لحاظ

ہے عطا کر دیے تو پیہ جائز ہوگا۔

اقطاع ارفاق

تيسرى قتم اقطاع ارفاق ہے اوراس كى دوقتميں ہيں: كبل قتم وہ معدنیات ہیں جوزمین کے اندر ہیں جو بغیر خاص عمل کے حاصل بی نہیں ہو سکت ، جیسے سونے ، چاندی ، تا نے اور لو ہے وغیرہ کی معدنیات ، توان میں سلطان اس حد تک جا گیر کے طور پرعطا کر

سكتا ہے جتناان معدنیات میں كام كرنے كے لئے دركار ہیں۔ اقطاع ارفاق کی دوسری قتم وہ ہے جوآباد یوں کے درمیان

شاهرا ہوں، راستوں، کشادہ مقامات اور بازار کی بیٹھکوں میں واقع ہو،اگرییکسی کی ملک نہ ہواوراس کا قبضہ کسی کو دے دیئے جانے ہے آنے جانے والوں کو تکلیف نہ ہوتو صحیح تر قول کے بموجب

سلطان الیی اراضی کا اس محض کو پٹہ دے سکتا ہے جواس پر بیٹھ کریا

وہاں خرید و فروخت کر کے پچھ نفع حاصل کر لے مگر اس پر کوئی عمارت یا ای قتم کی کوئی اور چیز نه بنائے ،لیکن تعمیر کی ضرورت پڑے تو دوسرے کی بدنسبت مقطعہ دار اس کا زیادہ مستحق ہے، سلطان ياكسي او وخض كواس كامعاوضه لينے كاحق نہيں۔(١)

نماز میں تعدہ کی حالت میں اس طرح بیٹھنے کو کہتے ہیں کہ دونوں کو کھے زمین پر ہوں اور دونوں گھٹنے کھڑے کر دیئے جائیں ، (۲) اس

طرح بیشے سے رسول اللہ ﷺ نے منع فرمایا ہے۔ (٣) سيدنا حضرت عا كشيك روايت مين اس كود عقبة الشيطان " تعبیر کیا گیا ہے، (م) کونکہ یہ کوں کے بیٹھنے کا انداز ہے۔

حضرت عبدالله بن عماس ﷺ ہے ایک روایت بیجھی ہے كه '' اتعاء'' مسنون ہے ، ( د ) اور حضرت عبدالله بن عمر رفظ اور عبدالله بن زبیر ﷺ ہے بھی'' اقعاء'' کرنانقل کیا گیا ہے، (۲)

لکین دہال''اقعاء'' سے بیصورت مراد ہے کہ دونوں کو کھے ایر ایوں پر ہوں اور گھننے زمین پر ، اقعاء کا پیطریقہ کروہ نہیں ،'' اقعاء'' کی ممانعت میں جو حدیث وارد ہوئی ہے ، اس میں سے بعض میں

"اقعاء كلب" يعنى كة كى طرح بيضے كم مع كيا كيا كيا ہے جس سے پہلی صورت ہی مراد ہوسکتی ہے۔

الخال

اکتحال کے معنی سرمہ لگانے کے ہیں ، رسول اللہ صلی اللہ علیہ

(۲) الهديه:١/٠٠١ (۱) ماخوذاز: تحرير الاحكام في تدبير اهل الاسلام: ١٣٥-١١٨ (٣) مصنف ابن ابي شيبه: ١٨٥/١من ابي هريرة و مصنف عبدالرزاق عن ابي در: ١٩٠/١، باب الاقعاء في الصلاة

 (۵) صحيح مسلم: ۲۰۲/۱۰ باب جواز الاقعاء (٣) رواه مسلم:١٩٥٨، باب صفة الجلوس

(۲) مصنف ابن آبی شیبه ۲۵۵۱، سیت نمبر:۲۹۳۳، باب من رخص فی الاقعاء ، مصنف عبدالرزاق:۱۹۱/۲۱، مریث نمبر:۳۰۲۹ محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

فرماتے تھے۔(۱)

روزه اورعدت میں سرمہ لگانا

طلاق بائن ، طلاق مغلظه یا شو ہر کی وفات کی عدت ( جس میں شریعت نے عورت کے لئے ساگ کرنا ضروری قرار دیا ہے ) میں عورت کے لئے سرمدلگانا درست نہیں ،آپ ﷺ نے اس ہے

وسلم خود بھی سرمہ لگاتے تھے اور اس کا حکم بھی فرماتے تھے ، حضرت

عبدالله ابن عباس الصحد وي بكرآب اللك المدداني

تھی جس سے ہر شب سوتے وقت تین تین بار دائیں اور بائیں

آ نکھ میں سرمدلگاتے تھے اور'' اثد'' نامی سرمہکوسب ہے زیادہ لیند

صراحت کے ساتھ روکا ہے۔ (۲) روزہ کی حالت میں سرمدلگانے میں پچھمضا نقہنبیں اگر چیہ

روزه دارکواس کا مزه بھی محسوس ہو، (۳) کیوں کہ خود رسول اللہ صلی الله عليه وسلم نے اس کی اجازت دی ہے۔ (۲)

سرمہلگانے کی سنت

سرمدلگانے کی سنت کے سلسلہ میں صرف اس قدر منقول

ہے کہ طاق عدد میں لگایا جائے ،اگراس کی رعایت کی جائے تو بہتر ہے،ورنہ کوئی حرج نہیں ، (۵) اس لئے اہل علم نے دونو ں آتھوں

میں تین تین بارسرمہ لگانے کومتحب قرار دیا ہے ، بعض حضرات وا کمیں میں تین اور با کمیں میں دو دفعہ لگانے کو کہتے ہیں سلیکن

روایت سے اس کا کوئی ثبوت نہیں ، ان حضرات کا منشاءیہ ہے کہ دونوں آئھوں کے مجموعہ میں پانچ دفعہ سرمہ کیا جائے گا ،مجموعی طاق

(۱) شمائل ترمذي : ٣ ، عن عبدالله بن عباس باب ماجاء في حل رسول الله صلى الله عليه وسلم (٣) ابوداؤد:١٩٥/١، باب فيما تجتنب المعتدة في عدتها ، نسائي:١٠١/٢، باب النهي عن الكحل

(٣) خلاصة الفتاوى: ١/٢٥٣/ الاكتحال لا يضر الصائم وان وجد طعمه

(٣) ترمذي مديث تم ١٦٠ عباب ما جاء في الكحل للصائم ، ابوداؤد: باب الكحل عند النوم

عدد میں ہوگا ،کیکن صحیح قول یہی ہے کہ دونوں آئکھوں میں طاق عدد کی رعایت ہواور تمین تین بارسرمہ لگایا جائے۔(۱)

''اکتراء'' کے معنی کسی ٹھی کوکرایہ پر لینے کے ہیں فقبی اعتبار ے پیھی''اجارہ'' کے ذیل میں آتا ہے اور اس کے احکام بھی وہی

ہیں جو اجارہ کے ہیں ، جس طرخ اجارہ میں اُجرت اور فائدہ

اٹھانے کی بنیادمعاہدہ پر ہوتی ہے ای طرح کرایہ کے معاملہ میں بھی کراییکی مقداراوراس سے فائدہ اُٹھانے کی نوعیت باہمی معاہدہ ے طے پایا کرتی ہے، مثلاً اگریہ بات طے پائی کہ میں اس مکان

میں ایک ماہ رہوں گا اور سور و پئے کرایہ دوں گا تو سورو پئے کے بدلےایک ماہ اس مکان میں رہنے کا جوازیپیرا ہوگا۔

سواری کے کرایہ کے احکام

یمی حال سوار یول کے کرایہ کا ہے کہ جتنی مسافت کے لئے اورجس قدر ہوجھ کے لئے جو کرایہ طے پایا ہے وہی کراہیمافر کے ذمەداجب ہوگا؛ مثلاً ایک شہرے دوسرے متعین شپرتک ایک آ دی

کو لے جانے کے لئے جتنا کرایہ طے ہووہی کراییاس کے ذمہ وا جب الا داء ہوگا ، ای طرح سامان کی وہ مقدار بھی وزن کا اظہار کرکے یا اشارہ کر کے متعین کردیا جائے اورای قدرسامان لے

جایا جائے ،اس سے زیادہ سامان لے جانا جائز ند ہوگا؛ بلکہ فقہاء نے لکھا کہای مقدار میں دوسرااییا سامان جوا بنی گراں باری میں

جائز ہوگا جو تحکمہ کریلوے نے متعین کر رکھا ہے،اس لئے کہ ہر شعبہ کا قانون ہی اس کا عرف ہے اوراس کی حیثیت اس سے استفادہ کرنے والوں کے لئے شرط کی ہے کہ المعروف کالمشروط اور شرط کا

کرنے والوں کے لئے شرط کی ہے کہ المعروف کالمشروط اور شرط کا ایفاءاوراس کی پابندی واجب ہے۔

اكتزاء

ريلوے كونقصان

ہو، پہقطعاً جائز نہ ہوگا۔

برے وطفعان چول کے فقہاء کے یہاں اُصول ہے کہ کرایددار کی زیادتی اور کی کی کا ور کی کی کا میں کا فرمددار خود کرایددار ہوگا،

تعدی کی وجہ سے ہونے والے نقصان کا ذیمددارخودکرایہ دار ہوگا، اس لئے بینجراورمسافرین میں سے کوئی ریلوے کی ملکیت کونقصان پنچائے تو اس مخص سے اس کا تاوان وصول کیا جائے گااور ریلوے کو یابس وغیرہ کے محکمہ کونقصان پنچیانا چاہے،خواہ احتجاجا کیوں نہ

> **قانون کی خلاف ورزی پرسزا** بس ،ٹرین وغیرہ کے نقصان پہنچا

بس، ٹرین وغیرہ کے نقصان پہنچانے یا بے ٹکٹ یا قانون سے زیادہ سامان کے ساتھ سفر کرنے کی سزاد بنی درست ہوگی بیسزا اگر جسمانی قیدیا مار بیٹ کی صورت میں ہوتب تو ٹھیک ہے ہی، اس لئے کہ تعزیر جسمانی کے شیح ہونے پرتمام فقہاء کا اتفاق ہے، امام

ابویوسٹ کی رائے کے مطابق مالی تعزیر بھی کی جاسکتی ہے کہ جر مانے اور تاوان عائد کئے جائیں۔ جر مانے اور تاوان عائد کئے جائیں۔ (تفصیل کے لئے ملاحظہ ہولفظ" تعزیر") بے مکٹ مسافروں سے سابقہ کرابی کی وصولی

بے مکٹ مسافروں سے سابقہ کرا بیر کی وصولی

بے مکٹ سوار ہونے والے سافروں سے ان کے گذشتہ سفر
کا کرا بیدوصول کیا جاسکتا ہے یا نہیں؟ اس سلسلہ میں بعض فقہی نظائر
سے معلوم ہوتا ہے کہ اس سابقہ سفر کا کرا بیدا داکر نا واجب نہ ہوگا؟
اس لئے کہ شریعت کی نگاہ میں نفع اور استفادہ اپنی اصل کے لحاظ

اس سے بڑھ کر ہواس کا بھی لے جانا درست نہ ہوگا ،مثلاً ایک من گیہوں لے جانے کی بات ہوئی اور اس کے بجائے ایک من نمک

لے جانا چاہے یا ایک من روئی کی بات کہی تھی اور ایک من لوہا لے جانا چاہے تو درست نہ ہوگا ، اس طرح اگر صرف خود سوار ہونے کی بات تھی اور اپنے ساتھ کسی اور کو بھی سوار کرلیا تو یہ جائز نہیں ہوگا اور اگر اس کی وجہ سے وہ جانور جس کو سوار کی لئے استعال کیا تھا

ہلاک ہوگیا تواس کی قیمت کا ضامن بھی ہوگا۔ پھراس کرایہ میں بھی اصل تو یہ ہے کہ سفر کی پیمیل کے بعدیا سفر کے درمیان مسافت کے اعتبار سے کرایہ کی ادائی واجب ہو، لیکن اگر سواری والے نے پیشگی کرایہ اداکرنے کی شرط لگادی ہوتو پھر کرایہ سفر سے پہلے ہی اداکر دینا ہوگا اوراگر کرایہ پر لینے والا از

خور بیشکی کراییا دا کردیتو بھی بیدرست ہے۔

ر بلوے وغیرہ کا بے مکمٹ سفر
سواری وغیرہ کا بے مکمٹ سفر
سواری وغیرہ کے کرایہ کے سلسلہ میں جو اُصول یہاں ذکر
کئے گئے وہی اُصول جدید تئم کی تیز رفتار سواریوںٹرین، جہاز، بس
وغیرہ کے سلسلہ میں بھی ہوگا، اس طرح بلا مکٹٹرین یابس وغیرہ پر
سفر کرنا گناہ کبیرہ اورغصب یا ایک طرح کا سرقہ شار ہوگا، اس لئے
کہ بیتو چھیا کریا اجازت کے بغیر حکومت کی سواری کا استعمال ہوا،

سرقہ کا نفاذ نہ ہوگا ، اور اس لئے بھی کہ اس صورت میں چوری مال کی نہیں ہوتی ہے۔ نہیں ہوتی بلکہ منفعت کی ہوتی ہے۔ اس طرح کلٹ جہاں تک کا لیا تھا سفر کے دوران وہاں سے آگے چلے جانا بھی جائز نہیں ہوگا۔ آگے چلے جانا بھی جائز نہیں ہوگا۔ قانون سے زیادہ مال

البته حکومت کا مال عوام ہی کی ملک ہے،اس شبہ کی بناپراس پر حد

سامان وغیرہ بھی اس مقدار میں اور اس نوعیت کا لے جانا ہے ایس چیز نہیں ہیں کہاس کی قیت واجب ہو بلکہ ہم آپنے معاہرہ محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ ید استار میں ہے،اورای صورت میں ہلاک ہونے والے

لوگول کی جان کا ہرجا نہوا جب ہوگا۔

ربلوے تکٹ کاموجودہ نظام

ریلوے سنر میں آج کل پیکٹی کلٹ لینے کا جونظم ہے یاای

طرح بس وغیرہ میں ، وہ اسلامی فقہ سے ہم آ ہنگ ہے اور اس صورت کے ذیل میں آتا ہے کہ کرابید دار سے پیشگی کرابیادا کرنے

کی شرط لگادی جائے۔(۱)

مکان کے کرایہ کے احکام

ای طرح مکانات یا ایک کمرہ کا کرایہ پر لگانا اور لینا بھی

ورست ہوگا اور اس کے لئے باہمی معاہدہ سے جتنی مدت کے لئے کرامیر کی جورقم طے پائی ہوان سب کی رعایت واجب ہوگی اوراس کی خلاف ورزی قطعاً درست نه هوگی ، ما لک مکان اینے معاہدہ

کے مطابق متعینه مدت پرمکان خالی کردینے کو کیے تو کرایہ دار پر مكان كا خالى كرديناوا جب ہوگا۔

ا کراہ کے معنی جبراور د باؤ کے ہیں اور جے مجبور کیا جائے اس کود مکرہ'' کہتے ہیں،اکراہ دوشم کا ہے،اکراہ تا م ادراکراہ ناقس۔

اكراهتام اکراہ تام سے مرادوہ اکراہ ہے،جس سے انسان کسی کام پر آخری درجہ مجبور ہوجائے ،مثلاً جان کی ہلاکت یا کسی عضو کی ہلاکت

وغیرہ کا ندیشہ وجائے ،ای اکراہ کو'اکسراہ ملجبی '' بھی کہتے بي \_(r) کے ذریعہ اس کو قیمت والا بنادیتے ہیں ،مثلاً اگر کوئی مخص کسی کے مکان میں آ کررہ جائے اوراس سے کرامیری کوئی بات نہ ہوئی ہوتو محض اس مکان ہے استفادہ کی بناپراس ہے کرایہ کا مطالبہ سجے نہ

ہوگا ، البتہ اگر پہلے ہے کوئی معاہدہ ہو چکا تھا تو اب اس کرایہ کی ادا کیگی واجب ہوگی ، چوں کہ یہاں سوار ہوتے وقت بظاہر اس ہے کوئی معاہرہ نہیں ہوا تھا ؛ اس لئے اپیامحسوس ہوتا ہے کہ اس کا کرامیوا جب نه ہو، کیکن اس معاملہ کا دوسرا پہلویہ ہے کہ حکومت کی

جانب ہے گویااس بات کی شرط اور اس کا انتظام ہے کہ کوئی شخص بلا مکٹ سوار نہ ہو، اس لئے بیہ بجائے خود ایک معاہدہ ہے اور اس پر سابقه کرایه کی ادائیگی بھی وا جب ہوگی ،اس کو مال وقف پر بھی تیاس کیاجاسکتا ہے، فقہاء متاخرین نے لوگوں کی جسارت و کیھتے ہوئے تیمول کی جائداد اور وقف کے غاصبانہ استعال کی صورت میں

گذشتہ مدتِ استعال کی اجرت بھی واجب قرار دی ہے، پس ٹرین چوں کہ عوا می ملکیت ہے اس لئے اس کا بھی یہی حکم ہوگا۔ ريلوے حادثات ميں مسافرين كو ہرجانہ ربلوے حادثات كى صورت ميس مسافرين كوجو مالى نقصان پنچتا ہے،اسلامی نقطہ ُ نظر سے محکمہ کریلوے وغیرہ کواس کا ضامن

بنتا چاہیے ،البتہ جانی نقصان کاوہ ضامن نہیں ،اوراس کی نظیر فقہ کا وہ جزئیہ ہے کہا گر کشتی ڈوب جائے تو ملاح مسافرین کے مال کا ضامن ہوگا آ دی کا ضامن نہ ہوگا ،لیکن اگر حادثہ کے وقوع پذیر ہونے میں محکمہ ریلوے کی غفلت اور کوتا ہی کو دخل ہو، تو اسے ضامن مونا جاہے ، اس طرح اگرٹرین یاکسی اورسواری سے کوئی آ دی ہلاک ہوجائے اوراس حادثہ کے پیش آنے میں اس آ دمی کی غفلت

اور کوتا ہی کو خل نہ ہو، بلکہ ٹرین اور بس چلانے والے کی غلطی ہو، تو

(۱) قدورى :۱۰۳، كتاب الاجارة

(r) ابن نجيم المصرى: البحر الراثق أ/ 40 الفتاي ما الفندية: ٥٠٥٥ ، كتاب الإكراو ، مسائع الصفائع الرح المكتاب الاكراه

اكراه ناقص

ایسے اکراہ کو کہتے ہیں جس میں جان یا اعضاء کی ہلاکت کا

اندیشه نه دالبته قیدوغیره کی دهمکی هو،اس کوا کراه غیملجی بھی کہتے

ا کراه کی شرطیس

ا کراہ ہے متعلق بعض شرطیں وہ ہیں جن کا تعلق مجبور کرنے والے ہے ہے، بعض کا مجبور ہے، بعض کا ان حالات و ذرا کئع ہے جن کواکراہ کے لئے استعال کیا جائے اور بعض شرائط کا تعلق ان

کاموں سے ہےجس پرمجبور کیا گیا ہو۔ مجبور کرنے والا ایسا ہو کہوہ جس بات کی دھمکی دے رہا ہو اس کے کرگذرنے پر قادر بھی ہو،اگروہ قادر نہ ہواور دھمکی دے رہا

ہوتوا ہے اگراہ شارنہ کیا جائے گا۔ امام ابوحنیفہ کے یہاں تو یہ بات بھی ضروری ہے کہ دھمکی

دینے والا بادشاہ ہو، کسی اور کا مجبور کرنا اگراہ نہ ہوگا ، کیکن صاحبین

کے نزدیک ہراس مخف کا دباؤجواین دھمکی کو کرگذرنے کے موقف میں ہوا کراہ میں شار ہو گا اور فقہاءا حناف کے یہاں بھی فتو کی اس پر

مجور كے سلسله ميں ميشرط ہے كدوہ واقعی اپنے آپ كواس كى جانب سے خطرہ میں محسوس کرتا ہوا در تھیل نہ کرنے کی صورت میں

اکراہ کے لئے جوآلات استعال کئے جا کمیں وہ مہلک،کسی عضوكو برباد كردينے والايا مفلوج اور دائمي مريض بنادينے والا ہو،

اورجس کام پرمجبور کیا جار ہا ہو وہ اپنے پاکسی دوسرے انسان یا (١) بدائع الصنائع : ١/١٤٥ البحر الرائق : ٨٩/٨ الفتاوي الهنديه : ١٥/٣٥ كتاب الاكراه

فی الفورخطره در پیش ہو۔

(۳) النتاوي الهنديه ۵/۱۳۵

شریعت کے حق کی بناپراس کے لئے ممنوع ہو۔ (۲)

احکام کے اعتبار ہے اکراہ کی صورتیں

احکام کے لحاظ ہے اکراہ کی جارصوتیں ہیں ، پہلی صورت یہ

ہے کہ جس کام پرمجور کیا جارہا ہے اس کام کا کر گذرنا باعث اجر ہو

اورنه کر کے اپنی جان کو ہلا کت میں ڈالنا گناہ ،مثلاً اگر کسی خفس کوکسی حرام چیزسور کا گوشت،شراب وغیرہ کے کھانے پرمجبور کیاجائے اور

اس کومعلوم ہو کہ حالت اضطرار اور مجبوری میں ایسی چیزوں کا کھانا جائز ہےاور پھروہ نہ کھا کراپنی جان دے دیتو گنبگار ہوگا؛ اس لئے کہ بیالک طرح کی خودکشی ہے۔

دوسری صورت سے کہ اگر اس کام کو نہ کرے تو عند اللہ ماجور ہواور کر گذرے تو کچھ گناہ بھی نہ ہومثلاً کلمات کفر کہنے یا رسول الله صلى الله عليه وسلم كوسب وشتم كرنے پر مجبور كيا جائے اوروہ ا بی جان دے دے اور تکلیف پرصبر کر لے تو عند اللہ اجر کامستی

ہوگا اورا گر قلب کے اطمینان اورا یمان کی سلامتی کے باوجودوہ اس

طرح کی باتیں اپنی زبان سے نکال دے تو اس کی اجازت ہے، خودقر آن مجيديس اس كى تقريح موجود ہے\_(النعل:١٠٦) تیسری صورت میہ ہے کہ اگر اس کام کو نہ کرے تو ثواب کا متحق ہوا در کر گذرے تو گنهگار ہو، مثلاً اگر کسی مخص کوکوئی آ دمی کسی

دوسرے کے قتل پر مجور کرے تو اس کے لئے دوسرے کو قتل کر ناجائز نہیں اور گناہ کا باعث ہے اورا گرخوقتل ہوجائے تو عنداللہ اجر کا متحق ہوگا، بیتو اخروی تھم ہے، دنیوی تھم یہ ہے کہ قصاص قاتل ہے نہیں لیا جائے گا ، بلکہ اس فخص سے لیا جائے گا جس نے اس کو

فل برمجبور کیا ہے۔

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفر

(۳) حوالهٔ سابق موضوعات یر مشتمل مفت آن لائن مک<u>تبہ</u>

چوتھی صورت میہ ہے کہ اس کا کر گذرنا اور نہ کرنا دونوں ہی برابر ہومثلاً اگر کسی مخص نے کسی کواس بات پر مجبور کیا کہ وہ اپنے آپ کوآگ میں ڈال لے اورآگ وہیں سلگائی ہوئی اوراتنی شدید ہو کہ اس میں گرنے کے بعد جان بیچنے کی کوئی تو قع نہ ہو نیز وہ قل ہونے کے مقابلے آگ میں جل کرم نے میں کوئی سہوات محسوس نہ كرتا موتواس كے لئے بيدونوں ہى باتيں برابر ہيں ،اگروه فخص آگ میں کود کر اپنی جان دے دے تو مجبور کرنے والے سے قصاص لیا جائے گا،جیما کول کرنے والے سے قصاص واجب ہوتا ، نیز متو فی عنداللہ گنهگار بھی نه ہوگا۔ (I)

# قولى تصرفات كے احكام

بعض معاملات وہ ہیں جن کا تعلق انسان کے عمل واعتقاد نہیں بلکہ زبان سے ہے، اس کوتصرفات شرع بھی کہتے ہیں، مثلاً طلاق، نکاح، خرید وفروخت،ان سب کاتعلق زبان سے ہے،اس کے برخلاف جوصورتیں اوپر ذکر کی گئی ہیں ان کاتعلق یا تو انسان کے عمل سے ہے یا اعتقاد ہے ہے جیسے حرام غذا کا کھالینا کمی کولل کردینا خودکوآگ میں ڈال لیبا، بیتمام چیزیں ممل ہے تعلق رکھتی ہیں، جب کہ کفرواسلام کامسلہ اعتقاد ہے متعلق ہے جن کے احکام ادېرندکورېويکے۔

قولی تصرفات کے سلسلہ میں امام ابو حنیفدگی رائے یہ ہے کہ یہ حالت ِ اکراہ میں بھی منعقد ہوجاتے ہیں یعنی اگر کی ہے جبرا طلاق ولادی گئی یا جرأ نکاح کردیا گیااوراس کی زبان سے تکاح کی

قبولیت کے الفاظ کہلا گئے گئے یاکسی چیز کے بیچنے پرمجبور کردیا گیا

اوروہ چیز چے دی گئی تو بیز کاح وطلاق اور پیٹے منعقد ہوجائے گی البتہ جو چیزیں فنع کی جا سکتی ہوں اور تو ڑی جاسکتی ہوں انھیں بعد میں

ننخ کیا جاسکتا ہے اور جو چیزیں نا قابل فنخ ہوں وہ لازم ہوگئیں،

اس أصول کے تحت حالت اکراہ کی طلاق اور نکاح دغیرہ کا حکم تو ببرحال باقی رہے گا اور خرید و فردخت کا معاملہ اگر جرا طے پایا ہوتو بعدمين فنخ كااختيار هوگا۔

فقہاء نے لکھا ہے کہیں چیزیں ایس میں کہ جنسیں اکراہ کے ساتھ کرنے اورا ختیار کے ساتھ کرنے کے درمیان کوئی فرق نہیں ہے ، اس طرح ان کو بالارادہ انجام دینے اور مزاحا کہنے کے درمیان تھم کے لحاظ ہے کوئی فرق نہیں ، بہرصورت ان کا اثر مرتب

> هوگا،اوروه حسب ذیل بین: ا- طلاق۔

> > -215 -r

۳- ایلاء\_(r)

۳- ظهار (۳)

۵- أم ولدينانا\_(٣)

۲- قصاص معاف کرانا۔ (۵)

کے رضا عت اور دودھ بلانا کہ کی عورت کودودھ بلانے

یرمجبور کردیا جائے تو رضاعت کے احکام ثابت ہوجا نیں گے۔

۸- مجبورکرکے سی کام کی شم کھلائی جائے۔

9- نذرکه دباؤ کے ذریعی کی چیز کی نذر کرانی جائے۔

(۱) ملخص از : بدائع الصنائع :٤/١ ١٨٩٤/١٥ الفتاوي الهنديه:٥/١٣٦١ه، الباب الثاني فيما يحل للمكره ان يفعل

(٢) ایلاءیہ ہے کہ شو براجی ہوی ہے مباشرت نہ کرنے کی کم ہے کم چار ماہ یاس سے زیادہ کے لئے یامطلقاً جسم کھا لئے تنصیل لفظ 'ایلاء' کے تحت دیکھئے۔

(٣) ظہارا چی بیوی کومرم عورتوں کے پورے وجودیااس کے کسی ایسے عضوت تشبید یے کا نام ہے ، جسے دیکھنا جائز نبیل ،اس صورت میں جب تک کفارہ ادانہ کردے ، بیوی ہے ہم (٣) أم ولدوه باندي ہے جوابے آتا كے بچه كى مال بن جائے۔ بسری جائز نہیں تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو' ظہار''۔

(٥) مَعْوَل كورع مُوقاتل عَجِالَه مِنْ عَالَى ماصل منها كَاكُون ها وكه الله من الله عليه الله من الله مكتب

ا- ایلاء کے بعدر جوع۔

اا- طلاق رجعی کے بعدر جعت۔

۱۲ ید که کسی کو اینا مال دوسرے کے پاس به طور امانت

ر کھنے پر مجبور کردیا جائے اور دوسر مے تحص کواس مال کا این بنے پر

مجبور کردیا جائے۔ 

اورمقتول کے ورثاء سے جرا یہ کہلوالیا جائے کہ میں قصاص لینے کے بجائے اتنے مال پرسلح کرتا ہوں تو یہ جبری سلم بھی نافذ ہوگا۔

۱۳- کسی عورت کو مال کے عوض طلاق قبول کرنے پر مجبور کردیا جائے اوروہ قبول کر لے تو طلاق واقع ہوجائے گی اورعورت کے ذمہ مال وغیرہ واجب نہیں ہوگا۔

10- مرد کومجور کردیا جائے کہ وہ عورت کومشروط طلاق دے دے، مثلاً کے اگر تونے فلال شخص سے گفتگو کی تو تھے پر طلاق، تواب جب بھی وہ اس مرد ہے گفتگو کرے گی اس پر طلاق واقع

ہوجائے گی۔ ای طرح مشروط طور پر غلام آزاد کرنے کے الفاظ کہلوا لئے جا کیں۔

١٥- اپنے او پر صدقات اور تمرعات واجب كر لينے كے (۱) عمراسلام میں پیطریقہ نیمحود ہاور نہ مطلوب که 'لاا کراہ فی الدین''۔

(۲) مد بربنانے کامفہوم ہیے کہ اپنے خلام کو کہد دیا جائے کہتم میری موت کے بعد آزاد ہو، اس طرح اب عام حالات میں اس کا فروخت کرنا یا ہمیہ وغیرہ کرنا درست نہ ہوگا اور موت کے بعدوہ آزاد ہوجائے گا۔ دیکھئے:'' تدبیر''۔

(٣) بعض فقها، نے ان بیں صورتوں کو ایک شعر میں جمع کردیا ہے جوحسب ذیل ہے:

طلاق و ایلاء وظهار و رجعته رضاع و ایمان و نئ و نذره

طلاق على جعل يمين به اتت رایجاب احسان و عتق نهذه (۴) خیار عتق ہے مراد ہیہ ہے کہ اگر کسی عورت کا نکاح باندی ہونے کی حالت میں کسی مرد ہے ہوہ آزاد ہوجائے تو آزاد کی کے بعدا ہے افتیار دہتا ہے کہ چاہے تو عہد غلامی کے اس نکاح کو برقرارر کھے ورنداے نیخ کردے '' خیار عنق' کے تحت احکام کی تفصیل بیان کی جائے گ ۔

أكراه

الفاظ كهلوالئے جائيں تو جا ہے بالجبر ہو، مگر اب وہ اس پر واجب

ہوجائے گا۔

۸- کسی کافر کو جبراً مسلمان کرلیا جائے تو بھی اس پر

19- غلام كومد بر(٢) بنانے كالفاظ جرا كبلوالتے جائيں۔

سارے احکام مسلمانوں ہی کے نافذ ہوں مے۔(۱) ۲۰- غلام كوآ زادكرالياجائه-(۳)

ا - قتم كاكفاره اداكرنى يرمجوركرنا تاكتهم باقى ندرب

۲۲- کسی الیی شرط کی محیل پر مجور کردینا جس پراس نے <u>بہلے سے طلاق یا آزادی وغیرہ کومعلق کررکھا ہے۔</u>

 ۲۳- طلاق دینے کاوکیل بنانے پرمجبور کردینا۔ ۲۴- اور خیار عتق (۴) کی صورت میں عورت کو مجبور کر دیتا کہ وہ اپنے اختیار کا استعال کرکے خودا پی جانب سے شوہر سے علاحدگی اختیار کرلے تا کہ شوہرکومہر دینانہ پڑے۔ (۵)

حالت إكراه كي طلاق اسی اُصول کی روشن میں امام ابوحنیفی ؒ کے نز دیک حالت

ا کراہ کی طلاق واقع ہوجاتی ہے،امام ابوحنیفہ کے یہاں تفصیل ہے كدا گرمجوركركى سے طلاق تكھوالى كئى تو طلاق واقع نہيں ہوگى،

نكاح مع استيلاد و عفو عن العمد قبول الايداع كذا الصلح عن عمد كذا العتق والاسلام تدبير للعبد

تصح مع الأكراه عشرين في العد

(۵) محمود بن محمد جرجارى: الكواكب المشرقه في احكام النكاح والطلاق والنفقة :۲۵-۲۵

ای طرح اگر اس ہے مجبور کرکے طلاق کا جھوٹا اقرار کرالیا گیا تو بھی ملاہ قب اقعز نہیں میں گل سیال قبصہ نہ میں مصرب

بھی طلاق واقع نہیں ہوگی ، بیرطلاق صرف اسی صورت میں واقع ہوگی جب اس کی زبان سے اسی وقت طلاق دلوادی جائے۔

امام الوصنيفة اپني اس رائے ميں تنها نہيں ہيں بلكه ان كے معاصرين فقهاء ميں معتمى ، ابرا ہيم نخفى ، قاضى شرح اور مشہور تا بعى سعيد ابن ميتب كا بھى يہى مسلك ہے۔ (١)

اس کے برخلاف امام مالک ، امام شافعی امام احمد بن صنبل اور جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ حالت اکراہ کی طلاق واقع نہیں ہوتی ،

تابعی میں حضرت عمر بن عبدالعزیز نیز ضحاک امام اوز اعی ،عطاء کی مجمی یمی رائے ابن الی شیبہ نے قتل کی ہے۔ (۲)

حنفیہ کے دلائل

امام ابوصنیفہ کی ایک دلیل وہی صدیث ہے کہ آپ ﷺ نے فرمایا کہ تین چیزیں الی جی کہ ان کا ارادہ بھی ارادہ ہے اور ان کا خداق بھی ارادہ ہے، نکاح ، طلاق اور رجعت ، بعض روایات میں

رجعت کے بجائے عمّاق (آزاد کرنا) کا لفظ ہے، (۳) پس جس طرح مزاح یغنی ہزل سے طلاق واقع ہو جاتی ہے، حالاں کہاس میں بھی طلاق کا ارادہ نہیں ہوتا، اس طرح اکراہ میں بھی بولنے والا طلاق کی نیتے نہیں کرتا، للہٰذا ہزل کی طرح پیطلاق بھی واقع ہو جانی

چاہئے۔ امام ابوصنیفڈگی دوسری دلیل وہ روایت ہے جوامام محمد نے صفوان ابن عمر سے نقل کی ہے کہ ایک عورت نے نیند کی حالت میں

نے رسول الله سلی اللہ کے پاس استفافہ کیا تو آپ ﷺ نے فر مایا: لا ------

ا ہے شو ہر پرقابو پاکر بالجراس سے تین طلاق دلوائی پھر جب شو ہر

قیلولة فی الطلاق، طلاق کے معاملہ میں کوئی وتفہ نہیں ہے۔(م)
تیسری دلیل حضرت عمر دیا کا ارشاد ہے کہ چارا مورنا قابل
رد ہیں ، نکاح ، طلاق ، عماق اور صدقہ - حضرت عمر دیا کی ا

رد ہیں ، نکاح ، طلاق ، عماق اور صدقہ - حضرت عمر رہائی ۔
روایت میں 'مقفلات' کالفظ ہے جس کی تشریح محدثین نے میں کا ہمائی ہیں ۔
ہے کہاس سے کوئی راہ فرار باقی نہیں رہتی ۔ (۵)
احناف کہتے ہیں کہ اولاً تو طلاق دینے کے لئے ارادہ و

احناف کہتے ہیں کہ اولاً تو طلاق دینے کے لئے ارادہُ و اختیار ضروری ہی نہیں اوراگر اختیار ضروری بھی ہوتو طلاق اکراہ کی صورت میں بھی اختیار حاصل ہے کہ وہ چاہتو طلاق دے دے اور اپنی جان بچالے اور چاہتو نکاح بچالے اور جان کو قربان کرد سے

#### ان دلائل پرایک نظر غور کیجئو حفه کی

غور سیجے تو حفیہ کی یہ دلیس محل نظر ہیں ، پہلی حدیث جس میں ارادہ اور مزاح کو طلاق میں کیساں تھم دیا گیا ہے ، سے استدلال بہت دشوار ہے ، اس لئے کہ ہزل ومزاح کی صورت میں وہ اس لفظ کی اوا گیگی اور عدم اوا گیگی میں مختار ہوتا ہے ، وہ چاہے تو بولے ورنہ نہ بولے ، جب کہ اکراہ میں وہ اس لفظ کے بولئے پر مجبور کردیا جاتا ہے ، پس طلاق کا مفہوم مراد نہ لینے میں دونوں مساوی ہیں ، لیکن اس اعتبار سے فرق ہے کہ ایک اس کے تلفظ مساوی ہیں ، لیکن اس اعتبار سے فرق ہے کہ ایک اس کے تلفظ برمجبور کردیا گیا تھا اور وہ اس میں مختار نہ تھا جب کہ ہازل اور مزاح

کرنے والا اس پرمجبور نہ تھا۔ دوسرے ہازل اور مزاحاً کہنے والا ایک ایسے تھم شرق کے استہزاء ، استخفاف اور اس کے کم اہم سمجھنے کا مرتکب ہوتا ہے جو شریعت کی نگاہ میں بہت نازک ، اہم اور غیر معمولی اہمیت کا حامل

(۱) مصنف ابن ابي شيبه:۵۰/۵ (۲) بدائع:۲/۱۹۳/۱بيان حكم ماعدل المكره في غير ماوقع عليه الاكراه

(٣) ابوداؤد : ٢٩٨/١، باب في الطلاق على الهزل ، ترمذي : ٢٢٥/١، باب في الجدوالهزل في الصلاة ، ابن ماجه : ١/١٥/١ (٣) فتم القدير : ٣٩/٣-٣٩، نيزو كيك: نصب الرايه: ٣٣٢/٣ (۵) حوالة سابق

ہے جب کہ مکر ہ کے ساتھ میہ بات نہیں ہوتی ،اس کی نظیر ریہ ہے کہ منہیں کر سکتے تو دونوں میں علا حدگی کردے۔ اگ کی ہیر بی دن اگف کلا ہے کہ در بریاں سول اللہ صلی اللہ علیہ دوسرے بدروایت محد ثانیہ نقطۂ نظر ہے۔

دوسرے بیروایت محد ثانہ نقط نظر سے بھی ضعیف ہے،اس لئے کہاس روایت کی بنیاد صفوان بن عمر طائی پر ہے، جومحدثین کے نزدیک ضعیف سمجھے گئے ہیں،اس میں ایک اور راوی ''بقیہ'' ہیں، وہ بھی ضعیف ہیں،ایک اور راوی غازی بن جبلہ ہیں،ان پہھی کلام

کیا گیا ہے،ای لئے ابن حزم وغیرہ نے اس روایت کوغایت درجہ ضعیف قرار دیا ہے۔

### حضرت عمر عظيه كااثر

جہاں تک حضرت عمر میں کے کہ چارا مورنا قابل رو
ہیں اوران میں ایک طلاق بھی ہے، تو اس سے استدلال قابل غور
ہے اس لئے کہ اگر اس روایت کواس قدرعام اور مطلق رکھا جائے تو
اس کا تقاضا تو ہے ہے کہ پاگل اور دیوانہ یا نابالغ اور سوئے ہوئے
آدی کی بھی طلاق واقع ہوجائے ، حالال کہ امام ابو حنیفہ بھی اس
کے قائل نہیں ، یہی حال بعض ان روایات سے استدلال کا بھی ہے
جن میں مطلق ہر طلاق کو واقع قرار دیا گیا ہے، اس لئے ہے بات
مانی پڑے گی کہ اس سے وہی طلاق مراد ہے جس میں آدی اپنی
خواہش سے الفاظ طلاق کا تلفظ کرے، حیا ہے عصم کی حالت میں
خواہش سے الفاظ طلاق کا تلفظ کرے، حیا ہے عصم کی حالت میں

کیول نه ہو۔

ان أمور كامرتكب ماننا يڑےگا۔

اوریہ بات کہ مجبور بھی طلاق یا موت کے درمیان اختیار رکھتا ہے، قرین انصاف نظر نہیں آتی ، اس کئے کہ الی صورت میں دو نقیض اور اضداد کا اجتماع ماننا پڑے گا کہ وہ مجبور بھی تھا کہ حالت اکراہ میں تھا اور مجبور نہیں تھا کہ ہلاکت یا طلاق میں ہے کی ایک کو منتخب کر لینے کا عتمار تھا اور پھر حالت اکراہ میں کفرید کلمات ، شراب نوشی وغیرہ بھی '' حالت اختیار میں قرار پائے گا اوران کو ہلا مجبوری

اگر کوئی آ دی مزاحاً کفریه کلمات کهدد، یارسول الله صلی الله علیه وسلم کوسب شتم کرے (العیاذ باللہ) تو محض مزاح کی نیت اس کو کفر ہے نہ بچاسکے گی اور وہ ایمان ہے محروم ہوجائے گا ،کیکن اگر جبر واکراہ کی بناپرکوئی گفریہ کلمات کہتواس پرکوئی مواخذہ نہیں ہے۔ تیسرے ہزل ومزاح کی گنجائش ہرونت ہے،اگر طلاق و نکاح جیسے زندگی کے اہم ترین اور نا قابل رجوع مسائل میں ہزل و مزاح کواراده کی حیثیت نه دی جاتی اوراس حالت میں نکاح وطلاق كوغيروا قع اورغير ثابت مجها جاتا تواس بات كاقوى انديشه تقاكه اہل ہوں اس کوا پنے لئے ڈ ھال اور راہ فرار بنالیتے ،کوئی بھی فخص طلاق دے دیتا اور کہددیتا کہ میں نے محض مزاحاً دیا تھا،اس کے برخلاف جبروا كراه كي صورت كم پيش آتى ہےاور پھرا گركوئي اكراه كا غلط اورجھوٹا دعویٰ کر بیٹھے تو اس کا ثابت کرنا بھی آ سان نہ ہوگا ،اس لئے کہ اکراہ کا تعلق خارجی عوامل اور خارجی دباؤے ہے جب کہ مزاح کا جھوٹا دعویٰ بہت آسان ہے کہ ہزل ومزاح اور قصد وارادہ كاتعلق خود بولنے والے كے دل اور ضمير سے ہے۔

www.Kitabo Sunnat.com صفوان بن عمر ور ایت

جہاں تک صفوان بن عمرو ﷺ کی روایت ہے تو اس روایت میں اولاً تو یہ احتمال ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان دونوں کے باہمی شدید اختلاف اور شقاق کی بناپر بیمحسوس کرلیا ہوگا کہ معروف طریقہ پران کی از دوائی زندگی بسر نہیں ہوسکتی اور اس غیر معمولی اختلاف کا قرینہ بیتھا کہ موقع پاکرخود بیوی نے اپ شوہر کے ساتھ جرو دباؤ کا معاملہ کیا تھا جو گویا از دوائی زندگی کی ناخوشکواری کی آخری سرحد ہے اور قاضی کو بیتی حاصل ہے کہ جب ناخوشکواری کی آخری سرحد ہے اور قاضی کو بیتی حاصل ہے کہ جب وہ میں کرلے کہ زوجین کی بنیاد پر معروف طریقہ سے زندگی بسر

# قاموس الفقه

طلاق میں ارادہ کی حیثیت

طلاق کےسلسلہ میں شریعت کے اُصول کو کھوظ رکھا جائے تو معلوم ہوتا ہے كمطلاق كے لئے ارادہ كوبنيادى اہميت حاصل ہے، اگریہ ضروری نہ ہوتا تو سونے والے اور بے ہوش کی طلاق بھی واقع

موجاتی اور یا گل اور نابالغ جس کے قصد دارادہ کا اعتبار نہیں اس کی طلاق بھی واقع ہوجاتی ، حالال کداحناف کے یہال بھی ان کی

طلاق واقع نہیں ہوتی \_ ہزل والی روایت سے یا اس بات سے کہ صریح الفاظ سے

طلاق دینے کی صورت میں جاہے ارادہ ہو یا نہ ہو، طلاق واقع موجاتی ہے،اس بات پراستدلال نہیں کیا جاسکتا کہ طلاق کے لئے ارادہ کی کوئی ضرورت اورا ہمیت ہی نہیں ؛ اس لئے کہ ہزل یا صرح

الغاظ طلاق کے استعال کے بعد آدی موقع تہمت میں ہوجاتا ہے اوراس موقع پرارادہ کرنے اور نہ کرنے کے درمیان فرق کیا جائے تواس بات کا قوی اندیشہ ہے کہ ہوسکا طبیعتیں اس کے ذریعہ حیلہ

بازی کریں گی ،اس فتنہ ہے تحفظ اور مواقع تہمت میں احتیاط برعمل کرنے کی غرض سے ان طلاقوں کو واقع قرار دیا جاتا ہے نہ ریہ کہ طلاق میں ارادہ کرنے اور نہ کرنے کا کوئی اعتبار نہیں ہے، یہی وجہ

ہے کہ بہت ی صور تیں ہیں کندیانة اور فیما بینہ وبین اللہ طلاق واقع نہیں ہوتیں ، مرقضاء طلاق واقع ہونے کا تھم دیا جاتا ہے کہ اس سےاس طرح کے فتنوں کا دروازہ وانہ ہونے پائے۔

جمہور کے دلائل

(r) بذل المجهود: ٣٤٦/٣

جہور کے پاس جو دلائل ہیں ان میں بعض وہ ہیں جوعموی ابن ماجه: ا/ ۱۳۲٤ باب طلاق المكره والناسي

نوعیت کے ہیں اور بعض خاص طلاق سے متعلق ہیں۔

عام مفهوم رکھنے والی ایک معروف حدیث حضرت عبدالله بن عباس د کھ ہے کہ میری أمت كو بھول ، خطا اور مجورا جوكراليا

جائے اس سے درگذراور بری الذمه کردیا گیا ہے، (۱) ظاہرہے که

ان اُمور میں وہ طلاق بھی داخل ہے جو جبراُ ولائی جائے۔ دوس عظرت عائش عمروی ہے کہ آپ للے فرمایا: لاطلاق في اغلاق ، حالت اغلاق ميس طلاق واقع نهيس ہوتی ، (۲)

اس اغلاق کے معنی ابن قتیبہ ، خطابی ، ابن سید نے اگراہ کے لئے میں، (٣) ميرائ ابن قدامه نے امام احمد فقل كى ہے، (٣) ابن

بي شيبي في اس مديث كو من لم يوطلاق المكره شيناً "(۵) (جو لوگ طلاق مکرہ کو بچھنہیں سجھتے ) کے عنوان کے تحت ذکر کیا ہے ، اس معلوم ہوتا ہے کہ ان کے نزد کیک بھی اغلاق کے یہی معنی

جہاں تک آ فارسحاب کی بات ہے تواس سلسلہ میں جمہور کے حق میں بہت سے آثار ہیں، چنانچابن الی یزید می نے حضرت عبدالله ابن عباس ﷺ ہے،حسن بھری نے حضرت علی ﷺ سے

ابومعاويه نے حضرت عبدالله بن عمر رفظهاور عبدالله بن زبير د ہے واضح لفظوں میں طلاق مکرہ کا واقع نہ ہونانقل کیا ہے۔ (۲)

قیاس بھی جمہور کی تائیدیں ہے کہ جب کفرجیے اہم مسلد میں اکراہ کی رعایت ہے اور کفریے کلمات اکراہ کے ساتھ بے اثر ہیں تو دوسرے معاملات میں تو بدرجہ اولی یہی تھم ہونا جا ہے ، چنانچہ

احناف کوخوداس بات کا اعتراف ہے کہ حالت اکراہ کی طلاق کا واقع کرنا قیاس کے خلاف ہے اور اس وجہ سے اکراہ کی حالت کی

(٢) حوالة سابق

(٣) المغنى :١/٨١١

(٢) ابن ابي شيبه " الكتاب المصنف "

(۵) مصنف ابن ابی شیبه:۵

اكراه

كرنے والے برنہيں ،كلمات كفر جبرا كہلائے جائيں تو آخرت کے علاوہ کوئی دنیوی حکم بھی اس پر کفر کا نافذ نہیں ہوتا ،اس لئے

حقیقت یہ ہے کہ شریعت نے بہت سے مسائل میں خطا ونسیان

ہے د نیوی ا حکام کو بھی متعلق کیا ہے ، انھیں نظائر سے بیہ بات بھی

واضح ہو گئی کہ صرف کلمات کفر ہی اس حدیث کامقصود نہیں ہیں۔

دوسری حدیث کے بارے میں احناف کی رائے ہے کہ اغلاق کے معنی جنون کے ہیں اور یقیینا اس لفظ میں اس معنی کی بھی

منجائش ہے،اس لئے کہ اغلاق کے معنی بند کردینے کے ہیں اور بند کردینا اگرعقل کا ہوتو جنون ہے اورجسم کا ہو کہ اسے مجبور کردیا جائے تو اکراہ ہے ---لیکن اکثر محدثین نے جیسا کہ فدکور ہوااس

كامصداق" اكراه" كوقرار ديا ب، اوريكي معنى لفظ كے اصل معنى سےزیادہ قریب ہے،اس لئے کہ''اغلاق''اپنی اصل کے لحاظ سے

'' مادی'' اور' محسوس اشیاء'' کو بند کردینے کے لئے بولا جاتا ہے، عقل کی بندش کے لئے مجاز أاستعال ہوتا ہے۔ ان مباحث سے اندازہ ہوتا ہے کہ اس مسلد میں امام ابو حنیفہ

کے مقابلے میں جمہور کی رائے زیادہ قوی ،حدیث وآٹار سے زیادہ قریب،شریعت کے مجموعی مزاج ہے ہم آ ہنگ اورعقل و قیاس کے مطابق ہے۔

آج کل اغوا اور جرو تعدی کے واقعات کی جس طرح کثرت ہوتی جارہی ہے،اس کے تحت اندیشہ ہے کہ جرکی حالت میں کہلائے گئے کلمات کو اگر نکاح وطلاق کے باب میں معتبر مانا جائے ،تواس سے مفاسد کی راہ کھل جائے گی ،اورا بسے لوگوں کے لئے اپنی خدا ناتری کے لئے ہتھیار ہاتھ آ جائے گا۔

دین میں اکراہ ''اکراہ'' کے ذیل میں ایک اہم مسئلہ دین میں جبروا کراہ کا

"تحریری طلاق"ان کے نز دیک بھی دا قع نہیں ہوتی ،اس لئے کہ جوچیز خلاف قیاس ثابت ہووہ بہقدرضرورت اوراس حد تک مان لی جاتی ہے کہ قرآن وحدیث کے الفاظ واحکام پڑمل ہوجائے اور

بیمقصداس بات سے حاصل ہوجاتا ہے کہ اگراہ کی زبانی طلاق کو واقع کردیا جائے اس لئے تحریری طلاق اکراہ کو معتبر ماننے کی

ضرورت نہیں۔ اورسب سے اہم چیز شریعت کا مجموعی مزاج ہے، وہ انسان کو ان اُمور کا یابند کرتی ہی نہیں جواس کے بس میں نہ ہو، وہ تو مجبور قاتل ہے بھی قصاص نہیں لیتی ، وہ تو ان لوگوں کو بھی معاف کرتی ہے جو

مجوراً میدان جہاد میں کا فروں کی طرف ہے لے آئے گئے ہوں، چنانچ حضور ﷺ نے بدر میں ای لئے بنو ہاشم کولل کرنے منع فرما دیا تھا،اس لئے اس کے مجموعی مزاج اور طریقة تشریع سے بیہ بات ہم آ ہنگ نہیں ہے کہ دہ اگراہ کے ذریعہ دلائی گئی طلاق کووا قع کر دے اورایک آدی کوایے نکاح جیے اہم رشتہ کے تحفظ کے لئے ایک ایس

بات پرمجبور کردے جواس کی طاقت اوربس میں نہو۔ فقهاءا حناف عمو مااس حديث كوجس مين سهو، خطا اوراكراه ے اس اُمت کومعاف کرنے کا ذکر کیا گیا ہے ، اخروی احکام پر محول کرتے ہیں کہ آخرت میں ان کی وجہ ہے مؤاخذہ نہ ہوگایا یہ کہان کاتعلق خاص کلمات کفرہے ہے۔ مگریددونوں ہی جواب محل نظر ہیں ، کیوں کہ شریعت نے

د نیوی احکام میں بھی خطا ونسیان کا لحاظ کیا ہے، روزہ میں بھول کر كهالية روزه نهيس ثوثنا ، ذبيحه پرجمول كربسم الله نه كيمة و ذبيح بهي علال ہوجا تا ہے ، تل اگر غلطی سے واقع ہوتو قصاص واجب نہیں ہوتا، کی اجنبی عورت سے غلطی سے مباشرت کر لے تو اس پر زنا کا اطلاق نہیں ہوتا، اکراہ اور دباؤ کے ذریعہ اگر کوئی مخص کسی کا مال ا ہلاک کردے تو دیاؤڈ النے والے پر تاوان واجب ہوتا ہے ہلاک

محکم دلائل سے مزین متنوع و

11+

آتا ہے، اہل مغرب نے اسلام کے خلاف پروپیگنڈہ کے لئے جو

'' فرد جرم'' تیار کی ہےان میں ایک اہم الزام بلکہ اتہام ہیہے کہ وہ

جرود باؤ کے ذریعہ زبروتی غیر مسلموں کو سلمان بنانے کا قائل ہے،

پھراسلام کے نظریہ جہادا دراسلامی تاریخ کومنح کر کے پچھاس

طرح اوراس شان سے پیش کیا گیا کہ فطری طور پر میاسلام کے

راہ ہدایت گمرای کے مقابلہ واضح ہوکر سامنے آگئی ہے۔

حصرت عبدالله بن عباس ر الله عبد الله عبداله

وقت نازل ہوئی جب قبیلہ ُ ہنوسالم کے تھین نامی ایک مسلمان نے

حضور على سے اپنے عیسائی بیٹوں کو جری مسلمان بنانے کے بارے میں دریافت کیا جوعیسائیت سے پھرنے کوآ مادہ نہ تھے، (۱)

اوراس طرح ان کواس طرزعمل سے روک دیا گیا۔

اس کی بہترین مثال سیدنا حضرت عمرﷺ کے رومی غلام کا واقعہ ہے کہ حضرت عمرﷺ بار باراے اسلام کی دعوت دیتے رہے ، اینے اس ارادہ کا بھی اظہار کیا کہ اگر مسلمان ہوگیا تو مسلمانوں کی

امانت کا کوئی کام تجھے سونپ دوں گا گراس نے نہ مانا ، جب بھی بیہ بات پیش آتی حضرت عمر ﷺ فرماتے: لا اکسواہ فسی اللدین (وین میں جرنہیں ہے) پھر وفات کے وقت حضرت عمر ﷺ نے اس کو آزادكرد يااورفر ماياجهال جي چاہے چلے جاؤ۔ (۲)

اسلام نے نہ صرف اعتقاد وافکار میں نہ ہی آزادی دی ہے بلکہ اسلامی مملکت میں بسنے والے غیرمسلموں کو انفرادی معاملات نكاح وطلاق، بيع وشراء وغيره ( persouol law ) ميں بھي آ زادر كھا ہے اوراس بات کی بھی مخبائش رکھی ہے کہ اسلامی افتد اراعلی کے تحت ان کی اپنی عدالت ہو ، وہ اپنی تہذیب کا تحفظ کریں اور مناسب حدود میں رہتے ہوئے اسلام پر تنقید کریں،اپنے عبادت

خانوں کی حفاظت کریں اور حسبِ ضرورت حکومت کی اجازت

ہے مزید عباوت گاہیں تعمیر کریں ،ان کا اپنا مدرسہ ہو،ادرا پنا تہذیبی

أيك مغالطه

تشخص ہو۔

افسوس کہ بعض حضرات نے اسلام کے اس اُصول کوخود

خلاف ایک مؤثر حربه اور متصیار بن گیا، انشاء الله لفظ ' جہاد' کے تحت بھی اس پر کچھ گفتگو ہوگی۔ ابھی اس سلسلہ میں صرف اتنا عرض کرنا ہے کہ اس قتم کی بات وہی کرسکتا ہے جواسلامی تاریخ اوراحادیث کے ذخیرہ سے ہٹ کرخودقر آن ہے بھی ناواقف ہو یا تجامل عارفانہ برت رہا ہو، قر آن مجید جواسلامی قانون اورنظام زندگی کی اساس اور بنیاد ہے اس نے بہت واضح لفظوں میں دباؤ اور جبر کی ٹفی کی ہے اور نہ ہب و اعتقادی مناسب حدود میں آزادی دی ہے۔ قرآن نے توبار بارخور پنمبراسلام کو تنبید کی ہے کہ آپ اس

بات کے متمنی اور آرز ومند بھی نہ ہوں کہ ہر خص جس کوآپ دعوت دیں وہ اسلام قبول ہی کر لے ، آپﷺ کا کام محض دعوت حق پہنچا ويناب، آپان پرداروغنين بين،انسا انست مذكر لست عليهم بمصيطر، ( الغاشيه ٢١٠-٢١) اوريد كهمو ل كالمسلمان مونا خوداللہ کی مشیت نہیں ہے ، پھر کیا آپ ان کوا بمان پر مجبور کر دیں <u>گ؟افانت تكره الناس حتى يكونوا مومنين،( يونس:٩٩)او</u> راگروہ روگر دانی کریں تو آپ ان کے پیچھے نہ پڑیں ،آپ کا کام محض ا تناہے کیممل روثنی کے ساتھ حق کوان تک پہنچادیں، ف۔ان

تولو ا فانما عليك البلاغ المبين-( النحل: ٢٨)· یہاں تک کہ قرآن نے واضح لفظوں میں کہا: لا اکسراہ فسی

المدين قد تبين الوشد من الغي (البقرة:٢٥٦) وين مين جرنهين اور

(۱) روح المعانی : ۱۳/۳ محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مسلمل معلی الاموالی الاموالی مکتب ((7, 7, 1) محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مسلمل معلی الاموالی الا

أكسال

فقہ کی اصطلاح میں جنسی عمل کے درمیان انزال منی نہ ہونے

کو''اکسال'' کہتے ہیں۔

اكسال

اس صورت میں عسل واجب ہوتا ہے یانہیں؟اس میں فقہاء

کے درمیان اختلاف ہے ، اصحاب ظواہر او رحفرت عبدالله بن عباس ﷺ کی طرف بیرائے منسوب ہے کہ وہ اس کی وجہ ہے

وجوبِ عُسل کے قائل نہ تھے اور صرف وضوء کو کافی سجھتے تھے ، ائمہ

ار بعہ، عام فقہاءاورصحابہ کی رائے میں اگر جنسی عمل اس حد تک پہنچ گيا ہو كەمقدار حثفة حجيپ جائے توغسل واجب ہوگا،انزال ہويانه

اصحابِ ظواہر کی دلیل وہ حدیث ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمايا:السماء من السماء (٢) بإنى بإنى سيواجب موكا، يعنى عسل انزال منی کی وجہ ہے واجب ہوگا۔

پہلے پانی سے سل اور دوسرے پانی سے ماد ہُ منوبیمراد ہے۔ امام ابوحنیفه اور جمهور کی دلیل حضور رکانی وه حدیث ہے کہ جب مردوعورت کےعضو تناسل کا ایک دوسرے سے مقام ختنہ تک اتصال ہوجائے توغسل واجب ہوگا۔ (٣)

بیصدیث جس میں وجوب عسل کے لئے انزال کی کوئی قیز ہیں لگائی گنی اور بھی مختلف روایات سے اس رائے کی تائید ہوتی ہے۔ اس مسلد کوحفرت الی بن کعب فظیمی روایت نے بالکل صاف کردیا ہے کہ ابتداء اسلام میں اس معاملہ میں سہولت رکھی گئی اور بلا انزال عسل واجب قرار نه دیا جاتا تھا، بعد کوییسہولت ختم کر اسلامی قانون کی مخالفت اور غیر اسلامی قانون و نظام حکومت پر تناعت کے لئے ڈھال بنالیا ہے، کہ جب اسلام میں جمروا کراہ

نہیں ہے تو ڈا کہ و چوری <sup>، ق</sup>ق و زنا ، شراب نوشی وغیرہ میں ایسی سزاؤل کے نفاذ کی کیاضرورت ہے؟ اور جبر أان پراس تسم کا قانون کوں نافذ کیا جائے؟ یہ محض مغالطہ اورایک کلمہ بی ہے باطل کی

تقویت کا سامان کرتا ہے۔ اسلام میں جس اکراہ ہے منع کیا گیا ہے وہ دین کے احکام پر عمل کرنے اور نہ کرنے میں نہیں ہے بلکہ دین قبول کرنے اور نہ كرنے ميں ہے، جولوگ مسلمان ہوجا كيں اور اسلام كے ہاتھ ميں

ابنا ہاتھ دے دیں انھوں نے اپنے آپ کو اسلام سے وابستگی کے کئے پابند بنالیا ہے،اب زندگی کےطور طریقوں میںان کامخالفانہ طرزعمل ایک طرح کی بغاوت اورغداری ہے،اوراس لحاظ سے وہ سزا کے متحق ہیں ،اگر ایبانہ ہوتا تو اسلام نے ان جرائم کے لئے

سزائیں ہی متعین نہ کی ہوتیں۔ اورعقلی نقطہ ُ نظر ہے بھی اسلام کا بیموقف درست ہے، جب تك ايك آدى مندوستاني شهريت اختيار نبيس كرتا، ياكس ملك كا شمری نہیں بنآ اے موقع ہے کہ خوب غور وخوض کر لے او راپنے آپ کوتول لے کہ وہ کہاں تک ان حقوق کوادا کر سکے گا جواس ملک

كشرى مونے كى حيثيت سےاس برعاكد مول كے اور جى جا بو بیشهریت قبول کرے درندند کرے الیکن جب ایک محف کسی ملک کا شہری بن جائے تو یقینا اسے ملکی احکام کی یا بندی کرنی ہوگی اوراہے ین نه ہوگا کہ وہ اس کے کسی قانون کو جبر وا کراہ کا نام دے کرمستر د

(١) الفتاوى الهنديه: ١٥/١٥/كتاب الطهارة ، فصل في المعانى الموجبة للغسل (٢) أبو دائود: ١/٢٩، بأب في الاكسال

(٣) ابو داؤد ٢٨/١: باب في الاكسال ، ترمذي ٢٠٠/١: باب ما جاء اذا التقى الختان وجب الغسل محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

قاموس الفقه

دی گئی اور خسل کا تھم دیا گیا۔(۱)

161

اکل کےمعنی کھانے کے ہیں، بدان اُمور میں سے ہے جو روز ہ اور نماز کو فاسد کر دیتا ہے۔

كھانے كااطلاق

محض کسی چیز کے منھ میں رکھ لینے یا چکھ لینے اور چیا لینے پر اکل کااطلاق نہیں ہوتا جب تک اسے گھونٹ نہ جائے ، (۲) چنانچہ فقہاء نے ضرور ۂ شو ہر کی بد مزاجی وغیرہ سے بیوی کوروزہ کی حالت میں شور با چکھنے ، یا شہد وغیرہ خریدنے کے موقعہ برشمد چکھنے ک اجازت دی ہے، (٢) گيهوں كا دانه محض چبايا جائے اور لكلانه

جائے تو بھی روزہ فاسدنہیں ہوتا۔ (۴)

روزه میں انجکشن

ایک اہم مسکلہ ہیہ ہے کہ آمجکشن کے ذریعہ معدہ یاد ماغ تک یا جسم کے کسی بھی حصہ میں پہنچائی جانے والی دواکا کیا حکم ہوگا؟ اس مسله پراس جزئیہ ہے روشی پڑتی ہے کہ اگر کو کی مخص

حقنہ کرائے لینی پائٹانہ کی راہ سے معدہ تک پانی پہنچائے یا کان میں دواڈ الے جود ماغ تک پہنچ جائے ، تواس کی وجہ سے روز ہ فاسد موجائے گا۔ (۵)

اس أصول كوصا حب عنابين بهت واضح كرديا ب كداعتبار

(۱) ابو دائود :ا/ ۲۸، بساب في الاكسال ، ترمذي :ا/ ۳۱، بساب السعاء من العاء ، ابن حبان، فزيم سنة الروايت كويج قرار ديا بـ ، كتساب الاعتبسار في الناسخ والمنسوخ من الآثار ٣٢/٢:

(۲) الاكل مايتاتي فيه المضغ الى الجوف ممضوعاً كان او غير ممضوع مولانا الوقوى التعليق على الكنز :۱۲۹ و خلاصة الفتاوي:۱۳۹/r

(٣) الفتاوى الهنديه:١/١٩٩ (۵) الهدايه: ۲۲/۱ مايوجب القضاء والكفاره

(٢) الفتاوي الهنديه: ٢٠٣/

معدہ اور د ماغ تک دواوغیرہ کے پہنچنے کا ہے کہ وہاں تک جود دا بہنچ

جائے گی اس سے روزہ فاسد ہوجائے گا، چنانچہ جا كفہ (معدہ تك پنجا ہوا زخم ) آمہ ( د ماغ کا زخم ) میں دوا ڈالنے کی صورت میں

روزه فاسد ہوجائے گا۔ (۲) يدمسكار أنجكشن اوراس فتم كى دواؤن كى بهت واضح نظير باور

اس ہےمعلوم ہوتا ہے کہ وہ تمام انجکشن جس کے ذریعید دوا پیٹ اور

د ماغ تک براہ راست پہنے جائے روزہ کو فاسد کردیں گے اور اس کے علاوہ جو اُنجکشن ہیں وہ روزہ کے لئے مفسد نہیں ہیں۔

نه کھانے کی قتم اگر کسی هخص نے بیتم کھائی کہ وہ فلاں چیز نہیں کھائے گا تو محض اس کے چکھنے اور چبانے کی وجہ سے قتم ندٹو نے گی جب تک

كرائ كھون بھى ندلے، اگراس نے اس چزكو چبايا بھراس سے جولعاب بیدا ہوا اے نگل گیا اور اس کا جواب کثیف حصہ فئے گیا

اسے پھینک دیا تواس کی تسم نہ ٹوٹے گی ، (۷) چوں کہاس قسم کی تشم کھاناشریعت کے منشاء کے خلاف ہے،اس کئے ایس قسموں کوتوڑ كركفاره بى اداكردينا جائے۔

كعانااوراس كي مقدار انسان کاجسم الله تعالی کی ایک امانت ہے اور اس امانت کی

حفاظت کے لئے غذا، لازی فی ہے، اس لئے اتنی مقدار میں کھانا تناول کرنا کہ انسان اپنی جان بچا سکے اور الله تعالیٰ نے جوفر ائض و

(٣) خلاصة الفتاوى:٢٥٣/٢

(4) خلاصة الفتاوى: ۴-۱هو دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مكتبه

اللُّهم بارك لنا فيه وأطعمنا خيرا منه . (٢)

ا گرشروع میں بسم اللہ کہنا بھول جائے ،اور بعد میں یادآ ہے تو

كے بسم اللہ اول و آخرہ، (٧) كھانے كے بعد آپ صلى الله عليه

وسلم مع فتلف الفاظ مين وُعاء كرنام نقول بي معروف وُعاءييب :

الحيميد لله البذي اطبعيمنا واسقانا وجعلنا من

تمام تعریف اس خدا کے لئے ہے، جس نے کھلایا،

کھانا واکیں ہاتھ سے کھانا چاہئے ،آپ ﷺ نے اس کی

تاكيوفرمائي ب،إذا أكل أحدكم فليأكل بيمينه ،(٩)مسنون

ہے کہ تین انگلیاں استعال ہول ، (١٠) لینی ضرورت سے زیادہ

الكليال استعال ندى جاكين ، بهتر بك كه كهانے كے بعد بليث كو

الكيول سے جاك ليا جائے ، (١١) متحب ہے كمكين چز سے

کھانے کی ابتداء کی جائے ،اورای پرختم بھی کیا جائے ، (۱۲) کھانا

پلیٹ کے کنارے سے لیا جائے ، برتن کے وسط سے کھانے کی

ابتداء کرنا مکروہ ہے ، (۱۳) راستہ چلتے ہوئے کھانا مروت کے

خلاف ہے، (۱۳) ای طرح کھڑے کھڑے بلاعذر کھا تا بھی مناسب

(٦) ترمذي ، باب مايقول إذا أكل طعاماً :١٨٣/٢

(٨) ترمذي عن ابي سعيد ، باب مايقول إذا فرغ الطعام

الله ، كھانے كے آغاز ميں بيدُ عاء بھى منقول بے:

اكل

المسلمين. (٨)

يلايااورمسلمان بنايا\_

(r) هنده: ۱۳۱/۵

۳۳2/۵: هنديه (۳)

(۱۲) هنديه:۵/۳۳۷

(١٣) حوالة سابق

میں اس موقع کے لئے بیالفاظ آئے ہیں: بسم اللہ وعملی بر کہ

717

حقوق اس سے متعلق کے ہیں ،ان کوادا کر سکے، واجب ہے،اس

ے زیادہ آسودگی کے قریب تک کھانا کہ کھڑے ہو کرنماز پڑھ سکے

اور نہ سہولت اپنی ذمہ دار یوں کو پوری کرے متحب ہے ، پوری

پہنچانا بھی ،اورستی وکا بلی بیدا ہونے کا باعث بھی۔(۱)

طال غذا جو بھی میسر ہو کھایا جاسکتا ہے ، البتہ کھانے کی

نوعیت میں اعتدال ہونا چاہئے ،نضول خرجی اور پییوں کا ضیاع نہ

ہو، چنانچەلذیذ غذاؤں وغیرہ کے کھانے میں کوئی حرج نہیں ، (۲)

مسنون ہے کہ کھانے سے پہلے دونوں ہاتھ دھویا جائے ،رسول اللہ

صلى الله عليه وسلم نے كھانے سے بہلے اور كھانے كے بعد ہاتھ دھونے

کوباعث برکت بتایا ہے، (٣) ہاتھ گوں تک دھویا جائے گا، (٣)

کھانے سے پہلے ہاتھ دھوکر پوچھانہ جائے ، کھانے کے بعد ہاتھ

دھوکر تولیہ کا استعال کیا جائے ، (۵) ادب بدہے کہ پہلے میرمجلس

سے ہاتھ دھلایا جائے ، پھر دوسرے لوگ دھوئیں ، اگرسب لوگ

ا یک درجہ کے ہوں تو پہلے نو جوان ، پھر عمر رسیدہ لوگ کھانے کے

لئے ہاتھ دھوئمیں ، اور کھانے کے بعد پہلے بزرگ حضرات ہاتھ

کھانے سے پہلے ہم اللد کہنا مسنون ہے، بعض روایتوں

(٩) مسلم عن ابن عمرٌ في الأشربه ، برقم :٢٠٢٠، باب آداب الطعام والشراب (١٠) مسلم ٢٠ ١٤٥/١٠كتاب الأطعمة

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

طرح آسودہ ہوکر کھانا مباح ہے اور آسودگی سے زیادہ کھانا

نابندیده عمل ہے، کیول کہ بیاسراف بھی ہے، اپنی صحت کو نقصان

دھوئیں، پھرنو جوان۔

سنتين اورآ داب

(۵) هندیه (۵)

(١٣) حوالة سابق

(۱) ويكفئ:مجمع الانهر :۵۲۳/۲

(٤) عمل اليوم والليلة :١١٨

(۱۱) ترمذی: عن جابر:۱۲/۵۷۲

(٣) شمائل ترمذي ، عن سلمان فارسى:١٢

نہیں،آپ ﷺ نے اس ہے مع فرمایا ہے، (۱) البتہ کھلے سر کھانے میں قباحت نہیں۔(r)

آ کے یا پیچھے ٹیک لگا کریا بائیں ہاتھ کا سہارا لے کر کھانے کو

آپ ﷺ نے پندنہیں فرمایا، (۳) آپ ﷺ سے تین طریقوں سے کھانا ثابت ہے ، اکرو ، ایک پاؤل بچھا کر اور دوسرا اٹھا کر کھانا ،

تورّک کے ساتھ بیٹھنا ، (م)جس چیز کے کھانے کے لئے جاتو کا استعال ضروري نه ہو،ان کو چاقو ہے کھانا پیندیدہ نہیں، آپ ﷺ نے

اس منع فرمایا ہے، (۵) آپ ﷺ نے میز پر کھانانہیں کھایا ، البت

دسترخوان کااستعال فرمایا، (۱)اس لئے دسترخوان پر کھاناافضل ہے۔ (تفصيل كے لئے ديكھئے: "حلال وحرام" چوتھاباب)

فقہاء نے نماز میں التفات کے تین درجات بتائے ہیں ، ایک بدکداس طرح دائیں بائیں توجہ کی جائے کہ سینہ بھی گھوم جائے

اور قبلہ کی طرف رُخ باقی ندر ہے ، اس صورت میں بالا تفاق نماز باطل ہوجائے گی ، دوسری صورت یہ ہے کہ صرف آ نکھ کے گوشوں

ے دائیں بائیں دیکھاجائے اس صورت میں کچھ مضا کقہ نہیں ،اور

خودرسول التدسلي التدعليه وسلم سے بھي اس طرح ديھنا اابت ہے جو دراصل صحابه كرام كى تربيت اوراصلاح كى غرض سع موتا تقار

تیسری صورت مدہ کہ صرف گردن موڑی جائے ،سینداپی

جگەر ہے،اس صورت میں نماز فاسدتونہیں ہوتی ،البتہ محروہ ہے، اور فقہاء کی کتابوں اور احادیث میں جہاں نماز کے درمیان

(۱) ترمذی:۱۰/۲

(٩) حوالة سابق

(٣) بخارى:٨٠٢/٢، كتاب الأكل متكا

(٥) ابوداؤد:٥٣٠/٢،باب في أكل اللحم

(٤) عالمكيري :١/٢٠١، نيز وكي نبذل المجهود:٢/٩٠-٩١

التفات کی ممانعت کی گئی ہے وہاں فقہاء کے نز دیک یہی صورت مراد ہےاورممانعت کامقصوداس طریقه کی کراہت اور ناپیندید گی کا

اظہارے۔(۷)

چنانچەحفرت ابوذر ﷺ سے مروی ہے کہ اللہ تعالی ہمیشہ بنده کی طرف متوجه رہتے ہیں ، یہاں تک کہ جب وہ'' النّفات''

كرتا ہے، تواللہ تعالیٰ اس ہے منھ پھیر لیتے ہیں۔(۸)

أم المؤمنين حضرت عائش سے مروى ہے كه آپ علل سے انھوں نے النفات کے بارے میں دریافت فرمایا تو آپ عظانے فرمایا کہ پیشیطان کا چک لینا ہے جووہ بندوں کی نماز سے ا چک ليتا ہے۔(۹)

# أمارت

لغوى معنى علامت كے بيں ،خودرسول الله صلى الله عليه وسلم في مجى علامات قيامت كے لئے'' أمارت'' كالفظ استعال كياہے۔ علامت اور أمارت كے درميان فقهاء نے صرف اس قدر فرق کیا ہے کہ علامت بھی اس فئ سے علاحدہ نہیں ہو یکتی جس کی علامت ہے؛ جب کہ ' آمارت' کے لئے بیضروری ہیں ۔ (۱۰)

# آرات

'' إمارت''لفظ امرے ماخوذ ہے جو قانون خدادندی کو کہتے بين،ألا لمه الخلق والأمر ، (الأعراف،٥٣) اى قانون كى تنفيذ اور اس کے لئے قائم کی ہوئی حکومت امارت کہلاتی ہے،اس لئے کہ

(r) هندیه:۵/۳۳۷

(٣) زاد المعاد:٣/١٢١

(٢) بخارى:٨١١/٢، باب الخبر المرقق والأكل على الخوان

(٨) ابوداؤد: ا/١٣١/باب الالتفات في الصلوة

(۱۰) **قواعد الفقه:۸۹** سوعات ير مشتمل مفت آن لائن مكتبہ محکم دلائل سے مزین متنوع و

اسلام کے نزدیک انسانی زندگی کے مسائل میں حلال وحرام کی تعیین

كاحق ندفرد كوحاصل باور ندافراد اور جماعت كو بلكدالله كو، ان المحكم الالله ، (انعام: ٥) اورالله كريسيج موئ اس رسول كوجن

کی اطاعت اور پیروی گویا خودالله کی اطاعت ہے،و ما ارسلناک الالیسطاع باذن الله (النساه، ۱۲۲) اور خدااور رسول کی اطاعت اور

ان کے قانون کو نافذ کرنے کی غرض سے ان لوگوب کی اطاعت کی جائے جو حکومت الہمیہ کے سربراہ قرار پاکیں ، ان کو قرآن اپنی اصطلاح میں 'اول و الامر '' (۱) کہتا ہے، اطبیعوا الله واطبیعوا

الرسول واولى الامر منكم(٢)\_(النساء:٥٩)

إمارت — ايك شرعى فريضه إمارت كوفقه كي اصطلاح ميں إمارت كبرى اورخلافت اسلامى

وغیرہ سے بھی تعبیر کیا جاتا ہے، امارت کا قیام مسلمانوں کا شری فریضہ اور ان کی منصی ذمہ داری ہے، قرآن مجید نے ای کوا قامت دین سے تعبیر کیا ہے، اقیموا اللدین و لا تتفرقوا فید (شوری:۱۳)

رسول الله صلى الله عليه وسلم نے فر مایا كه جو شخص اس حال میں دنیا سے رخصت ہوا كه اس كى گردن میں كى كى امامت كاطوق نه ہو، اس كى موت جا ہليت لينى كفركى موت ہے، (٣) يہاں تك كه

مسلمانوں کی امارت اوران کی جماعتی قوت کو محفوظ رکھنے اور کمزوری سے بچانے کے لئے حکم ہوا کہ اگر امیر سے کوئی ناپسندیدہ ہات بھی دیکھی جائے تو صبر سے کا م لیا جائے تا کہ انتشار نہ پیدا ہو۔ (۳)

سیدنا حضرت عمرﷺ نے فرمایا کہ جماعت کے بغیراسلامی زندگی نہیں ہوسکتی اور امامت کے بغیر جماعت کا قیام ممکن نہیں اور

ا مارت کا دارومدارا طاعت اور فرما نبر داری پر ہے۔(۵) چنانچے فقہاء نے بالا تفاق امارت کومسلمانوں کی اجماعی ذمہ

> داری قرار دی ہے۔(۲) **دار الکفر میں شرعی اِ مارت**

جہاں مسلمان اکثریت میں نہ ہوں اور سیاسی اعتبار سے ان نظیہ حاصل نہ ہو وہاں امامت کا قیام مسلمانوں کا فریف ہے یا نہیں؟ بیا ہم سوال ہے، حقیقت سے ہے کہ آیات وروایات میں کہیں

ہیں؟ میا ،مسوال ہے، تقیقت سے ہے لہا یات وروایات میں ہیں کوئی اوٹی اشارہ تک اس بات کانہیں ملتا کہ امارت ان ہی جگہوں کے لئے ہے جہاں مسلمانوں کوغلبہ حاصل ہو۔

كتاب وسنت كي شها دت

بلکة قرآن وحدیث کے شواہداس سلسله میں بہت واضح ہیں، چنانچہ خود قرآن مجید میں ذکر ہوا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت نوح الطّنِینیٰ، حضرت ابراہیم الطّنِیلٰ، حضرت مویٰ الطّنِینیٰ اور حضرت عیسیٰ الطّنِینیٰ کواجماعیت کے ساتھ اقامت دین کا حکم دیا، (شودی ۱۳۳۰) حالاں کہ حضرت نوح الطّنِینیٰ اور حضرت عیسیٰ الطّنِینیٰ کی پوری زندگی

مظلومیت اورمغلوبیت میں گذری۔ ای طرح حضرت طالوت الطیعالیکواس وقت امیر بتایا گیا

(۱) ابوبکر جصاص رازی: احکام القرآن:۲۵۲/۱هذا خطاب لمن یملك تنفیذ الاحکام (۲) عافظاین جمرنے اس آیت کی تشریح میں ایک بوی انھی ہے کہ اللہ اور رسول کے ساتھ مستقل 'اطیب عدوا''کا لفظ لاکر اس حقیقت کی طرف اشارہ کیا گیا ہے کہ اللہ اور رسول اللہ کی اطاعت اصلاً مقصود ہے اور' او فوالامر''اس کئے مستقل طور پر'اطیعوا''کالفظ نیس لایا گیا، اس کئے کہ ان کی اطاعت مستقل نیس بلکہ اس کئے کہ وہ خدا اور رسول کے

ادکام ٹالذکرتے ہیں، یہاں تک کہ اگردہ کی معصیت کا تھم دیں تو اس کی پیروئ نمیں کی جائے گی۔ (۳) بخاری:۱۰۵۲/۲۰باب السمع و الطاعة للا مام ، مسلم:۱۲۷/۲، باب وجوب ملازمة جماعة المسلمین

(٣) بخارى:٣/ ١٠٥٧/ باب السمع والطاعة للامام ، مسلم:٣/ ١٢٥/ باب وجوب طاعة الامراء (۵) جامع ابن عبدالبر ٢٢٠ ((3) جامع ابن عبدالبر ٢٣٠)

اور خراج وصول كررم يته، (ا) قرآن من أبعُث لَنا مَلِكاً نُقَامِل فِئ سَبِيلُ اللهِ ، (بقره : ٢٣٦) (يمارے لئے ايک امير بھيج ويے جن كماته الكرام جنگ كري) من مُلِكاً عمرادامير اى ب، (٢) ای طرح حفرت جالوت الطیخ کی سیامارت دارالکفر میں تھی۔ رسول الله صلى الله عليه وسلم كى كلى زندگى ميس مكه دارالحرب تقا اور مدینه وغیره بھی اس وقت تک دارالکفرہی تھا ،اس لئے کہ وہاں مسلمان ہونے والوں کی تعداد بہت معمولی اور تھوڑی تھی لیکن اس کے باجودرسول الد صلی الله علیه وسلم نے مدینه کے جن باشندوں ہے بیعت کی وہ امارت کی بیعت تھی کہ ہم آ رام و تکلیف میں سمع و طاعت کی راہ اختیار کریں گے اور امیرے نہ جھڑیں گے۔(٣) صحابهٔ کرام ﷺ بھی دین کے اس مزاج کو سجھتے تھے، چنانچہ یمامہ میں اسوعنسی کے دعوی نبوت کے بعد اکثر لوگ مرتم ہوگئے، اذا نیں بند ہو گئیں اور وہ مکمل طور پر دارالحرب ہو گیا ، اس درمیان ا یک صاحب نے ان کوتل کرڈ الا ،حضرت معاذ ﷺ، کوا پناامیر متعین کیااوروہ کافروں سے جنگ کی یہاں تک کہ فتح پائی، ظاہر ہے کہ يهال حفرت معاذ ﷺ كى امارت دارالكفر مِن تقى \_

جب بنی اسرائیل پرعمالقہ کوغلبہ حاصل ہو چکا تھا، بلکہ وہ ان ہے جزیہ

# فقہاء کی رائے

چنانچے نفتہاء نے بھی اس حقیقت کومحسوں کیا اور انھوں نے دارالكفريس رہے والےمسلمانوں كے لئے بھى يد بات واجب قرار دی ہے کہ وہ حکومت ہے ایک مسلمان والی کا مطالبہ کریں یا خود اجماعی طور پر کسی کو اپنا امیر منتخب کرلیس جوان کے لئے قاضی

مقرر کرے اور اوقاف وغیرہ کالظم کرے۔ (٣)

البية مسلمانوں كى بيه جزوى امارت ان ہى قوانين كو نافذ کرے گی جس ہے وہ عاجز اور مجبور نہ ہو، (۵) گویا ہندوستان کی شرعی إمارت حدود وقصاص کے احکام کونہ چھیڑے۔

# ماضي بعيد كي نظيري

پھر بیمسکلہ فتاویٰ کی کتابوں میں بندنہیں رہاہے بلکہ وقت کے بالغ نظراورنبض شناس علماء نے اسے برتا بھی ہے اور تاریخ کی كابول مين اس كے نظائر موجود مين ، چنانچدايك عرب تاجر ''سلیمان'' نے اسلام کے ابتدائی عہد میں ملک چین میں سلمانوں كة تنازعات كي حل كي سليلي من "خانقو" نا مي شهركا تذكره كرت ہوئے لکھا ہے کہ وہاں شاہ چین کی طرف سے مسلمانوں کے لئے خودمسلمانوں میں ہے ایک'' حکم'' ( قاضی )متعین تھا ، وہی ملمانوں کے لئے عیدین اور جعہ قائم کرتا تھا اور قرآن کے حکم

الل عراق حکومت کافرہ کے تحت مقرر ہونے والے ایسے مسلمان والی کوفاری زبان میں'' ہنرمند'' کہا کرتے تھے اور'' ابن شہریار' کے سفرنامہ' عجائب الہند' میں لکھا ہے کہ ہندوستان کے شردراس کے قریب ایک جگہ''صیور'' میں مسلمانوں کے لئے

کے مطابق ان کے تناز عات کے فیصلے کرتا تھا۔

''ہنرمن''مقرر تھے جن کا نام عباس بن ہامان تھا۔ ای طرح مسعودی جس نے ۲۰۰۸ میں ہندوستان کی سیاحت کی ہے ،نقل کرتا ہے کہاس زمانہ میں ہندوستان کےاس جنوبی علاقہ میں غیرمسلم ہادشاہ کی طرف سے مسلمانوں کے لئے

(۲) ملکاکی بی تغییر قاضی بیضادی، ابوسعود، علامه زخشری ادرامام رازی وغیره نے کی ہے۔ (۱) معالم التنزيل

(m) صحيح بخارى ، عن عباده بن صامت :۱۹/۲ ماباب كيف يبايع الامام الناس (۳) فقدى بهت ى كتابول ميس اس كى تقريح موجود سے، شائا ملاحظه بوداين بهام كى فتدح المقديد ،۳۱۵/۳ ماين عابدين شامى كار دالمده ستار :۱۹۳۹/۳ ماين جم

مرى كالبحر الرائق :۱۳۹۸/۱ بن قاضي اوه كي جامع الفصولين:۱۳/۱ وغيره (۵) شيخ الاسلام ابن تيميه : كتاب الاختيارات محرى كالبحر الرائق : ۲۹۸/۱ سے مزين متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت أن لائن مكتب

متعین کردہ جھے کے مطابق ورافت کی تقسیم وغیرہ عمل میں آئے نیز اُمورسلطنت میں کوئی مداخلت اورخلل اندازی بھی نہ کی جائے۔(۲)

### برطانوي هندمين امارت يشرعيه

ہمارے ملک ہندوستان میں بھی برطانوی حکومت کے آغاز کے ساتھ ہی علماء نے صرف فتوی ہی دینے پراکتفاء نہ کیا بلکہ اس

پرشوراور ہنگامہ خیز دور میں بھی برابراس شمع کوروش رکھنے کے لئے کوشاں رہے، چنانچہ حضرت سیداحمد شہید ؓ نے امارت قائم کی اور

اسيخ عبد امارت ميس مولانا عبدالحي صاحب كواور حاجي امداد الله مہاجر کی (م: ١٣١٤ ) نے امارت کی بنیادر کھ کرمولانا رشید احمد

محنكونى كواييغ محدود حلقه امارت مين قاضي نامز دكيا\_ اسسلسلے کی آخری کڑی مولانا ابوالمحاس محد ہجاد (۱۲۹۹–۱۳۵۹)

ہیں ، انھوں نے ملک گیرسطی پر برطانوی عہد میں نظام امارت کے قیام کی مہم چلائی ،تمام بزرگوں نے ان کی تائید کی اورصوبہ بہار میں انھوں نے اس کی عملی مثال بھی قائم کردی جواب تک ایک شمع فروزال اور چراغ راه کی صورت میں روش ہے،ادامها الله وزاد

# اسلامي رياست اورجمهوريت

اس میں کھشبنہیں کہ اسلام کا ساسی نظریہ جمہوریت سے قریب ہے، اس میں بادشاہت ادر آمریت کا کوئی تصور نہیں ہے، اس میں مملکت کے سربراہ کا انتخاب عوامی رائے سے ہوتا ہے ، مگر اسلام میں جہور کی حیثیت مقتنہ کی نہیں ہے بلکہ قانون سازی اور حاكميت صرف الله كاحل ب،إن المحكم الالله ، ( الأنعام :٥٥) بير

"بنرمن" مقرر تقاجس كا نام ابوسعيد بن زكريا تها، يه بنرمن ملمانوں کے رئیں اور امیر ہوتے تھے اور مسلمان ان کے احکام مانے کے پابند تھے۔(۱)

# شاه عبدالعزيز صاحب كافتوى

ہندوستان میں جس وقت مسلم حکومت کاستارہ غروب مور ہا تھاادرانگریزاپی شاطرانہ چال ادرعیاری سے تجارت کی منڈیوں سے نکل کر حکومت کے تخت و تاج سے کھیل رہے تھے، خاندان ولی اللبي كاايك دردمنداور بالغ نظر مردكارشاه عبدالعزيز محدث د ہلويٌّ

ا پی آنکھوں سے ان حالات کود کھر ہاتھا، ان کی نظر دورا ندیش نے سمجھ لیا کہ اب یہاں ہے مسلمان کا سیاسی زوال ہونا ہی چا ہتا ہے اور عملی طور پر اَب ہندوستان میں مسلمانوں کے لئے جو کام کرنے کا ہوہ یہ ہے کہ اپنی دین اقدار کی حفاظت کے لئے بیکومت کے کاموں میں دخل انداز ہوئے بغیر'' امارت'' اوراس کے تحت قضاء

انھوں نے ہندوستان کو دارالحرب قرار دیتے ہوئے جونتو کی دیاوه حسب ذیل ہے:

اگر دارالحرب میں کفار کی طرف سے مسلمانوں کے لئے کوئی والی مقرر ہوتو اس کی اجازت سے جمعہ قائم كرنا درست ہے ، ورندمسلمانوں كو جاہئے كه ايك ھخص کوجوا مین اور دیانتدار ہوا پنا سردار قرار دے لیں کہ اس کی اجازت سے جمعہ اور عیدین کا قیام، ایسےنابالغ بچوں کا نکاح جن کا کوئی ولی نہ ہو، تیموں کے مال کی حفاظت ،نزاعی مقد مات میں شریعت کے

(۲) فتاری عزیزیه:۱/۳۲

كاشرى نظام قائم كركيس\_

<sup>(</sup>۱) سفرنامسليمان تاجر ۱۲ مطبوعة بيرس، عجالب الهند ۲۲، مروج الذهب ۸۲/۲، بحواله خطبه صدارت اجلاس بفتم جعية علماء بند، كلكته (بندومتان اورمسكه امارت ۸۲-۸۷)

منصب إمامت كي اجميت

رسول الد صلی الد علیه وسلم نے فر مایا اپ میں سے بہترین افراد کوامام بناؤ اس لئے کہ وہ تمہار ہے اور تمہار ہے پروردگار کے ما بین تمہار ہے وکیل اور نمائند ہے ہیں ، (۱) ایک صدیث میں ہے کہ اگرتم چاہتے ہو کہ تہاری نمازی قبول ہوں تو اپنے میں سے بہتر کوامام بناؤ ، (۲) ایک صدیث میں آپ بھٹ نے امام کو مقتد یوں کی نماز کا ضامن قرار دیا ہے ، (۲) جب آپ بھٹ مرض الموت میں متھاور ضعف و نقابت بہت بڑھ گئی تو سیدنا حضرت ابو بکر صدیق بھٹ کوامام متعین کیا اور بہ اصرار انھیں کوامامت کرنے کا تھم فرمایا ، (۲) جو یقینا پوری اُمت میں افضل ہے۔

بویی پرون میسی می می است کے مقابلہ اُمت کے اتحاد وا تفاق اور اجتماعیت کوزیادہ اہمیت حاصل ہے اور فروگی اور جزوی باتوں کو اس اہم مقصد کے سامنے نظر انداز کردینا شریعت کا مزاج ہے، چنانچہ آپ ویک نے بیجی فرمایا کہ ہرنیک وبدآ دی کے بیجی نمازادا کرلیا کرو، صلوا خلف کل بوو فاجو، (۵) کیوں کہ بعض اوقات من اہل تر"امام کی طلب شدید اختشار اور اُمت کی پراگندگی کا باعث بن جاتا ہے ۔۔۔کاش ہم لوگ اس حقیقت کو مجھیں!!

جولوگ امام بن سکتے ہیں

فاسق، بدعتی و دیهاتی ، نابینا، ولدالزنا، کمرے جھکا ہوا، نظرا، تیم کر کے نماز ادا کرنے والا ، مقیم مسافروں کے لئے اور مسافر مقامی لوگوں کے لئے امام بن سکتا ہے، معذور آ دمی جس کومسلسل ایک بنیادی اور جو ہری فرق ہے ، جو جمہوریت کے عام مفہوم اور اسلای نقطہ نظر کے درمیان خط انتیاز کھینچتا ہے ، اسلام میں شور کی یا پارلیمن کا کام صرف نظیمی اُمور پرغور کرنا اور مصلحی احکام کی حالات پر تطبیق ہے ، اس کے علاوہ جہاں تک عام انسانی حقوق کے تحفظ اور اظہار رائے وسیاسی آزادی کا مسئلہ ہے تو اسلام نے مناسب حدود میں ان کی جورعایت کی ہے ، موجودہ دور کی جمہوری اور سیکور حکومتیں اس تدنی ارتقاء اور سفر مسلسل کے باوجود بھی اس میں بہت پیچھے ہے۔

امام وامامت

امام کے لغوی معنی آ مے اور سامنے کے ہیں --شریعت میں اس لفظ ہے'' امیر المسلمین'' بھی مراد لئے جاتے ہیں ، ان کو ''امام اعظم'' کہا جاتا ہے ، اس معنی میں'' امام'' ہے متعلق احکام لفظ '' امیر'' کے تحت آ بچے ہیں ، عام اصطلاح اور عرف میں کسی خاص علم وفن کے مقدی اور اس کی ممتاز شخصیت کو بھی ''امام'' کہددیا جاتا ہے ، مثلاً امام ابوصنیفہ''، امام بخاری ، امام نحوسیبویدوغیرہ -

فقد کی اصطلاح میں بیلفظ اس شخص کے لئے بولا جاتا ہے جس کی نقل وحرکت کی پیروی نماز میں کی جاتی ہے اور جس کو ہمارے عرف میں بھی امام کہتے ہیں۔

نماز چوں کہ سب سے اہم عبادت ہے اور ایمان کے بعد تمام اعمال سے افضل اور اسلام کارکن اعظم ہے اور مقتر بوں کی نماز کی بنیا دامام بھی کی نماز پر ہے، اس لئے اس منصب کو بڑی اہمیت اور عظمت حاصل ہے۔

(۳) ترمذی:ا/۵۱ (۵) الهدایه:ا/۱۲۲

(۳) بخاری عن انس:۲۲۰/۲

<sup>(</sup>۱) أخرج الدارقطني في كتاب الجنائز: ۲/۵۲/۳، برقم: ۱۸۹۳، عن ابن عمر ّ

 <sup>(</sup>٣) دار قطني:٣١٩/١، كتاب الصلاة ، باب وجوب قراءة أم الكتاب في الصلاة وخلف الإمام

قاموس الفقه

ناک سے خون وغیرہ آر ہا ہو، معذوروں کا ، اشارہ سے نماز ادا

کرنے والا اشارہ سے نماز پڑھنے والوں کا ، بیٹھا ہوا مخص کھڑے

لوگوں کا (۱) نابالغ نابالغوں کا اور مردعور توں کا امام ہوسکتا ہے، اس

امامت مکروہ ہے، چنانچہ فاسق ،سودخواری میں مشہور ، اہل بدعت ،

معراج کے منکر کی امامت مکروہ ہے، نابینا کی امامت مکروہ ہے، (۷)

چنانچەمفسرالامت حفزت عبدالله ابن عباس جواخير عمر میں نابینا

ہو گئے تھے امامت سے احتر از فرماتے تھے۔ (۸)

ولدالزناكی امامت جائزتو ہے مگر كروه ہے،حضرت عمر بن عبدالعزیز نے اینے زمانہ میں'' مقام عقیق'' کے ایک امام کواسی بنا پر

امامت ہے منع فرما دیا تھا (۹) اگر کئی کے گھر میں نماز پڑھنے کی نوبت آئے ،توصاحب خانہ کی اجازت کے بغیر دوسرے کا امامت کرنا مکروہ ہے،اور یہی تھم اداروں اوران کے ذمہ داروں سے متعلق ب، حفرت مالك بن حويث الله عمروى بكرآب اللهاني

عورت کی امامت

اسے ناپندفر مایا ہے۔(۱۰)

مردعورت کی امامت کرسکتا ہے، اگران کی امامت کی نیت کر البة خلوت كيفيت نهرو، أكرتنها كى كى حكم مين امامت كر ر ہا ہو، اور مقتدی خواتین میں سے بعض اس کی محرم ہو، تب تو حرج نہیں ،اورا گر کوئی محرم نہ ہواور مقتدی تنہا خوا تین ہو، جماعت میں

. کچهمر دول کی شرکت نه جوتوبه مکروه ہے۔ (۱۱) عورت مرد کی امام نہیں ہوسکتی ،لیکن عورتوں کی امامت کرسکتی ہے، گوعورتوں کی تنہا جماعت او ران ہی میں سے کسی عورت کی المت بھی کراہت سے خالی نہیں اوران کا تنہا نماز پڑھناافضل ہے،

کے برعکس معذور صحت مندوں کی اور اس طرح دوسر ہےلوگ جس تقص میں مبتلا ہیں اس نقص ہے محفوظ رہنے والوں کی امامت نہیں كريكتية ، (٢) نفل پڑھنے والے بھی فرض پڑھنے والوں كے امام نہیں ہو سکتے ، (٣) گونگا گوگوں کی اور جاہل ( جوقر آن بہ قدر فرض

بھی نہ پڑھ سکتا ہو) جاہلوں کی امامت کرسکتا ہے،ان لوگوں کی نہیں، جو كم سے كم به قدر فرض قرآن براھ سكتے موں ، باكل اور نشه ميں مدہوش امام نہیں ہوسکتا اور وہ لوگ بھی جو کسی کفریہ عقیدہ کے حامل هول، (۴) العياذ بالله بعضاهم فقهى اختلافات

جاسکتی ،شوافع اور حنابلہ کے نزد یک مسبوق کی افتداء کی جاسکتی 🖈 امام احمرٌ کے یہاں ایک سخت شرط یہ ہے کہ امام کا عادل وصالح ہونا ضروری ہے، یہاں تک کہ اگر فاسق مختص امامت کریے،تونماز کااعادہ واجب ہے۔(۲) جن کی امامت مکروہ ہے

🖈 حنفیداور مالکید کے نزدیک مسبوق کی اقتدا منہیں کی

اور جن حضرات کا ذکر موا ان میں بہت سے لوگول کی (۱) عالمگیری:۱/۸۵/مسلم:۱/۸۵/۱۰باباستخلافالامام اذا عرض له عذر (۲) عالمگیری:۸۲/۱ (٣) حوالة سابق (۵) ركيحً: فتح القدير: ١/ ٢٤٤٠ الشرح الصغير: ١/٣٢٣ المغنى: ٥/٢٠ اءمغنى المحتاج: ٢٥٩/١

(١) المغنى :٢٣/٣، بتحقيق شيخ عبدالله تركى

(۷) هندیه:۱/۸۵-۸۵

(٩) حواله سابق ، عن يحيى بن سعيد

(۳) ملخص از : هندیه:۱/۸۵/۸۲-۸۲

(۱۱) هندیه :۱/۵۸

Αγ-Λο/: مندم (۸) (١٠) حواله أسابق ، عن ابي عطيه

114

کیکن اگر جماعت بنا ہی لے ،تو امام کوصف کے وسط میں کھڑا ہونا عاع، ندكة عي، آع كور بوكرنماز يزهن من مزيد كرابت ہ،اگرچہ کہاس سے نماز فاسٹیس ہوتی۔(۱)

#### تراويح مين نابالغون كى امامت

امام ابوحنیفهٔ کے نزد یک نابالغ بالغوں کی اما متنہیں کرسکتا، دوسرے ائمہ کے بہال کرسکتا ہے،اس کئے کہ حضرت عمرو بن سلمہ جواپی قوم میں سب سے زیاوہ قر آن کے حافظ تھے اور نابالغ تھے، امامت کیا کرتے تھے ، (۲) امام ابوصنیفہ کے یہال یہ صدیث باوا قفیت برمحمول ہے کہ ممکن ہے اہل قبیلہ کو، جونومسلم تھے اس مسئلہ کی وا تفیت ندر ہی ہو۔ (۳)

• البية فقهاءا حناف مي بهي علاء بلخ نے تر اور كاور سنتوں ميں اجازت دی ہے کہ نابالغ بچے بالغوں کی امامت کریں نیکن صاحب ہدایہ وغیرہ نے اس کو بیچے قرار دیا ہے کہ نابالغ نوافل میں بھی بالغول ک امامت نہیں کرسکتا، چنانچہ فقاوی عالمگیری میں ہے:

على قول اتمة بلخ يصح الاقتداء بالصبيان في التراويح والبسنن المطلقة كذافي فتاوى قاضي خاں ، المختار انه لا يجوز في الصلوات كلها كذا في الهداية وهو الاصح كذا في المحيط. (٣) ائمہ بلخ کےقول کےمطابق تراویج اورسنن مطلقہ میں

بچوں کی امامت سیح ہے ،ابیا ہی فآوی قاضی خان میں بھی ہے،اور قول مختاریہ ہے کہ تمام نمازوں میں صحح نہیں ہے جیا کہ ہدایہ میں ہے اور یہ آخری رائے زیادہ سچے ہے جیسا کہ محیط میں ہے۔

# ناپندیدگی کے باوجودامامت

رسول الله صلى الله عليه وسلم نے ايسے امام كى غدمت كى برو مقتدیوں کی ناپندیدگی کے باوجودامامت کیا کرے،(۵) لہذااگر ینا پندیدگی اس کی سی کوتانی یا اس سے افضل امام کی موجودگی کی وجہ ہے ہوتو اس شخص کا امامت کرنا مکروہ ہے اور اگر اس کے بغیراور بلا وجه بهوتو مكروه نهيس ، كيول كه اس ميس امام كاكوني قصور نهيس ، وان هو أحق لا والكراهية عليهم ـ(٢)

امامت كازياده حقدار

رسول الله صلى الله عليه وسلم نے ارشاد فرمايا كدا مامت كاسب ہے زیادہ مستحق وہ ہے جو''اقر اُ'' ہو (۷) --- لعنی خوب بہتر قرآن پڑھنے والا ہو، پھروہ ہے جو'' اُعلم'' لینی احکام نمازے خوب واقف ہوای بناپر (۸)حنابلہ کے نز دیک بادشاہ ، صاحب خانه، اورامام مقرر کے بعد زیادہ استحقاق بہتر قر آن پڑھنے والے کا ہے، (٩) حنفیہ، مالکیہ اور شوافع (١٠) کے نز دیک'' اقرا'' سے زیادہ

(۱) هندیه:۱/۸۵

(٢) ابودائود: ١/٨٦، باب من احق بالامامة (۳) حقیقت میہ ہے کہ، صدیثے خودشوافع کے حق میں بھی نہیں ہے،اس لئے کہ اس روایت میں میھی ہے کہ بحدہ کی حالت میں بعض ادقات ان کی سرین کھل جاتی تھی چنانچہ مقتدیول نے بعض لوگوں کے عار دلانے پران کے لئے کیڑے بنائے ،اس حدیث ہے تو بہ فل ہرمعلوم ہوتا ہے کہ مقام سر کا چھپانا بھی ضروری نہیں حالانکہ خودشوافع بھی اس کے قائل نہیں ہیں ، (ابودائود: ۱/۲۸۰ باب من احق بالامامة) هندیه :۱/۸۵

(٤) ابوداؤد: ٨٦/١، باب من احق بالامامة ، ترمذى: ٥٥/١، باب من احق بالامامة (۲) ردالمحتار:۲۹۸/۲

۱۱/۳: المغنى (۸) /(١٠) المغنى :١١/٣

(۹) ردالمحتار:۲۹۳/۲

امام وامامت محفوظ کر لئے جا کمیں تو وہ اذ ان اور اقامت کے لئے کافی نہیں اور

نەلىسےرىكارد كونماز كالم مقرار ديا جاسكتا ہے۔

ای طرح شیلی ویژن اور ریدیو پر بھی نماز کی اقتداء نہیں کی

جاعتی،اس لئے کدامام کی حیثیت ایک بےجان و بروح مشین

کی نہیں بلکہ ایک ایسے رہنما در ہبر کی ہے، جو خودا پی طرف سے اور

تمام نمازیوں کی طرف خداکی چوکھٹ پرسر جھکائے ہوئے ہو، وہ

جب نماز پڑھتا ہے تو صرف زبان ہی سے نہیں دل و دماغ کے

ساتھ اللہ کے حضور حاضر رہتا ہے اور اس کے خشوع وخضوع کی

کیفیات جذبات واحساسات مقتذیوں کی نماز کی ضامن اورعند

الله اس کی قبولیت کا ذریعه بهوتے ہیں ، ظاہر ہے مشینوں کے ذریعہ ان جذبات واحساسات كى تقلِّي تونهيں ہو عمَّى ، دوسرے " اقتداء "

کے لئے میجھی ضروری ہے کہ امام ومقتدی کے درمیان عام رہ گذریا الی نهر کافا صله نه موجس سے کشتی گذر سکتی مو- (۳) اب ظاہر ہے کہ ٹی وی اور ریڈیو کے ذریعہدور دراز سے

ہونے والی امامت میں مقتدیوں اور امام کے درمیان غیر معمولی قاصله وجائے گا۔

# خلاف مسلك امام كى اقتذاء امامت كے سلسله مين ايك اجم مسلديد ہے كدا كرا مام فروى

ذكر كياب، وبي يهال نقل كياجاتا ب:

مبائل میں دوسرے مسلک کا حامل ہواور مقتدی دوسرے مسلک کا عامل ہو،تو کیا مقدیوں کے لئے ایسے امام کی اقد اء کرنا جائز ہوگا، اس سلسله میں راقم الحروف نے مخارات النوازل کے حاشیہ پر کسی قدرتفصیل سے گفتگو کی ہے، اور اس کا خلاصراین ایک فتو کی میں

مستحق وو مخض ہے، جس میں زیادہ تفقہ ہو، اور احکام ہے زیادہ واقف مو، كيول كدرسول الله صلى الله عليه وسلم في حضرت الوبكر رفظته

کوامامت میں ترجیح دی ، (۱) حالاں کہ قراء ت کے اعتبار ہے

حفرت الى بن كعب عظم كوفضيات حاصل تقى ، اوراس كئے كه '' قراءت' میں مہارت کا تعلق نماز کے صرف ایک رکن سے ہے،

ادرعلم کاتعلق نماز کے تمام ارکان سے ہے،اس کئے احکام شریعت کی واقفیت میں فائق ہونازیادہ اہم ہے۔

چنانچہ حنفیہ کا نقطہ نظریہ ہے کہ امامت کا سب سے زیادہ

متحق وہمخض ہے جونماز کے احکام سے سب سے زیادہ واقف ہو اور نماز میں قرآن کی جومقدار سنت ہے اس کا حافظ بھی ہو، نیز فاہری برائیوں سے محترز ہو ، دین کے معاملہ میں لوگ اس پر

انگشت نمائی نه کرتے ہوں ، اگر اس میں سب مساوی ہوں تو قر اُت وتجوید سے زیادہ واقف ، پھرسب سے زیادہ گناہوں سے محرز، پھرسب سے زیادہ عمر دراز پھروجیہ صورت اور پھرسب سے

عالی نسب ، امامت کا زیادہ حقدار ہے ، غرض جو کمالات لوگوں کی زیادہ توجہ اورنشاط کا باعث بن سکتے ہوں ان کو پیش نظر رکھا جائے گا، یہاں تک کہا گراس میں بھی سب مسادی ہوں تو قرعہ اندازی کی جائے گی۔

گریاس صورت میں ہے کہ جب امیر المومنین یامجد کا متعین امام نه ہو،مسجد کے متعین امام کی موجود گی میں وہی امامت کا زياده مشتحق هوگا\_(۲) ٹیپریکارڈ اورئی وی کے ذریعہ امامت

اگر ٹیپ ریکارڈ کے ذریعہ اذان ، امامت اور نماز کے ارکان (۱) بخاری، مدیث تمبر: ۲۷۸۱ (۲) ملخص از: الفتاوى الهنديه: ۱۳۳-۳۳، خلاصة الفتاوى:۱۳۷۱-۱۳۵-۱۳۷۱، الهدايه: ۱/ ۲۸-۱۲۸ اس كرارے ي فقي ادكام إنيس كتب سے ماخوذيس -

<sup>(</sup>r) فتاوئ عالمگیری:۱/۸۷

یہ ہے کہ نماز کے علاوہ دوسرے مسائل میں اختلاف ہو ، ایس صورت میں اقتداء میں کوئی حرج نہیں ، کیوں کہ اقتداء نماز تک محدود ہے،نماز سے باہر کےافعال ہے متعلق نہیں ،اگراختلاف

فروعی مسائل میں اختلاف کی چندصور تیں ہیں: ایک صورت

خودافعال نمازيا وكام طهارت ميس ب، توبيا ختلاف اولى اورغير اولی، بہتر اور کم بہتر کا ہے، یا جائز و ناجائز کا ؟ اگر بہتر اور کم بہتر کا اختلاف ہے تو اب بھی بالا نفاق اقتداء میں کوئی حرج نہیں ،اگر اختلاف جائز ہونے اور نہ ہونے کا ہو، مثلاً امام عورت کوچھونے کی وجه سے وضوٹو شنے کا قائل نہ ہو،مقتدی قائل ہوتو الی صورت میں أكراختلاني مسائل ميں احتياط لمحوظ ركھتا ہواور مواقع اختلاف سے بچتے ہوئے ایساعمل کرتا ہو جو تمام فقہاء کے نزد یک درست

موجائے توبالا تفاق اس کی اقتداء کی جاسکتی ہے۔ ہاں!اگراختلاف ایسے مسائل میں ہو کہ امام کی رائے پر نماز درست ہوجاتی ہواور مقتدی کے مسلک پر نماز درست نہ ہوتی ہواور امام اینے مسلک برعمل کرے تو اس صورت میں بعض فقہاء کے نزد كي مقتدى كے لئے اس كى اقتداء درست نبيس ہوگى ،كيكن امام ابو بكر بصاص رازيٌ (جومشهوراور متند حنى فقيه بين ) كا قول بكه نماز درست ہوجائے گی اوراسی تول کو مقت علاءعلامہ ابن ہمام اوران

یمی رائے ائمہ اربعہ میں امام احدٌ سے بوضاحت وصراحت منقول ہے، چنانچ علامه ابن قد امه فرماتے ہیں:

کے استاذ شیخ سراج الدین وغیرہ نے قبول کیاہے۔(۱)

فأما المخالفون في الفروع كأصحاب أبي حنيفة ومالك والشافعي فالصلاة خلفهم صحيحة غير مكروهة نص عليه أحمد ، لأن الصبحابة والتابعين ومن بعدهم لم يزل بعضهم

يأتم ببعض مع إختالافهم في الفروع فكان ذالك إجماعاً . (r)

جن لوگوں سے فروعی مسائل میں اختلاف ہو، جیسے امام ابوحنیفةٌ، امام ما لكّ اور امام شافعیّ كے اصحاب، تو ان کے چیچے نماز درست ہے،اس میں کوئی کراہت نہیں ، امام احمد نے اس کی صراحت کی ہے ، کیوں کہ صحابہ اور تابعین اور بعد کے لوگ ایک دوسرے کی اقتداء میں نماز ادا کرتے تھے ، باوجود یکه فروعی مسائل میں ان کے درمیان اختلاف رائے تھا۔

#### المان

"امان" \_ مرادامن حاصل موجانا ب،اسلام جوانسانيتك تہذیب اوراس کے تدن کی تغیر میں اپنی نظیر نہیں رکھتا اور جس نے اس وقت انسانیت کوشائشگی اور مدنیت کاسبق دیا جو تاریخ کا تاریک ترین دور سمجھا جاتا ہے،اس کے کارناموں میں سے ایک یہ بھی ہے کہ اس نے دنیا کواس وفت مین المما لک اور مین الاقوامی قوانین دیے، اختلاف كى حدير مقرركيس، اورعين نزاع اورجنكى حالات بس بهى باہمی روابط کوایک حدتک برقر ارر کھنے کے اُصول وضع کے جس کااس وقت تصورتك ندتها،ان بى قوانين مين امان ، بهى ہے۔

## امان کی مصلحت

کافروں کواسلام کی طرف لانے کی سب سے بہتر تدبیر میتھی کہان کومسلمانوں کے ساتھ اختلاط اور رہن سہن کاموقع حاصل ہو، يهال تك كدوه اسلام كى فكرى باليدگى اوراسلامى تهذيب كى خوبيول اوراس کے بہتر گوشوں کو بہچشم سر ملا حظہ کرسکیس اوران کے دلوں کو فتح کیا جاسکے، ای طرح مسلمانو س کوان کے یہاں جاکرمعاثی مسلمانوں کی دارالحرب میں آمد

الماك

وان احدمن المشركين استجارك فاجره . (التوبه:٢)

کہ اگر کوئی مشرک تم سے پناہ مائے تو تم پناہ دے دو۔

طرف اشاره كرتے ہوئے كہا:

اسلام کی فراخد لی

رسول الله صلى الله عليه وسلم نے اس معامله ميں اتنى وسعت رکھی ہے کہ دار الاسلام میں رہنے والے برمسلمان شہری کواس بات کاحق حاصل ہے کہ وہ دارالکفر کے کسی شہری کو پناہ دیے دیے ،اس کی دی موئی پناہ مینی تمام ملمانوں اور حکومت کے لئے قابل قبول

مسابقت میں حصہ لینے اور جنگی اعتبار سے کمزور ہونے کی صورت،

مصالحت کرنے کی مخبائش رہے ، (۱) قرآن نے اس حقیقت کی

ہوگی اور اس معاملہ میں دھوکہ دینا سخت گناہ اور معصیت کی بات ہوگی ، (۲) اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اسلام اس معاملہ میں کس قدر

فراخ دل واقع ہوا ہے اور ملک کے تمام شہر یوں کے ساتھ کس قدر مساوات اوربرابری کامعامله کرتاہے۔

ہارے زمانہ میں اگر اس طرح کی عام اجازت دے دی

جائے تو بسااوقات سخت دشواری اور عالم اسلام کے لئے خطرہ پیدا ہوجانے کا امکان ہے؛ اس لئے انفرادی طور پر ملک کے ہرشہری کو

اس کا اختیار دینے کے بجائے اگر مملکت تنہااس کی مختار ہواوراس کی حثیت بورے ملک کے شریوں کی جانب سے اس معالمہ میں

وکیل اورنما ئندہ کی ہو جائے تو زیادہ مناسب ہوگا، شاہ ولی اللہ کے طرزتعبیرے بھی اس بات کی طرف ایک ہلکا سااشارہ ملتا ہے؛ اس

اورامیری طرف کی ہے۔(۳) (1) شاه ولى الله الدهلون : حجة الله البالغه: ١٢١/٢١، (المطبعة المصرية السنية)

لئے کہ شاہ صاحبؓ نے امان دینے کی نسبت مسلمانوں کے سربراہ

اس امان کی دوصورتیں ہوگی ،ایک بیر کەمسلمان دارالحرب میں ان سے امان حاصل کر کے داخل ہوں ، ایسے سلمان کے لئے

دارالحرب کے لوگوں کے ساتھ کوئی دھوکہ وغیرہ کا معاملہ کرنا قطعاً جائز نہیں ،اس مملکت کے ہرشہری کا خون ، مال اور عصمت اس کے

لئے حرام ہے،اگروہ ان کی کوئی چیز لے کر آ جائے تو اس کا استعال حرام ہوگا اوراس کا صدقہ کردینا واجب ہوگا ، البتہ امام ابوصنیفہ کے

نزد یک دارالحرب میں اس کے لئے سود لینا جائز ہوگا جب کہ وہاں كى باشد يخودا بى مرضى سدد يرب بول، (م)اس لئے كه دارالحرب كى معيشت كوجس قدر كمزور كياجائ اسى قدردارالاسلام

كے لئے بہتر ہے، البتہ چول كدامان كى وجدے معاہدہ موچكا ہے اس لئے دھوکہ دبی اورغصب وغیرہ کی اجازت نہیں۔

كافرول كادارالاسلام مين داخله

دوسری صورت سے ہے کہ دارالکفر کا کوئی باشندہ امان لے کر اسلای مملکت میں داخل ہو،ایسے آ دمی کوامیر المسلمین اپنی صواب دید برایک سال سے کم مت تک یہاں قیام کی اجازت دے سکتا ہے، اس کئے کہاس سے زیادہ مدت تک کی غیر مکی شہری کے رہنے کی وجہ سےاس بات کا قوی اندیشہ ہے کہوہ جاسوی اور سازشیں کرنے گئے اوراس سے اس بات کی وضاحت بھی کردی جائے گی کدایک سال تک یہاں قیام کرنے کی صورت میں تم اسی ملک کے فیرمسلم شہری لین ذی ثار کئے جاؤگے اور اُصول کے مطابق تم سے جزیہ وصول کیا جائے گا، چنانچاگراس کے بعدوہ یہاں رہ جائے تواس ملک کاشری

شار ہوگا اورائے دارالحرب جانے کی اجازت نہ ہوگی۔

(٣) حجة الله البالغه:٢١/٢

(٢) بخارى: //٣٥٩ -٥٥٠ - ٢٥١، باب ذمة المسلمين وجوارهم (4) اس مسلد برلفظ 'ربوا' كتحت انشاء الله ايك كونة تفصيل ع كفتكوموكي

#### حق شهريت

واضح ہوکہ اس درمیان یعنی ایک سال کے اندراس سے کسی فتم کانیکس وصول کرنا درست نہ ہوگا ،سوائے اس کے کہ امان دیتے وقت ایسی کوئی شرط ہو چکی ہو، اس کی اور اس کے سامان کی حفاظت کی جائے گی ، اگر کسی مسلمان نے اس کوئل کر دیا تو مسلمان سے خون بہا وصول کیا جائے گا ، مسلمانوں کے یا خود ان کے مقامات مقدسہ کی زیارت پر کوئی نیکس نہیں لیا جائے گا ، چنا نچہ علامہ شامی نے اپنے زبانہ جس بیت المقدس کے عیسائی زائرین سے نیکس وصول کرنے کی ندمت کی ہے، ان امان لے کرآنے والوں میں اگر وہ کسی کوئل کر ڈالیس تو قتل کر دیا جائے گا ،کسی کو تہمت لگا کمیں تو تہمت کی سزادی جائے گی ،لیکن دوسرے جرائم پر اسلامی سزائیس نہیں دوسرے جرائم پر اسلامی سزائیس

## أمانت

"امانت" کے معنی حفاظت کے ہیں، فقہ کی اصطلاح میں
"امانت" ہے قر بی مفہوم کا حامل ایک اور لفظ" ایداع" ہے، یہ
ودیعت یا ایداع میں صاحب مال خاص ای ارادہ سے مال کی کے
حوالہ کرتا ہے اور اس کی حفاظت و نگہبانی کے لئے ذمہ دار بناتا ہے
جب کہ امانت میں بیضروری نہیں بلکہ کی محاہدہ یا محاملہ کے ذریعہ
ہو، یایوں ہی کسی کی کوئی چیز آجائے اور آدمی اس کی حفاظت کرے،
اے بھی امانت کہتے ہیں، مثلاً کسی کی چیز ہوا میں اُڑ کر آجائے تو
جس کے پاس آئے اس کا شرعی فریضہ ہے کہ وہ اس کی حفاظت
کرے اور صاحب ہی کواس کا سامان واپس کردے یہ امانت ہوگ

#### ودليت نه بوگي \_ (۲)

ود بعت کی تعریف اوراس کی شرا نط واحکام کابیان انشاء اللہ خود اس لفظ کے تحت آئے گا، یہاں امانت کے احکام ذکر کئے جاتے ہیں جن میں' وربیت' بھی داخل ہے۔

#### امانت كانتكم

امانت کا حکم میہ ہے کہ اگر امین کے قبضہ سے اس کی زیادتی اور قصد و ارادہ کے بغیر مال امانت ضائع ہوجائے تو وہ اس کا ضامن اور ذمہ دارنہ ہوگا اور اس سے اس کا تاوان اور جرمانہ وصول

نہ کیا جائے گا۔ (۳)
چنا نچے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے مروی ہے کہ عاریت پر
سامان لینے والے اور ایمن سے اگر دھو کہ دیئے بغیر سامان ضائع
ہوجائے اور اس نے اس میں کوئی خیانت بھی نہ کی ہوتو وہ اس کا
ذمہ دار نہ ہوگا، (۳) البتہ اگر امین کی زیادتی ، بہ بیتی یا غفلت اس کا
سب بنی ہواور اس نے اس کی حفاظت میں مطلوبہ چوکسی کا مظاہرہ
نہ کیا ہوتو وہ اس کا ضامن اور ذمہ دار قرار یا ہے گا۔ (۵)

#### مال امانت كى حفاظت

(٣) بدائم الصنائع:٢١٣/٥ بيان حال الوديعة

امین مال امانت کی حفاظت خود اپنے ہاتھوں بھی کرسکتا ہے اور ان لوگوں کے ذریعہ بھی کراسکتا ہے جواس کے عیال اور پرورش میں ہوں ، اگر ان حالات میں وہ کسی طرح بغیر کوتا ہی کے ضائع ہوگیا تو ضامن نہیں ہوگا اور اگر اس نے کسی تیسر مے خض کے حوالہ کردیایا کسی اور کے پاس بطور امانت رکھ دیا تو اس کا پیمل نادرست اور غیر قانونی ہوگا اور امانت ضائع ہوجانے کی صورت میں امین اور غیر قانونی ہوگا اور امانت ضائع ہوجانے کی صورت میں امین

<sup>(1)</sup> ملخص از: الدرالمختار مع ردالمحتار :۲۰۱۲٬۳۵/والفتاوي الهنديه:۲۰۱۲٬۱۹۸/

<sup>(</sup>r) هامش هدایه ۳ خد۲۰کتاب النعریفات:۳۵۳

<sup>(</sup>۵) المدایہ ۳۵۸/۳۰ الودیعة (۳) ابن ماجه:۲ ۳۲۰۰۰۱ مختم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

اس کا ضامن اور ذ مہ دار ہوگا ، البنۃ اس سے وہ ایمرجنسی اور ناگز مر صورتیں متثنیٰ ہیں جب امانت کی حفاظت کے لئے اس کوایے گھر سے نکالنے یاکسی اور کے حوالہ کرنے کے سواکوئی چارہ نہیں رہے کا ذ مهداراورضامن نه بوگا\_(۲) جیے سامان کئتی میں ہواور وہ ڈو بنے کے قریب ہویا گھر میں ہواور

آتش زوگی کی نوبت آجائے۔(۱)

مال امانت کی واپسی

اگرامین اپنا مال صاحب مال کے گھر میں لاکر رکھ دے اور کی کے حوالہ نہ کرے ، یااس کے ذیر پرورش کسی آ دمی یااس کے

بچہ ما غلام کے حوالہ کردے اور وہ سامان صاحبِ مال کے پاس پنجنے سے پہلے ہی ضائع ہوجائے تووہ اس کا ضامن ہوگا۔ (۲) امین جب صاحب مال کواس کی امانت واپس کردے پھر

کوئی دوسرااس امانت کا حقدارنگل آیا تو امین پرکوئی عنمان نہیں ،اگر صاحب مال موجود نه مواوراس کی زندگی وموت کا یجه حال معلوم نه ہوتو وہ اس کی حفاظت کرتا رہے گا یہاں تک کہ جب اس کی موت کی اطلاع ہوجائے اوراس کے ورثاء کا پیتہ بھی چل جائے تو ان کے حوالہ کردیے گراہے صدقہ نہ کرے۔(۳)

(امانت كے سلسله ميں احكام كى مزيد تفصيل كے لئے ملاحظه ہو:''ودلعت'')۔

مضاربت ميں امانت كاحكم

اگر دوآ دمیول کے درمیان اس نوعیت کا معاملہ ہو کہ ایک مخض کاسر ماریہ ہو دوسرے آ دی کی محنت ،اور حاصل ہونے والا نفع

(۱) الهدايه: ۱/ ۲۵۷، الفتياوي الهنديه: ۳۲۰ - ۳۳۹، مال امانت كوكب ضائع كرنا تمجعا جائع كا؟ اس كاتفعيل كے لئے و نكھتے: الفتياوي الهنديه: ۳۳۱ - ۳۳۳

خلاصة الفتاري :۲۸۲/۲

(r) الفتاوي الهنديه:۳۵۳/۳

(۵) الهداله:۲۵۰/۳

(٤) الهدايه:٣/٣٠

دونوں کے درمیان کسی متعینہ تناسب پرتقتیم ہوجائے (۴) تو معاملہ کا جوفريق سرماييكاروباريس استعال كررباباس مال كاامين موكااور سرمايه(۵) کى حيثيت امانت کی بوگ ،اگروه هی بلاک بوگئ تووهاس

شركت ميں امانت كاحكم

ای طرح جو مال دوآ دمیون کامشتر کهسر ماییه دواور مقصود میه مو که دونو ن مل کرا ہے کا روبارا در تجارت وغیرہ میں نگا کمیں گے، پھر اس کے نفع سے استفادہ کریں گے تو اس صورت میں بھی ہر دو شريك ايك دوسرے كے مال كے لئے امين موں محاوران سے جو مال ضائع ہو جائے وہ تنہااس کے ذیمہ دارنہیں ہوں گے، بلکہ بیہ خساره دونوں کومشتر ک طور پر برداشت کرنا ہوگا۔(٤)

وكيل بحثيبت إمين

وکیل کے حوالے جو پچھ مال کیا جائے وہ بھی امانت ہے،اگر اس کی تعدی اورزیادتی کے بغیر مال ضائع ہوگیا تو وہ اس کا ضامن نه موگا ، اور بینقصان مؤکل کو برداشت کرنا پڑے گا، ہال اگرابیا موا کہ وکیل نے اپنے مؤکل کے لئے کوئی چیز خریدی اوراس بنیاو پر مؤكل كے حوالدكرنے سے الكاركرويا كه جب تكتم اس كى قبت ندادا کردو گے ہم بیسامان جے تبہارے لئے بی خریدا ہے تبہارے حوالہ نہ کریں گے پھرای دوران بیر مال ہلاک ہوگیا تو اب اس نقصان کا ذمه دارخود وکیل ہوگا ،مؤکل پراس کی قیمت کی ادائیگی

(٣) ابوعاصم عامر كافتوى اس كے خلاف ہے۔

واجب نه هوگی - (۸)

(٣) الهداله:٣٩/٣

. (٢) حوالة سابق

(۸), قدوری:۱۲۳

رگریز ،لو ہار ،مو چی ، بڑھئی ، زرگر وغیر ہ ۔۔۔ ان کی حیثیت اصل

میں امانت کی ہوتی ہے لیکن چوں کدانسان کی ہویں ، خداہے بے

خونی اور دین سے بے تعلق کے تحت اس بات کا قوی اندیشہ ہے کہ

بیلوگ الیی چیز پرقصدا قابض ہوجا کیں اوران کےضائع ہونے کا

عذر پیش کردیں یا اس کی حفاظت کے معاملہ میں غفلت اور کوتا ہی

سے کام لیں ،اس لئے فقہاء نے از راہ مصلحت ان کوضامن قرار دیا

ہے،اس طرح ان سے جو چیز ضائع ہوجائے وہ وصول کر لی جائے

ای طرح عاریت پرمحض استعال کی غرض سے جو چیز دی

جاتی ہے اس کی حیثیت بھی امانت ہی کی ہے یعنی اگر عاریت پر

لینے والے کی تعدی ہے جا، ناروااور عام معمول سے زیادہ استعال

کی وجہ سے اس فنی کو نقصان پہنچ جائے یا ضائع ہوجائے تب تو وہ

اس کا ضامن ہوگا ور نہیں ہوگا ۔۔۔ بیرائے امام ابوصیفہ کی ہے

امام شافعی اورامام احمد بن حنبل ؒ کے نز دیک تعدی ہویا نہ ہو دونوں

''ام'' کے لغوی معنی کسی چیز کوطلب کرنے کے بیں ،اصطلاح

میں طلب کی ایک خاص نوعیت کو امر کہا جاتا ہے ، امر کی اصطلاحی

تعریف کےسلسلہ میں اہل علم سے مختلف تبیرات منقول ہیں ،علامہ

گی اوران کواس معاملہ میں معذور نہیں تہجھا جائے گا۔ (۵)

عاريت كاسامان

صورتول میں ضامن ہوگا۔(٢)

#### مال لقطه كاامين

وہ مال جو کہیں گرا ہوامل جائے ، (۱) ملنے والے مخص کے ہاتھ میں امانت ہے اور اس کے لئے واجب ہے کہ پہلے تشہیر کر کے اس کا اطمینان کر لے کداس فئ کااصل مالک دریافت ہوناممکن نہیں،اب چاہے تو اس کو غریبوں اور محتاجوں پر صدقہ کردے اور حیاہے تو خود اپنے آپ پر استعال کرلے ، (۲) اس مال کے امانت ہونے کا مطلب میہ ہے کہ اگر وہ اس کے ہاتھوں ضائع ہوگیا اور پھراصل ما لك نے دعوىٰ كردياتو وہ مال اٹھالينے والا اس كا ضامن نبيس ہوگا، بشرطیکاس نے اس بات کو ثابت کرنے کے لئے گواہ بنالیا ہو کہ میں اس سامان کواصل ما لک تک پہنچانے کی نیت سے اٹھار ہاہوں۔(٣)

# كرابيكا سامان

کرایہ پر جو چیز حاصل کی جائے اس کی حیثیت بھی امانت ہی کی ہے لیتن اگر کرایہ پر لینے والا مخص کوئی زیادتی اور نامناسب استعال نه کرے ،ان شرا کط کو بھی نظرا نداز نہ کرے جو کرایہ لیتے وقت باہم طے پائی تھیں اور پھروہ سامان ضائع ہوجائے یا اس میں کوئی نقص پیدا ہوجائے تو وہ اس کا ذمہ دارنہ ہوگا ، ہاں اگر اس کا غیر مناسب اور

ضائع ہوجائے تواب وہ اس سامان کا ذیہ دار ہوگا۔ (۴)

كاريگركوحواله كيا ہواسامان

ناروااستعال کرے یا ان شرطوں کی رعایت نہ کرے جومعا ملہ کے وقت طے پائی تھیں اوراس کی وجہ سے کوئی نقص پیدا ہوجائے یا سامان

صنعت کاراور کار گیر کو جو چیزیں دی جاتی ہیں مثلاً درزی ، (۱) ای کوفقه کی اصطلاح مین القطه " کہتے ہیں

شوکانی نے انھیں لقل کیا ہے اور ان میں سے بعض تعریف پر علامہ

أمر

(r) الهدانه:r/۵۱۲

(۳) مستفاد از : قدوری۱۳۷،کنز الدقائق:۲۱۸ (٣) وكيص نقتاوي بزازيه على هامش الهنديه: ٩٨/٥

(۵) عالمگیری:۳/۵۰۰/۳۰ الباب الثامن والعشرون فی بیان حکم ما اخبر الخاص والمشترك (١) رحمة الأمة: ٢١٥، كتاب العارية

چوتھے کیا امر کے تقاضہ میں یہ بات شامل ہے کہ مامور کوفور أ

انجام دیاجائے؟

بانجوین کیاکسی بات کا مراس اس کی ضد کی ممانعت کومستزم ے؟ — ان ہی پہلوؤں پراخصار کے ساتھ گفتگو کی جائے گی۔

امر کے صنعے

امر کے مفہوم کو بیان کرنے کے لئے ایک تو خودلفظ امرے،

دوسرے وہ صینے ہیں ، جن میں کی بات کے حتی طور پر مطالبہ کا مفهوم پایاجاتا ہےاوروہ جار ہیں:

(١) امرحاضر: يهي: أقم الصلاة\_(هود :١١٣)

(٢) فعل مضارع: جس پرلام امر داخل ہو، جیسے: فلیحذر الذين يخالفون عن أمرهـ ( النور:٣٣)

(٣) امركمعنى كوشامل اسم فعل، جيسے: عليكم انفسكم\_ (المائده: ۱۰۵)

 (٣) مصدر جوفعل امر کے قائم مقام ہو، جیسے: فسینسرب الرقاب (محمد :٣) - (٥)

استعالي معاني

اس میں شبہ نہیں کہ امر لغوی اعتبار سے مختلف معنوں میں استعال ہوتا ہے، امام رازیؓ نے اس کے پندرہ استعالی معنی ذکر

کئے ہیں : امام رازی کہتے ہیں کہ امر کا صیغہ پندرہ معنوں میں استعمال

ہوتاہے: تبھی وجوب کو بتانے کے لئے ، جیسے:اقیعوا المصلاة۔ ۲) کمجی استحباب اور افضلیت کو بتانے کے لئے ، جیسے:

(۲) المستصفى:۱/۱۱۸ (٣) مسلم الثبوت مع الفواتح على هامش المستصفى :١٩/١٢

رازی کے حوالہ سے اور خود اپن جانب سے ملاحظات ذکر کئے ہیں، (۱) امام غزالی نے امر کی حقیقت اس طرح بیان کی ہے:

القول المقتضى طاعة المامور بفعل المامور به .(٢) وہ قول جو مامورے مامورب (جس كاتھم ديا گياہے) كوانجام دينے كا تقاضا كرتا ہو\_

- گویا امر میں کسی فعل کا مطالبہ ہوا کرتا ہے ،معزله، ابواسحاق شیرازی ،ابن الصباغ ،ابن السمعانی وغیرہ نے اس میں

ایک اور قید بردهائی ہے ، کہ بدمطالبہ مطالبہ کرنے والے کی بلند حیثیت کے لحاظ سے کیا گیا ہو،علاء اُصول کی تعبیر میں عیلی صبیل الاستسعاد مطالبه، (٣) واقعب كه يقيد امركى حقيقت مين

بنيادي حيثيت كي حامل ب، وأما الاستعلاء ..... فهو شرط عند اكتر اصحابنا، (م) الطرح امركي تعريف يهوكي:

امروہ کلام ہے جس کے ذریعہ کی بات کااس حیثیت ہےمطالبہ کیا گیا ہو، کہ حکم دینے والا مامور سے برتر درجه كا حال ب\_ قابل توجه تحثين

امر کےسلسلہ میں علاء اُصول نے مختلف بحثیں کی ہیں ،جن میں بعض کا تعلق لغت ہے، بعض کاعلم کلام ہے، اور بعض کا أصول استباطے ہےاوراس وقت یہی تیسرا پہلو پیش نظر ہے،اس جہت سے چند بحثیں خاص طور پر اہمیت کی حامل ہیں:

> دوسرے امر کامعنی حقیقی کیاہے؟ تیسرے کیاامرتکرار کا تقاضا کرتا ہے۔ (۱) ديكيخ: ارشاد الفحول :٩٣-٩٣

اول ید که امر کے صینے کیا کیا ہیں؟

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

(٣) أرشاد الفحول:٩٦-٩٥ (۵) مذكرة في أصول الفقه للشنقيطي :۲۲۵

امر كامعنى حقيقي

اصل معنی کے سلسلہ میں جارا قوال نقل کئے گئے ہیں:

ا) حقیقی معنی و جوب ہے، یہی جمہور کا نقطہ نظر ہے، ابن

حاجب، قاضي بيضاوي ،امام رازي ،امام جويني اورحنفيه وغيره اي کے قائل ہیں۔

۲) دوسری رائے یہ ہے کہ اصل استحباب ہے، کیول کہ

امر میں مطالبہ پایا جاتا ہے اور مطالبہ کا کم سے کم درجہاں کامتحب مونا ہے،معتزلہ، ابو ہاشم اور بعض اور فقہاء کا یہی نقطہ نظرہے اور یکی

ایک روایت امام شافعی کی بھی ہے۔

۳) ایک نقط، نظریہ بھی ہے کہ امر محض اباحت اور جواز کو

بتانے کے لئے ہے، کیوں کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: جبتم احرام ہے حلال ہوتو شکار کرو ، اور اس پرسارے لوگ متفق ہیں کہ شکار

کرنے کا پیچکم بطوراسخباب کے ہے۔

 ٣) شخخ ابومنصور ماتريدى اور مشائخ سمرتندى كى طرف منسوب ہے کہ امر وجوب اور استجاب کے درمیان مشترک ہے، اور جمہور اہل تشیع وجوب، استحباب اور اباحت تینوں کے درمیان

اشتراک کے قائل ہیں۔

۵) ایک نقطهٔ نظرتو قف کا ہے کہ امر کی اصل حقیقت کیا

ے،اس میں بعض اہل علم نے تو قف اختیار کیا ہے اور بعضول نے جس بابت امروارد ہوا ہواس کامفہوم متعین کرنے اور خاص اس عگداس کی مرادواضح کرنے کے سلسلہ میں قو قف سے کام لیتے ہیں،

چنانچهامام ابوالحن اشعری کی طرف بھی یہی تو قف منسوب ہاور علامة تفتازاني نے امام غزالی اور محققین کی ایک جماعت کا یجی نقطهٔ

. نظرتفل کیا ہے۔(۲)

فكاتبوهم ان علمتم فيهم خيراً -

۳) ارشاد یعنی د نیوی منفعت اور سہولت کی طرف اشارہ

كرنے كى غرض ہے، جيسے: فاستشهدوا \_

۴) مجمجی جواز اور اباحت کے لئے، جیسے: کلوا واشو ہوا۔

تجمی ازراه خفگ وتهدید، جیسے: اعملوا ماشنه به

٢) مجھى احمان كے اظہاركے لئے ، جيسے: كىلوا مما رزقكم الله ـ

2) مجھى اكرام واحر ام كے لئے ، جيسے: ادخلوها بسلام

A) مجھی مخرکرنے اور سنح کرنے کے لئے ،جیسے: کونوا

 ۹) کبھی مخاطب کا بجزاوراس کی در ماندگی کے اظہار کے لئے، جیسے: فاتو ابسورة من مثله ۔

10) مجھی تو بین اور تذکیل کے لئے، جیسے: ذق انک انت

العزيز الكريم ـ

۱۱) سمبھی دو چیزوں کے درمیان مکسانیت اور مساوات بتانے کے لئے، جیسے: اصبروا اولا تصبروا -

۱۲) و عاءودر خواست کے لئے ، جیسے: رب اغفر لی۔

۱۳) تمناادرآرزو کے لئے۔

۱۴) تحقیرکے لئے جیے،القواما انتم ملقون ۔

10) کوین اور تخلیل کے لئے، جیسے: کن فیکون۔

بعض حضرات نے اس پراوراضا فد کیا ہے اور ۲۹/ تک پہنچایا ہے، کین پیسب استعالی معنی ہیں، جوقر ائن کی بناء پرمراد لئے گئے

(۱) و کھے: ارشاد الفحول اللحکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مستمن علق ان لائن مکتب

غور کیا جائے تو جہور کا نقطہ نظر نقل وعقل دونوں پہلوؤں ہے توی ہے، قرآن مجید کی بہت ی آیات امر کے وجوب کے معنی

میں ہونے کو بتاتی ہیں، چند کا ذکریہاں مناسب ہوگا:

 ا- ما منعك أن لا تسجد إذ أمرتك. (الأعراف:١٢) کس چیز نے تم کومیرے حکم کے باوجود بجدے روکا

---- اگر امر وجوب کے لئے نہ ہوتا تو شیطان کی طرف

ے امرالہی کی خلاف ورزی پر گرفت نہ ہوتی۔ ۲- وإذا قيل لهم اركعوا لا يركعون . (المرسلات:٢٨)

--- اس آیت میں بھی حکم کے باوجود رکوع نہ کرنے کی ندمت کی گئی ہے۔

٣- فليحذر الذين يخالفون عن أمره أن تصيبهم فتنة أو يصيبهم عذاب اليم . (النور:٦٣) جولوگ امرر بانی کی مخالفت کرتے ہیں ، وہ اس سے

ڈریں کہ کہیں انھیں کوئی فتنہ نہآ گھیرے ، یا ان پر دردناك عذاب نەمىلط ہوجائے۔ --- اس آیت میں امرالٰہی کی مخالفت کوعذاب کا

سبب قرار دیا گیا ہے، جواس کے وجوب پر دلالت کرتا ہے۔

۳- **افعصی**ت امری . (طه:۹۳) کیاتم نے میرے علم کی نافر مانی کی۔

— اس میں امر ربانی کی عدم تعمیل کومعصیت قرار دیا گیا

 ومساكسان لسمؤمن ولا مؤمنة إذا قضى الله ورسوله أمرا أن يكون لهم الخيرة . (الأعراف٣٢)

(۱) بخارى، مديث نمبر: ٥٨٩، باب السواك

جب الله اوراس كرسول سى امركا فيصله فرمادين توكسى مومن مردیا عورت کے لئے اختیار باقی نہیں رہتا۔

--- اس آیت میں بھی قضاء امر سے امر دینا مراد ہے اور

بتایا گیا ہے کہ اس کے بعد مومن کے لئے کرنے اور نہ کرنے کا

اختیار باقی نہیں رہتا ہے، بلکه اس کو بجالا ناوا جب ہوجا تاہے۔ ای طرح متعدد صدیثیں بھی امر کے دجوب کو بتاتی ہیں، چنانچہ:

 الشعلية وسلم في الشعلية وسلم في ارشاد فرمايا: لولا أن أشق على أمتى لأمرتهم بالسواك عند

كل صلواة . (١) اگر مجھےاپی اُمت پر مشقت کا اندیشہ نہیں ہوتا ، تو

میں انھیں ہرنماز کے وقت مسواک کا حکم دیتا۔ اس حدیث سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ جب کی چیز کا امر كيا جائ تو ده مخاطب برواجب موجاتى ب، كول كه مشقت واجبانت کوادا کرنے میں ہوتی ہے، ند کہ ستجبات ومباحات میں۔ ۲) ای طرح آپ الله کاارشاد بے:

> مانهيتكم عنه فاجتنبوا ، وما أمرتكم به فأتوا منه ما استطعتم . (٢) میں تم لوگوں کوجس بات سے منع کروں ،اس سے بچو اورجس بات کا تھم دول ، بقدر استطاعت اسے

بجالا ؤ\_ ---غرض کدامر کے بعد کرنے اور نہ کرنے کا اختیار نہیں

m) حضرت بریرة كا واقعدمشهور ب، كه جب انهول نے خیار عن کے تحت اپنے شو ہر مغیث دیا سے علا صد کی حاصل کرنی جابی اورآپ ﷺ نے ان کے شوہر کی خواہش پر آتھیں اس رشتہ

(٢) بخارى، مديث نمبر: ٢٨٨، كتاب الاعتصام

244

کے لئے ترغیب دی ،تو انھوں نے بڑی ذہانت کا سوال اٹھایا کہ کیا

ابواسحاق اسفرائنی اور ابواسحاق کی روایت کے مطابق اکثر شوافع

اس بات کے قائل ہیں کہ امرا پنی اصل کے اعتبار سے ہی تکرار کا تقاضا كرتا ہے اور چاہتا ہے كه ماموركو بار بارانجام ديا جائے۔(٢)

# كياامر في الفور عمل كا تقاضا كرتا ہے؟

ا مرمطلوب فعل کے فی الفور انجام دینے کا تقاضہ کرتا ہے یا بتاخير؟ اسسلسله ميں بھی اہل علم كے درميان اختلاف رائے ہے، ملا محب الله نے اس کی وضاحت کرتے ہوئے لکھا ہے کہ بعض احکام وقت کی قید کے ساتھ دیئے جاتے ہیں اور بعض میں وقت کی قیدنہیں ہوتی ، پھر جن میں وقت کی قید ہوتی ہے،ان میں بھی بعض وہ ہیں جن کے اوقات کا دائرہ وسیع ہوتاہے ، ایسے احکام کومقررہ وقت کے حد کے اندر اندرانجام دینا ضروری ہوگا ،اورجن احکام کے لئے تنگ اوراس عمل کے بقدر بی وقت ہوتا ہے، ان کو وقت

شروع ہوتے ہی انجام ویناضروری ہے اور جن عبادتوں کو وقت کی قیدے آزادر کھا گیا ہے، جیسے نماز وروزہ کی تضاءادر کفارات وغیرہ، ان کے بارے میں ہی دراصل اختلاف ہے، ایک رائے سے کہ

تراخی لینی مہلت کے ساتھ واجب ہے، یہی حنفیہ کے نز دیک تھیج تر قول ہے، یہی امام شافعی اوران کے اصحاب کی طرف منسوب ہے، اوراس کے قائل امام رازی اور علامه آمدی ہیں ، جب که مالکیه ، حنابلہ اور امام کرخی کا نقطۂ نظر پیقل کیا گیا ہے کہ ان میں وجوب

بالفور ہے، بعنی ان احکام میں امر کا تقاضایہ ہے کدان کوفور أادا كيا جائے ، علامہ سکاکی اور قاضی ابو بکر الباقلانی بھی اسی نقطہ نظر کے

حامل ہیں، بعض حضرات نے تو قف سے بھی کام لیا ہے۔ (٣) بظاہر سیجے نقطۂ نظروہی ہے، جو حنفیہ وغیرہ کا ہے کہ اگر کوئی دلیل اور قرینه مطلوبه کمل کی فوری انجام دہی کے نقاضه پرموجود نه ہو، آپ الله محصاس كا امر فر مار بين: السامرني بذلك ،آپ نے ارشاد فرمایا: نبیس بلک میں محض سفارش کرر ماہول ،انسسا انسا شساف ع ، چنانچه حفزت بریرهٔ نے سفارش قبول نہیں فر ما کی ، (۱)اس

ہے بھی معلوم ہوا کہ امرو جوب کو بتلاتا ہے، اگر امر وجوب کو نہ بتاتا، توانھیں یہ یو چھنے کی حاجت نہیں تھی۔ عقل اور عرف کا بھی یہی تقاضا ہے، کیوں کہ جب کوئی بردا ایے چھوٹے کوامر کے صیغہ کے ساتھ کسی بات کا حکم دیتا ہےاوروہ اس پڑمل نہیں کرتا ہے تو اس کومخالفت اور نافر مانی تصور کیاجا تاہے،

اس لئے تیجے یہی ہے کہ امر کا صیغہ و جوب کو بتا تا ہے ، سوائے اس

کے کہاس کے خلاف کوئی قرینہ موجود ہو۔ کیاامر مرار کامتقاضی ہے؟

امام ابوصنیفہ کے نزد کی امرمحض کسی چیز کا مطالبہ کرتا ہے وہ تکراراوراس کے بار بار کئے جانے کامقضی نہیں یعنی مامورایک

مرتبہ بھی اس کوانجام دے دے توسمجھا جائے گا کہ اس نے اس مطالبه کی بھیل کردی ہے، ہاں البتہ اگر اس کو کسی ایسے سبب اور علت کے ساتھ متعلق کرویا گیا جو بار بارظہور میں آتے رہتے ہیں تو اس علت کے مکروہ ہونے کی وجہ سے مامور کی بھی مکر رتعیل واجب

ہوگی ، جیسے کہ نماز کا تھم دیا گیا اور مخصوص اوقات کواس کے لئے سببقرارديا كياتو چول كديرسبب باربارآن والاجاس كي نماز کی ادائیگی کا حکم بھی بار بار ہوگا۔

يمي رائے امام ابو صنيفة ، علامه آمدي ، ابن حاجب مالكي ، قاضی بیضاوی اور بیلی کی روایت کے مطابق اکثر شوافع کی ہے،امام غزالی نے بھی یہی لکھا ہے،اس کے برخلاف ابواسحاق شیرازی،

 <sup>(</sup>۲) ارشاد الفحول: ۹۷-المستصفى: ۲/۵-۸

<sup>(</sup>۱) بخاری، مدیث نمبر ۵۲۸۳، باب شفاعة النبی الله فی زوج بریره (٣) وَكُمْ فُواتِم الرحموت، هُمَّالْهِ مِعْلِمُ مِنْ الْمُرْيِنُ مُنْتُنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مكتب

توامر علی الفورتغیل کے ضروری ہونے کی دلیل نہیں۔

کیاامر مامور کی ضد کی ممانعت ہے؟

امر کے سلسلہ میں ایک اُصولی مسئلہ رہی ہی ہے کہ ایک بات کا عمديناكياس كى ضد ممانعت بياايانبين؟

ال سلسله بيل بيه بات ملحوظ ركھني جائے كہ مجھي تو ماموركي ايك ہی متعین ضد ہوتی ہے جیسے ایمان کی ضد کفر ،سکون کی حرکت ،اس صورت میں تو بالا تفاق ایک چیز کا حکم دینااس کی ضدیے رو کنا اور منع

كرنا موكا اور مهى ايبا موتا بك كرايك چيزى مختلف ضدين موتى بين، مثلاً کھڑے ہونے کی ضد بیٹھنا بھی ہے، سجدہ کی حالت میں رہنا بھی ہے، لیٹنا بھی ہے،اس صورت میں امام غزالی، ابن حاجب مالکی اور

امام جوین کے نزدیک کھڑے ہونے کا حکم تمام اضداد ہے ممانعت متمجی جائے گی اور سمجھا جائے گا کہ بیٹھنا ،سجدہ کرنااور لیٹنا سبھی ممنوع ہیں ، جب کہ حنفیہ ، شوافع اور محدثین کے نز دیک بیان اضداد میں ہے کسی ایک ہے ممانعت مجھی جائے گی سمھوں ہے نہیں اوراس کا

فیصله که کس سے ممانعت مقصود ہے؟ قرائن سے کیا جائے گا۔ پهرامام رازی ، قاضی ابوزید د بوی ، امام سرحسی اور صدر الاسلام كے نزد كي ايك چيز كا حكم اس كے ضدكى كراہت كى دليل

# معجم جائے گی اور بعض کے نز دیک حرمت کی۔(۱) امر بالمعروف

.. (۲) روح المعانى :۲۱/۳

''معردف''اسلام میں بھلائی ادر نیکی کو کہتے ہیں،قر آن مجید میں بے شارمواقع پر ای معنی میں اس لفظ کا استعمال ہوا ہے اور

در حقیقت بیقر آن کی بڑا بلیغ اور نادرتعبیر ہے ،اس لئے کہ معروف حصول المامول من علم الاصول :٢١/١١-٣٢-١١رشاد الفحول:١٠٢

لغت میں الیی بات کو کہتے ہیں جومشہور ہواور جس کا عام چلن ہو، قرآن مجید بھلائی کے لئے معروف کااستعال کر کےاس حقیقت کی

طرف اشارہ کرنا جاہتا ہے کہ نیکیاں معاشرہ میں اس قدر عام ہوجا کمیں کہوہ معاشرہ کا چلن بن کررہ جا کمیں۔

اور'' امر'' کے معنی بوری قوت کے ساتھ کسی بات کی وعوت

اور حکم کے ہیں ، اس طرح امر بالمعروف کے دائرہ میں وہ تمام

صورتیں آ جا کیں گی جس کے ذریعہ خیر کو نافذ کیا جائے یا اس کی دعوت دی جائے ، لبذا نظام حکومت مجکمه نقناء وعدل ،محکمهٔ مظالم

جہادوغیرہ بھی امر بالمعروف ہی کا حصة قراریا ئیں گے۔(۲) امر بالمعروف كاحكم

امر بالمعروف اور نہی عن المنكر يعني نيكي كى طرف بلانا اور برائیوں سے روکناایک اہم فریضہ ہے،جس کا قرآن میں کم ہے کم ١٠/مواقع پر ذكر كيا گيا ہے، بيتو خاص امر بالمعروف اور نبي عن المنكر كے الفاظ ہیں ،لیکن اس کے علاوہ امر بالمعروف کے مقصد کو

ظاہر کرنے والی دوسری تعبیرات تبلیغ ، اندار وتبشیر ، دعوت ، اور شہادت حق وغیرہ کوبھی شامل کرلیا جائے ،تو پھرتواس کی تعداد بہت بڑھ جائے گی۔ اس فریضہ کوجس اہمیت کے ساتھ بیان کیا گیا ہے، اس کی وجہ سے بعض حفرات نے تواسے فرض عین قرار دیا ہے، کیکن جمہور

كنزديك يفرض كفاميب، چنانچه علامه آلوى فرمات مين: ان العلماء اتفقوا على أن الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر من فروض الكفاية ولم

يخالف ذلك إلا النزر . (٣)

(r) ميرثريف كافاظ من هو الارشاد الى المراشد المنجية "كتاب التعريفات:١٦

امر بالمعروف

الل علم اس بات پرمتفق ہیں کہ امر بالمعروف اور نہی عن المنكر فرض كفايه ميں ہے ہے، چندلوگوں كے سوا

سمھوں کا اس پراتفاق ہے۔

— امام غزاتی نے بھی تفصیل ہے اس پر روشنی ڈالی ہے ،

اور بتایا ہے کدامر بالمعروف فرض کفایہ ہے نہ کے فرض عین (۱) ---فرض کفایہ ہونے کا مطلب یہ ہے کہاتنے لوگ اس کوانجام دینے والےموجود ہوں ،جن ہے امریالمعروف کا مقصد حاصل ہوجائے ،

اور بی ضرورت بوری ہوجائے ، اگر اُمت میں کچھ لوگ امر بالمعروف کے کام میں گئے ہوں ،لیکن وہ اتنی تعداد میں نہیں ہوں كهاس ضرورت كو پورى كرىكيس ، توبي فرض كفايد كى ادائيكى كے لئے

شعبةاحتساب

کا فی نہیں ہوگا۔

اسلامی حکومت میں ایک الیا شعبہ بھی ہے جس کی بنیاد غالص"امر بالمعروف" پر ہے،ای شعبہ کو" احتساب" کہتے ہیں اورلفظ احتساب كے تحت اس كى بعض تفصيلات مذكور ہو چكى ہيں۔

چنانچہ احتساب کے تحت فقہاء نے امر بالمعروف کی تین صورتیں بتائی ہیں ،ایک وہ حقوق جوصرف اللہ تعالیٰ کی ذات ہے

متعلق ہیں ، دوسرے وہ جو بندول کے حقوق سے متعلق ہیں ، تیسرے وہ جواللہ تعالی اور بندوں کے درمیان مشترک ہیں ، پھر

حقق الله بھی دوطرح کے ہیں ،ایک وہ جن کے مامور افراد ہیں ،

دوسرے وہ جن کا تعلق جماعت ہے ہے، اسی طرح حقوق العباد بھی دوقتم کے ہیں ،حقوق عام ،حقوق خاص ،حقوق عام سے وہ

حقوق مرادین جوعام انسانی ضروریات اور جماعت کے مفادے

احياء علوم الدين (٢)

أملاحبه متعلق ہوں ، اور حقوق خاص ہے وہ حقوق جن کا تعلق انفرادی

> معاملات ہے ہوں۔(۲) امساك بالمعروف

لفظ''طلاق' کے ذریعہ ایک یا دوطلاق دینے کو''طلاق رجعیٰ'' کہتے ہیں اوراس طلاق کے بعد مر دکواس کا حق حاصل رہتا ہے کہ وہ بیوی کولوٹا لے، بیتو ایک قانونی حق اوراختیار ہے،اس کے ساتھ

شریعت شوہر کے ضمیراوراس کی دیانت ہے''اخلاقی التمال'' کرتی ہے کہ اگر بیوی کو میچ طریقہ ہے رکھنا ہواور اللہ کی قائم کی ہوئی حدول کو بورا کرنا ہوتو اے لوٹائے ور نہعدت گذر جانے دے تاکہ

زوجین کی علاحد گی ممل میں آجائے۔ چنانچے صدوداللہ کو قائم رکھنے اور زوجین کے باہمی حقوق کی

رعایت کرنے کا نام قرآن مجید کی اصطلاح میں ''امساک بالمعروف'' ہے، (البقرہ: ۲۲۹) از دواجی زندگی کے بارے میں شریعت کا حکم یمی ہے کہ یا تو بھلے طرایقہ پردشتہ کو باتی رکھا جائے ، یا درست طریقہ پر علاحدگ (تسریح بالاحسان) اختیار کی جائے۔

کئے جا کمیں گے۔

''املاجہ'' کے معنی دورھ بلانے کے ہیں،خودحدیث میں بھی يەلفظاستىعال ہوا ہے۔ (٣)

امام ابوحنیفُه یخزو یک مدت رضاعت میں اگرعورت ایک قطره دووه همى بچه كو پلاد بي ورضاعت كى حرمت بيدا موجائ گ-اس سلسلہ میں تفصیلی احکام'' رضاعت'' کے ذیل میں ذکر

(٢) قاضى ايوالحن ماوروى، الاحكام السلطانية ، باب : ٢٠ (ملخصاً)

(٣) مسلم ، عن أم الفضل: ٥٨١/ ٢٨٠ ، وإن لا تحرير المصة ولا المصتان ولا الإملاجة ولا الإملاجتان (٣) مكتبه

# الملاك مرسله

'' اطاک مرسلہ'' سے مراد الی ملکیت ہے جس میں سبب ملک معلوم نہ ہو۔(۱)

قاضى كافيصله باطنأ بهى نافذ موگا

قاضی کا فیصلہ بے ظاہرتو بہر حال نافذ ہوگا،لیکن باطناً بھی نافذ ہوگایا نہیں؟ مثلاً اگر ایک شخص نے کی عورت پر بیوی ہونے کا دعویٰ دائر کردیا، گواہوں کے ذریعہ اس کو ثابت کردیا، حالال که دراصل وہ

میاں ہوی نہ تھتو قاضی صاحب اگر مدی کے حق میں فیصلہ کردیں تو فیصلہ تو نافذ ہوکررہے گا اور ظاہری احکام کے لحاظ ہے وہ زن وشوہر ہیں ہیں ہیں ہیں کیا ازراہ دیانت مرد کے لئے اس ہے ہم بستری اور عورت کے لئے اس ہے ہم بستری اور عورت کے لئے مردکوا ہے نفس پر قدرت دینا جائز ہوگا یا عند اللہ وہ

اس کے لئے ماخوذ ہوں گے؟اس سلسلہ میں فقہاء کااختلاف ہے۔

امام شافی کے یہاں قاضی کے یہ نیصلے صرف ظاہری طور پر نافہ ہوگا، نافہ ہوگا، نافہ ہوگا، نافہ ہوگا، اللہ ہوگا، الم ابوصنیفہ کے نزد یک معاملات (عقود) میں اس سم کا فیصلہ ظاہر آ

کا پیچھوٹا دعویٰ بجائے خودگناہ کا کام ہوگا اور اس کے لئے عنداللہ

بھی نافذ ہوگا اور بہ باطن بھی ، مثلاً مٰدکورہ صورت میں امام ابو صنیفہ ّ کے یہاں ان مردوعورت کا باہمی جنسی ربط بھی جائز ہوگا ، البتہ مدعی

أملاك مرسله كاخصوصي هكم

مگراملاک مرسله میں امام ابوصیفه ٌ اور تمام فقیهاء کے نز دیک

(٢) الهداله: ٣١٣/٢ رحمة الأمة: ٣١٠

قاضی کا فیصلہ بباطن نا فذنہیں ہوگا ، (۲) مثلاً کسی شخص نے کسی کی مقبوضہ زمین پراپنی ملکیت کا دعویٰ دائر کردیا اور دوجھوٹے گواہ بھی پیش کر دیئے اس طرح قاضی نے اُصولِ قضاء کے مطابق ان کے

پیں کردیئے اس طرح قاصی نے اصول فضاء کے مطابق ان کے حق میں کردیا؛ حالاں کدوہ جان رہا ہے کہ میرادعوی غلط تھا،
ان حالات میں قاضی کے فیصلہ کی وجہ سے اس مخف کے لئے اس زمین کا استعال جائز نہ ہوگا اور اس سے فائدہ اٹھانے کی وجہ سے گئبگار ہوگا، چنا نچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اگر میں کئبگار ہوگا، چنا نچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اگر میں کسی کی چرب زبانی کی بنا پر اس کے لئے ناحق فیصلہ کردوں تو اس

کودوزخ کاایک نکزادوں گا۔ (۳)

لغوی معنی جزن بنیاداوراصل کے ہیں، (۳) عرف ہیں ماں کو اورازراہ مجاز نانی اوردادی کو کہتے ہیں، قرآن نے بھی ام کواس وسیع مفہوم ہیں استعال کیا ہے، حرمت علیکم امھاتکم۔ (مسا، ۲۳۰) اسلام ہیں اللہ کے بعد' والدین کے حقوق' کواوروالدین ہیں بھی'' ماں' کے حقوق کو سب سے زیادہ اہمیت دی گئی ہے اور اس کی وجہ بھی ظاہر ہے کہ بال بچوں کی پرورش اورنشو ونما ہیں اس کی وجہ بھی ظاہر ہے کہ بال بچوں کی پرورش اورنشو ونما ہیں اس کے تخم وجود کی آبیاری سے لے کر بالغ ہونے تک ماں جس طرح اپنے آپ کو اولا دیر نثار کرتی ہے وہ اللہ کی'' رہا نیت' اور حکمت کا جیرت انگیز کرشمہ ہے۔

ماں کے حقوق کی اہمیت

ا كي مخص نے رسول الله صلى الله عليه وسلم سے دريافت كيا،

(۱) قواعد الفقه:۱۹۲

بازیرس ہوگی۔

(٣) بخارى:١٥/٢٥/٠٠باب قضى له بحق اخيه ، مسلم عن ام سلمة :٤٣/٣،باب بيان حكم الحاكم لا يغير البِاطن

(٣) راغب اصنباني كالفاظ شن يقال لكل ماكان اصلاً لوجود شئ او تربيته او اصلاحه او مبدئه ام "اورطيل كي تبيرين" كل شئ ضم اليه سائر

مايليه يسمى اما''قواعد الفقه :١٩٨

میرے حسن سلوک کا سب سے زیادہ مستحق کون ہے؟ آپ ﷺ

نے فرمایا'' تمہاری مال' اس نے پوچھا پھر کون؟ آپ ﷺ نے پھر

يى جواب ديا، يهال تك كه چوشى دفعه آپ على نے جواب ميں فر مایا'' تمہارے باپ'(۱) آپ ﷺ نے ماں کی اور ماں کی نسبت

ے خالہ کی خدمت کو گناہ کا کفارہ قرار دیا ہے، (۲) ایک روایت میں ہے کہ جنت مال کے قدموں کے نیچے ہے، (٣) والدین کی طرف اک نگاه محبت دُالنے کوبھی نیکی قرار دیا گیا۔ (۳)

. والده سے حسن سلوک کا تھم کفر کے باوجود ہے، چنانچے سیدنا حفرت ابو بمرفظ کی صاحبز ادی حفرت اساء ہے مروی ہے کہ میرے یاس میری ماں آگئی جوابھی مشرک ہی تھیں، میں نے حضور ﷺ

دریافت کیا کہ میری ماں آئی ہیں جواسلام سے بیزار ہیں ، کیا میں ان کے ساتھ بھی اچھا برتاؤ کروں؟ آپ ﷺ نے فرمایا" ہال'' اجهاسلوك كرو-(۵)

مر بیصن سلوک کی حد تک ہے ،کسی ایسے معاملہ میں والدین کی اطاعت نہیں کی جائے گی جس سے اللہ تعالیٰ کی اور اس کے وین کی مخالفت ہوتی ہو۔

مشترك احكام

فقهی احکام کے اعتبار سے" مال' تین طرح کی ہیں، حقیق، سوتیلی اور رضای ،بعض احکام میں بی متیوں ہی مشترک ہیں ،مثلاً بيغے كے لئے ان سمول سے تكاح حرام ہے، اس سے بھى جس

کے بطن سے بیدا ہوا، اس ہے بھی جس کا دودھ پیااوراس سے بھی جواس کے باپ کی بیوی ہے یارہ جک ہے یعنی سوتیلی مال، (٢) ای طرح پردہ کے معاملہ میں بھی ان سب کے احکام یکساں ہیں ، ان

متنوں ہی کا چېرہ ، ہاتھ ، پیٹھ ، بازود کھنااس فخص کے لئے جائز ہے۔

حقيقي مال كےخصوصى احكام ان کے علاوہ حقیقی مال کے کچھ خصوصی احکام بھی ہیں۔

ا) ان میں ایک'' حق حضانت'' اور پرورش ہے ، اما م ابو حنیفہ کے نزد یک زوجین میں تفریق کی صورت میں مالغ ہونے تک لڑ کیوں کی اور ٨ سال کی عمر تک لڑ کوں کی پرورش کا حق ماں کو ہوگااوروہیاس کی زیادہ مستحق ہوگی ،(۷) چنانچی<sup>د حفر</sup>ت عمرﷺ اور ان کی اہلیہ کے درمیان عاصم بن عمر رہا ہے کے سلسلہ میں اختلاف ہوا تو حصرت ابوبکر ﷺ نے ماں کو برورش کا زیادہ مستحق قرار دیا اور حضرت عمر ﷺ مے فرمایا کہ بچہ کے حق میں اس کی ماں کا تھوک تمہارے شہد ہے بہتر ہے، (۸)عبدرسالت میں بھی ایک واقعدای نوعیت کا پیش ہواتو آپ ﷺ نے ماں کوزیادہ متحق قرار دیا۔ (۹)

البتة اگروہ کسی ایسے مرد سے شادی کر لے جواپی قربت کے اعتبار سےاس بچہ کے لئے محرم نہ ہوتواب بیتق پرورش اس کو حاصل ندر ہے گا؛ اس لئے کہ اس صورت میں اس کے لئے بچہ کے ساتھ پوری طرح حسن سلوک ممکن نہ ہوگا ،البتہ اگر کسی ایسے مرد سے نکا ل

كرلے جواس بچد كے لئے محرم ہوتوبيت حاصل رہے گا(١٠)،مثلاً (۱) بخاری :۸۸۳/۲، باب من احق الناس بحسن الصحبة ، مسلم :۳۱۲/۲، باب برالوالدين ايهما احق به ، ترمذی :۱۱/۲؛ باب ماجاء في بر الوالد، (٢) ترمذي :۱۲/۲، باب ماجاء في برالخالة

ابوداؤد ، عن بهز بن حكيم عن ابيه عن جده، باب في بر الوالدين -

(٣) عن معاويه بن جاهمه، الجامع الصغير للسيوطي:٣٢٣٢، مديث أبر:٣٢٢٢

(١) حرمت عليكم أمهاتكم ، (النساء:٢٣)

(٨) حوالة سابق

(٩) أبو دائود: ١٠١٠/١، باب من أحق بالولد

(١٠) قدورى :١٩٣٠والركمال مشي يمكن المنطق المنطق الكواكمة والمنظم المنطق المنطق المنطق المنظم المنظم المنظم المنطق المنطق المنطق المنطق المنطق المنطق المنطق المنطقة ا

(a) بخارى:٨٨٣/٢،باب صلة الوالد المشرك (2) الهداية: ٣٣٣/r

(٣) عن ابن عباس بيهقى

ای لاکے کے بچاہے نکاح کرلے۔ حق پرورش کے سلسلہ میں اُصول یہ ہے کہ ماں اور اس کی

طرف کے قرابت دار مقدم ہول گے یعنی دادی کے مقابلہ نانی ،

پھوپھی کے مقابلہ خالہ اور صرف باپ شریک بہن کے مقابلہ ماں

شريك بهن كواس معامله ميں اوليت حاصل ہوگی۔(۱)

(تفصیل کے لئے دیکھتے:حضانت)

مال كا نفقيه

۲) دوسر سے اولا دیرا پی ماں کا نفقہ اور اس کی ضروریات کی کفالت وا جب ہوگی ، به شرطیکه مال محتاج ہواورخودملقی نه ہواور

میٹا بھی اس کی استطاعت رکھتا ہو، یہ نفقہ اس و**تت** بھی وا جب ہو**گا** جب مال كافره بوجبيها كه حضرت اساء بنت ابي بكر كي ندكوره روايت

میں اس کی طرف اشارہ موجود ہے۔ ماں کا نفقہ اولا دکو تنہا ادا کرنا پڑے گا ، ماں کے والدین یا

بھائی بہن وغیرہ پراولا د کی موجودگی میں جواس ذ مدداری سے عہدہ برآل ہوسکتے ہیں،نفقہ کی ذمہ داری نہ ہوگی۔(۲) (تفصیل کے لئے دیکھتے:نفقہ)

٣) مال ان رشته دارول میں سے ہے جس کے وارث ہونے پراُمت کا جماع ہے جو بھی بھی اپنی اولا د کے متر و کہ ہے

مال کا موروثی حق

(۱) الهدايه:۳۳۲/۲

محروم نہیں ہو سکتی۔ ھے مشرعی کے اعتبارے مال کی تین حالتیں ہیں ،ایک تہائی

جب که متو نی کا بیٹا یا بوتا یا دو بھائی یا دو بہن نہ ہوں اور چھٹا حصہ (١/٦) جب كەمتونى كابيٹا، پوتايا در بھائى يابيثى ياپوتى موجود ہو،

تیسری حالت ثلث مابقیہ کی ہےاور وہ صرف دوصورتوں میں ہے،

پہلی صورت میہ ہے کہ متو فی مال باپ ادر بیوی کو چھوڑ ہے تو بیوی کو دینے کے بعد جو مال یچ اس کا تہائی ماں کو ملے گا، دوسری صورت

یہ ہے کہ متو فیہ مال باپ اور شو ہر کوچھوڑ نے تو شو ہر کو دینے کے بعد

جو مال يج اس كا تبائي مان كو ملے كا\_ ماں کی موجودگی میں دادی اور نانی وراثت سے محروم ہوجا کمیں گی۔

سوتیلی مال کے بعض احکام سوتیلی مال یعنی جس ہے باپ نے نکاح کیا ہو، وہ اس حض

ر ہیشہ کے لئے حرام ہے، چاہے باپ کی اس سے ہم بسری کی نوبت آئی ہو یا نہ آئی ہو، (نسا، ۲۲:)سو تیلی ماں کی وہ اولا دجواس شوہر سے نہ ہوکسی اور سے ہو، سے نکاح حلال ہوگا،مثلاً زینب زید کی سوتیلی مال ہےاور زینب کوزید کے باپ کے علاوہ کسی اور شوہر

سے لڑی ہے، توبیائر کی زید کے لئے حلال ہوگی، اس لئے کہ نسب کی وجہ سے حرمت یا تو باپ میں اشتراک کی وجہ ہے ہوتی ہے یا مال میں یا دونوں میں اور یہال صورت حال یہ ہے کہ دونوں کی مال بھی الگ ہیں ادر باپ بھی الگ۔

اُمی سے مراد ایں افخص ہے، جوتحریر کے فن سے واقف نہ ہو،

من لا يكتب ، (٣) يعنى ندكه سكتا مواور نكهي موكى چيز كود كيه كر رده سكتا ہو،بعض د فعه مطلقاً جاہل شخص پر بھی اُمی کا اطلاق کیا جاتا ہے۔ مصحف دیکھ کرنماز میں قر اُت

امام ابویوسف ؓ اور امام محرؓ کے نزدیک بدرجہ ٔ ضرورت ایسے (۲) مختصر قدوری:۲۸۹-۲۹۰، کتاب الفرائض

(r) القاموس المحيط :١٣٩٢

آدی کے لئے جے نماز کے لئے قرآن کی ضروری مقدار بھی یاد نہ ہو اس بات کی اجازت ہے کہ وہ قرآن مجید مصحف میں یا کسی اور طرح و كي كريره ك البتداس من كرابت ب، امام الوصنيفة كنزديك اس کی وجہ سے نماز فاسد ہوجاتی ہے، اس لئے امام صاحب کے یہاں وہ آ دمی بھی جوقر آن پڑھنا بالکل نہ جانتا ہواور وہ خض بھی جسے زبانی یادنه ہواورد کھ کر پڑھنے پرقادر ہو''ائ' ہے۔(۱) أمى كى نماز كاطريقه

اُمی کا تھم یہ ہے کہ نماز کی اہمیت کے پیش نظروہ ای طرح نماز ادا کرتا اورصرف نمازیوں کی طرح نقل وحرکت پراکتفا کرتا ر ہے، لیکن دوسری طرف پوری طرح اس سعی پیم میں لگار ہے کہ نماز کے لئے مطلوبہ قرآن کی ضروری مقدارا سے یا دہوجائے۔ أمى كى امامت

أى كے لئے خواندہ لوگوں كى امامت درست نہيں اور نہ بير بات جائز ہے کہ خواندہ آ دمی کی موجود گی میں وہ اس کی اقتد اکرنے کے بجائے تنہا نماز ادا کرےالبتہ فقہاء نے اس بات کی اجازت دی ہے کہ اُمی امیوں کی یا گوٹلوں کی امامت کرے۔(۲) طلب علم كي ضروري مقدار

یمی حکم زندگی کے دوسرے مسائل اور ابواب میں بھی ہے کہ خوداس مخص کی زندگی کے لئے جن احکام شرعیہ کا جاننا ضروری ہو، مثلًا نكاح وطلاق ، نفقه وحقوق ، تاجرول كے لئے تجارت ، کار گیروں کے لئے صنعت وغیرہ کے احکام کا حاصل کرنا اور سیکھنا اس کے حق میں فرض ہےاوراس میں اس کی مجر مانیا خواندگی کی وجہ

ہے جو گناہ سرز دہو، اندیشہ ہے کہ عنداللدان کی بابت مواخذہ ہو، چانچەمدىكى مىل كۆل كىلىنىڭ ئىرمايا:

طلب العلم فريضة على كل مسلم. (٣) علم كا حاصل كرنا برمسلمان تخف برفريضه ہے۔

یہ حدیث متعدد سندوں سے اور مختلف رادیوں سے منقول

ہے، کیکن اہل فن کے نز دیک بھی ضعیف ہیں، کیکن بعض اہل علم نے تعددطرق کی وجہ سے اس حدیث کومعتر مانا ہے، چنانچہ علامہ سیوطی

نے ان الفاظ کے ساتھ منقول روایتوں کو سیح قرار دیا ہے ، علامہ زركشي نے لكھا ہے، وى عن طرق تبلغ وتبة الحسن، بكن بأت

مزی وغیرہ سے منقول ہے (۴) -- البتہ اس پر'' مسلمہ'' کا اضافه باصل ب،اس كاكونى ثبوت نبيس-

(لفظا'' جہل'' کے تحت ملاحظہ کیا جاسکتا ہے کہ کن صورتوں مِين ناوا قفيت كا عتبار موگااور كن صورتول مين نبين؟ ) -

حکومت اسلامی کے سربراہ اعلی کوفقہ کی اصطلاح میں'' امیر''یا ''امير المؤمنين'' وغيره كهتيه بين ،خليفة المسلمين ،امام اعظم ،امام ا كبراور سلطان ك الفاظ سے بھى اى عبده كوتعبير كيا جاتا ہے اور

ابن خلدون کےالفاظ میںامارت نام ہے۔ خلافة عن صاحب الشرع في حراسة الدين

وسياسة الدنيا . (٥)

دین کی حفاظت اور دنیا کے معاملات میں مذبر وظم كے سلسله ميں صاحب شريعت كى نيابت كانام ہے۔

(r) الفتاوئ الهنديه :ا/٨٥-٢٨، خلاصة الفتاوئ :ا/٩٩

<sup>(</sup>۱) خلاصة الفتاوي :۱/۹۸

<sup>(</sup>٣) ابن ماجه: ١/٠٢٠ بباب فضل العلماء والحث على طلب العلم

<sup>(</sup>٣) وكميم :الجامع الصفير فيض القدير، عديث نجر :٥٢٢٦-٥٢٢١، ٣٢٧-٨/٣

<sup>(</sup>۵) مقدمه ابن خلدون:۱۹۱محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

#### اميراكمؤمنين كالقب

سب سے پہلے میدلقب حضرت عمر بھی نے اختیار فر مایا، اس کے کہ حضرت ابو بکر بھے '' و لیسفہ السو سول '' (رسول بھی کے

جانشیں ) کہلاتے تھ، اس طرح حضرت عمر ﷺ کو'' خلیفة حلیفة المرسول '' (رسول ﷺ کے جانشیں کا جانشیں ) کہا جانے لگا، ظاہر

علیہ دسلم کوامیر مکہ اور امیر حجاز کہا کرتے تھے، چنانچہ حفزت عمر ﷺ کے عہد خلافت میں بھی کسی نے ان کو ضلیفۃ رسول اللہ کے بجائے

''امیرالمؤمنین'' کے لفظ سے مخاطب کیا اور حفرت عمر ﷺ نے اس تعبیر کے سبک ہونے کی وجہ ہے اس کو پیند فر مالیا ، پہلی دفعہ اس لقب کا استعال عبداللہ بن جحش ،عمر و بن عاص ،مغیرہ بن شعبہ یا

اميركےاوصاف

حفرت بريده الله في نے كيا۔ (١)

امیر کی اہلیت کے لئے ضروری ہے کہ وہ مسلمان ہو، غیرمسلم مسلمانوں کا امیر نہیں ہوسکتا جیسا کہ قرآن میدنے کہا ہے:''اولسی

الامسر منت کے م'' (السنساء: ۵۹) کہ بدامیر تمہیں میں ہے ہو، (۲) دوسرے وہ مرد ہو، اسلام نے عام انسانی حقوق میں مردوعورت کے درمیان ضرور مساوات ویرایر کی کامواما کیا سرمگر مواث میں

کے درمیان ضرور مساوات و ہرابری کا معاملہ کیا ہے، مگر معاشرہ میں دونوں کے دائر ہ کارایک دوسرے سے علاحدہ رکھے ہیں ،اجتماعی مسائل امارت و جہاد وغیرہ کی ذیب داری مردوں پررکھی گئی ہے؛اس

لئے کہ فطری صلاحیت کے لحاظ سے میفدمت اضیں کے لئے زیادہ

موزوں ہیں، چنانچہ یورپ کی تمام تر آزادی ومساوات اور سیاس میدان میں عورتوں کی تگ و دواوران کی حوصلہ افزائی کے باوجود دیکھا جاسکتا ہے کہ کتنی الی عورتیں ہیں جوان ذمہ دارعہدوں پر فائز ہوئی ہیں۔

قائز ہوئی ہیں۔ تیسر سے وہ بالغ ہو، نابالغ کی امامت درست نہیں، چو تھے وہ عادل ہو یعنی وہ اعلیٰ اخلاق و کر دار کا حامل ، صالح اور نیکیوں پڑل پیرا اور برائیوں سے مجتنب ہو، پانچویں وہ بہادر و جری ہو، چھے وہ صاحب علم اور سیاسی تذیر وبصیرت سے آراستہ ہو، ساتویں وہ عاقل اور ذی ہوش ہو، پاگل، بے شعور نہ ہو، آٹھویں وہ غیر معمولی جسمانی

> ہاتھ پاؤں کے ہوئے نہوں،نویں آزاد ہوغلام نہ ہو۔(۳) امیر کے قریشی ہونے کا مسئلہ

نقص کا شکار نہ ہو، مثلاً بصارت ، گویائی ، ساعت ہے محروم نہ ہو،

دسویں شرط عام طور پر فقہاء نے قریشی ہونے کی کھی ہے، اس لئے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "الانسمة مسن قسریٹ "(") پھر جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے

قریش "(۳) پھر جبرسول الله صلی الله علیه و کامی الا تصفی می وفات کے العد خلیفه کے انتخاب کا مسئلہ ورچش ہوا اور انصار نے خواہش کی کہ مہاج بن اور انصار دو جس سے ایک ایک امیر ہوتو حضرت ابو بکر رفظ نے اس کی تر دید کرتے ہوئے بیصدیث سائی ، پھر تمام صحابہ کا اس پر انقاق ہوگیا اور سیموں نے حضرت ابو بکر صدیق رفظ کی امامت بر انقاق ہوگیا اور سیموں نے حضرت ابو بکر صدیق رفظ کی امامت سے انقاق کرلیا ، (۵) — اس طرح امیر کے لئے نبتا قریش

(۱) مقدمه ابن خلدون:۲۲۲ (۲) مقدمه ابن خلدون:۲۲۲ (۲) دالمحتار:۵۱۲/۱ (۲) مقدمه ابن خلدون:۳۲۷ (۲) وقد اضي ابوالحسن ماوردي :۵(مطبوع (۳) بدرالدين محمد بن جماعة : تحرير الاحكام في تدبير اهل الاسلام :۲۸ (ترجم مطبوع :حيراآباد)، وقداضي ابوالحسن ماوردي :۵(مطبوع

وادالتر بمدحيدرآباد)وعيدالرحل بن طلاون:المقدمه ، ف:٢٦، ص:١٩٣ (مطبوع طبح مصطفى محر بمصر)وشاه ولى الله الدبلوى: حجة الله البالغه:٢/ ١٣٧ (٣) مجمع الزوائد:۵/ ٣٥٧، مديث تمبر ٢٠٨٩، الخلافة في قريش والناس تبع لهم

(۵) بخاری:۱/ ۱۵۷ باب قول النبی الله لو کنت متخذا خلیلا

قاموس الفقه

ہونے کی شرط حدیث کے علاوہ اجماع اُمت ہے بھی ثابت ہوئی۔

قاضی ابو بحر با قلانی نے نقل کیا ہے کہ وہ اس شرط کے قائل نہ تھے،

قاضی عبدالرحمٰن نے بھی اس میں اختلا نے نقل کرتے ہوئے لکھا

ب: فی اشتراطها خلاف ، (۱) اورامام الوحنیفة سے بھی بہی رائے

فر مایا کدایک ناک کٹا غلام یا حبثی غلام بھی تم پر امیر بنایا جائے ، تو تم

اس کی اطاعت ہے دستکش نہ ہو، (٣) دوسر ے حضرت عمر فاروق ﷺ

اول تو متعدداحادیث ہیں جن میں حضور صلی الله علیه وسلم نے

نقل کی می ہے، (۲) اور اس نقطه نظر پر بھی مختلف ولائل ہیں:

مگر فقہاء کا اس مسکلہ پر اتفاق نہیں ہے ، ابن خلدون نے

قوت ہے بہرہ مند ہواورلوگوں کا اس پرا تفاق ممکن ہو۔(۵)

ای طرف معلوم ہوتا ہے ، وہ کہتے ہیں کہ قریش کو بیا امیاز بخشے

جانے کی وجہ بیہ ہے کدان کے فخر کا ذریعہ اسلام تھا،اس لئے فطری

طور بران کے اندر حمیت ایمانی اور غیرت اسلامی زیادہ رہی ہوگی،

نيز خليفه كواييا مونا جإ ہے كداس كى خاندانى وجامت ادر حسب و

نب کی بناپران کی اطاعت میں لوگ نفرت محسوس نہ کریں ، وہ

بهادر، جنگهو، ریاست و حکومت میں مشہور اور تجربه کارقوم سے تعلق

اور دراصل ای سیاس مصلحت اور قریش کی اہمیت کو پیش نظر

اب رومی وه صدیث توانیا ہوسکتا ہے کداس روایت کو حکم کے

بجائے پیٹیوئی اور خبر پرمحمول کیا جائے اور سمجھا جائے کہ بدرسول

التُصلَى اللهُ عليه وسلم كالحكم نهيس بلكه ايك پيشگو كي كھي كەمير ـ بعد

قریش ہی خلیفہ بنتے رہیں گے جواس طرح پوری ہوئی کہ عہدعبا ی

کے اختیام تک انھیں میں سے خلیفہ ہوتے رہے ورنہ تو آخری دور

میں ترکوں کی خلافت پرمسلمانوں کا اجماع اور اتفاق ہوگیا تھااور

بورے عالم اسلام نے ایک عرصہ تک عثانی ترکوں ہی کی امارت

ر کھتا ہواور بیساری با تیس قریش میں جمع تھیں۔(١)

مارے زمانہ میں اکثر علاء کار جحان اس طرف ہے۔

متَأخرين علماء ميں شاہ ولی الله صاحب دہلویؓ کا رجحان بھی

نے اینے وصال کے وقت چھ صحابہ کو نامزد کرتے ہوئے فر مایا کدان

ر کھ کر حصرت عمر فاروق رہے جیسے زیرک آ دی نے کہاتھا کہ انصار پر میں ہے کسی کوامیر منتخب کرلیا جائے اور اگر حصرت حذیفہ کے مولی

عربوں کی رائے متنق نہ ہوسکے گی ، (۷) اس لئے غالبًا زیادہ میج سالم ہوتے تو ہم انھیں کوخلیفہ بناتے ، (۴) اس کے علاوہ اسلام کا رائے وہی ہے جس کا اظہار ابن خلدون وغیرہ نے کیا ہے ، ادر

مجموعی مزاج جونسبی بالاتر می اور کمتری کا قائل نہیں ،بھی اس کوقبول

چنا نچدسیاسیات اور عمرانیات کے ماہرا بن خلدون کی رائے

میں اس کا مقصد یہ بیں ہے کہ قریش ہونا ضروری ہے؛ بلکہ یہ ہے

که قریشی کوعر بول میں جوقوت ، وقار ، عددی کثرت ، جرأت و

بہادری اور شجاعت حاصل تھی اس کے تحت دراصل وہی اس ذمہ

داری سے عہدہ برآ ہو سکتے تھے اور انھیں پر عربوں کا اتفاق ہوسکتا تھا، وہ کہتے ہیں کہ پیغلا ہے کچھن خاندانی نسبت اورشرانت کے باعث

ان کو پیشرف بخشا گیا تھا،اس لئے ہرزمانہ میں وہی خاندان اور گروہ

"المارت عظمٰی" كامستحق هوگا جواس طرح شوكت وجرأت ركهتا موغلبه و

(۱) المراقف:۸ ۲۵۰/۸

(٣) بخاري ، عن انسَّ :١٠٥٤/٢،باب السمع والطاعة للإمام مالم تكن معصية (٣) مقدمه ابن خلدون ١٩٣٠

(٢) حجة الله البالغه:٢/ ١٣٤

(۵) مقدمهٔ ابن خلدون:۱۹۵-۱۹۱ (ملخص و مستفاد)

(۲) مولانا انورشاه شميرى: فيض البارى على صحيح البخارى: ۳۹۸/۳

(4**) ابن اثیر : تاریخ الکامل:ra/r** م دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

مں ابنی زندگی بسری۔

ظیفہ ہوتو اس کی بھی گنجائش ہے،جبیا کہ سیدنا حضرت عمر ﷺ نے

اميركاانتخاب

بیرتو واضح ہے کہ اسلام بادشاہت اور خاندانی آمریت کا

قائل نہیں ہے بلکہ امارت اور مسلمانوں کے انتخاب اور رائے کے ذر بعیہ وجود میں آنے والی قیادت کا قائل ہے، وہ محض پیدائشی اور

خاندانی طور پر کسی کو بیہ منصب جلیل سوعینے کا روادار نہیں بلکہ

صلاحیت اور قابلیت کواس کے لئے معیار بنا تا ہے۔ اسلام کے قرن اول میں ہمیں خلیفہ کے انتخاب کی متعدد

صورتیں ملتی ہیں:

 رائے عامہ کے ذریعہ امیر کا انتخاب عمل میں آئے جیسا کہ سيدنا حفرت ابوبكرصديق فطها كاانتخاب مقيفه ني ساعده مين سيدنا

حفزت ابوبكرصديق ﷺ كى بيعت پرعام مسلمانوں كااتفاق ہوگيا اورلوگول نے بیعت کرلی ، (۱) اس سے میجی مغلوم ہوا کہ ارباب حل وعقد میں سے حاضرین کا بیعت کر لینا کافی ہے بضروری نہیں

کہ بورے ملک کی رائے عامہ معلوم کرلی جائے۔ 🔾 دوسری صورت ہیہ ہے کہ موجودہ امیر ارباب حل وعقد

اور ذی رائے حضرات کے مشورہ سے کسی آ دی کو نامزد کردے جيها كەسىدنا حضرت ابوبكرصديق ﷺ نے حضرت عمرفاروق ﷺ

کوخلافت کے لئے نامز دفر مایا اور تمام مسلمانوں نے اس پر لبیک کہا، گرفقہاء کا رجحان اس طرف ہے کہ الی صورت میں امیر کے لئے خودا پنے باپ یا بیٹے کوولی عہد نامز دکر نا درست نہیں۔(۲)

مقرر کردے اور کہد ہے کہ ان میں سے جس پرا تفاق ہوجائے وہی

🔾 تیسری صورت سے ہے کہ امیر المؤمنین ایک مجلس شور کی

دی ہے۔ (۲) بخاری:۵۲۳/۱،باب مناقب عثمان

(a) حوالة سابق

ا ہے بعد چھآ دمیوں کی ایک مجلس قائم کی جن کے ارکان حضرت علی،

حفرت عثان ،عبدالرحمٰن ابن عوف ،سعد بن ابی وقاص ، زبیر بن

عوام اورطلحہ بن عبید اللہ ﷺ تھے، کہ ان میں سے با ہمی اتفاق رائے ے کوئی ایک خلیفہ ہوجائے گا اور مشورہ کے لئے مزید ایک رکن

اپنے صاحبز اوےعبداللہ بنعمرﷺ کو نامز دکیا کہ بیخلیفہ تو ندبنیں

مے،البتہ مشورہ دیں گے۔(۳) چنانچہ حفرت عمر ﷺ کے بعد جار اصحاب اپنے حق سے

وست بردار ہو گئے ، حفرت علی ﷺ اور حفرت عثان غنی ﷺ کی محے، حفرت عبدالرحلٰ بن عوف ﷺ نے رائے عامہ کو پیش نظر رکھ کراورخود بحیثیت تھم حفزت عثان کے حق میں فیصلہ فرمایا ، اس

طرح ييتيسراطريقة انتخاب موا\_(م) 🔾 انتخاب خلیفه کی چوهمی صورت سے ہے کہ وہ پہلے ہے ولی عهدنه موالبته كثرت رائكي بنا يفتخب كرايا جائع ، جيما كرسيدنا حفرت على كرم اللدر جهد حفرت عثان غى فظائه كى شهادت كے بعد

ارباب حل وعقد کی اکثریت کی رائے سے خلیفہ راشد منتخب ہوئے اورخودخلافت كى خوابش ندكى ، بلكه عمر سول على حضرت عباس كا کاصرار پراپناماتھ بیعت کے لئے بوھایا، (۵)ام المؤمنین سیدنا حفزت عاكثة مخفرت طلحه هظه اورحواري رسول على حفرت زبير هفه كوخدانخواسته آپ كى خلافت سے اختلاف ندتھا اور ندوه آپ كى

(۱) قاضی ابوالحسن ماور دی: الاحکام السطانیه ،تابم اس سلند می نقهاء کورمیان اختلاف به اوربعض نے مطلقا اوربعض معترات نے اس کی شروط اجازت (٢) بخارى:١/ ١٤٥، باب قول النبي 🍪 لو كنت متخذاً خليلاً

الميت كمنكر تنع ، بلكه حفرت عثان فل كونساص ك مسلد بر

(٣) انتخاب خلیفه کی ان تینول صورتوں کا ذکر ابن جماعه اور ماور دی دونوں نے کیا ہے۔

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ان كوآب سے اختلاف تعا۔

### قهری امارت

قبری امارت بھی منعقد ہوجاتی ہے، لیمنی کی صاحب شوکت
کا غلبہ ہوجائے اگر اس وقت کوئی امام موجو ذہیں ہے اور ایک ایسا مخص اس کو حاصل کرنے کے در بے ہو جواس کا اہل تو نہیں ہے گر
اپنی شوکت اور فوجی قوت کے زور سے بغیر بیعت یا نامزدگ کے لوگوں پر غالب آگی ہوتو اس کی بیعت منعقد ہوگی اور اس کی املاعت لازم ہوگی تا کہ مسلمانوں کی جماعتی تنظیم اور ان کا اجماعی امر برقر ارر ہے، ایسے مخص کا جابل یا فاسق ہونا مانع خلافت نہیں، امامت قائم ہوجائے بھر اس کے مقابلہ میں دوسرا مخص کی ایک مخص کی ہوجائے اور پہلے مخص کر اس کے مقابلہ میں دوسرا مخص کھڑا ہوجائے اور پہلے مخص پر اپنی شوکت اور اختکر سے غالب آجائے تو ہوجائے اور پہلے مخص کر اور دوسرا مخص امام ہوجائے گا، کیوں کہ اس میں ہوجائے گا، کیوں کہ اس میں ہوجائے گا، کیوں کہ اس میں ہمیں مسلمانوں کی وہی مصلحت اور اجماعیت کا بقاء ہے جس کوہم نے بہلے بیان کیا ہے، واقعہ حرہ کے زمانہ میں حضرت ابن عمر منظین نے

# موجوده دورمين انتخاب إمير كي صورت

موجودہ زمانہ میں اہل ہوں کی کثرت ہے، اتنے اہم مسکلہ کو امیر کی مرضی پر چھوڑ دینا کہ وہ جسے جا ہے نا مزد کردے کسی طرح مناسب نہ ہوگا، اس لئے یہ بات ضروری ہوگی کہ امیر المؤمنین کے لئے دینی علمی اور ظاہری حالات کو طحوظ رکھ کرایک معیار متعین کردیا

ای دجہ سے فرمایا تھا کہ ہم اس کے ساتھ ہیں جو غالب آئے۔(۱)

عقد کی ایک مجلس شوری (پارلیمن ) منتخب ہو، بیار باب حل وعقد مجلی ان اوصاف کے حامل ہوں جو ولایت کے لئے ضروری ہیں، وہ خودامید دارنہ ہوں بلکہ الیکش کمیشن وغیرہ یا ای طرح کوئی غیر

جائے پھرموجودہ پارلیمنٹ کی طرح رائے عامہ سے ارباب حل و

جا نبدارادارہ ہو جومسلمانوں کے بااثر افراد میں سے ایسے لوگوں کا نام پیش کر کے الیکشن کرائے اور یہی منتخب ارکان کثرت رائے سے

امير

۱میرکاانتخاب کریں۔ میرکاانتخاب کریں۔

## ووٹ کی شرعی حیثیت

ای سے یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ ووٹ کی شرعی حیثیت

کیا ہے؟ کہ اس کی ایک حیثیت تو شہادت اور گواہی کی ہے کہ ووثر

اس اُمید وار کے اہل اور عادل ہونے کی گواہی وے رہا ہے،

دوسرے یہ سفارش ہے کہ اس کے نمائندہ بنائے جانے کی سفارش

کررہا ہے، تیسرے یہ دکالت ہے کہ اُمت کی ایک اکائی ہونے کی

وجہ سے وہ نمائندہ پوری قوم کا وکیل نامز دکر رہا ہے، اب ظاہر ہے کہ

اگر ایک شخص غیر مستحق آ دی کو و د ف و بتا ہے تو یہ شہادت زور بھی

ہے، شفاعت سیر بھی اور پوری اُمت پر ایک نااہل شخص کو مسلط

کرنا بھی ہے اور یہ سب کتے گناہ کی با تیں ہیں وہ ظاہر ہے، افسوی

ہے کہ ہارے زبانہ میں عام طور پرلوگ اس کو پیش نظر نہیں رکھتے۔

**امیرالمؤمنین کے حقوق** فقہاء نے لکھا ہے کہ عام مسلمانوں پر امیر کے درج ذیل

حقوق ہیں:

ا) اس کے ہر تھم وممانعت کی ظاہری اور باطنی دونوں طرح اطاعت کی جائے بشرطیکہ اس میں خدا و رسول کھی کی

یت نه ہو۔ ۲) ظاہری اور باطنی دونوں طرح امام کی خیر خواہی کی 2۔

درازی سے بازر کھنا ہے۔

۴) امام کے حق کی عظمت کو مجھ کر اور اس کے مرتبہ کی

عظمت کے لحاظ سے جیسااعز از واحتر ام واجب ہےاور خدانے جو عظمت امام کوعطا فرمائی ہے اس کے بموجب امام کے ساتھ پیش آناچاہئے۔

۵) خلیفہ ہے اگر کوئی غفلت ہوتو اس کو ہوشیار اور اس

ہے کوئی غلطی ہوتو اس کوآ گاہ کر دے۔ ٢) فليفه كاكوئي وثمن اس كے ساتھ برائي كرنا جا ہتا ہويا

کوئی حاسداس کے نقصان کے دریے ہویا ان میں سے کی سے سرکشی اور بغاوت وغیره کا خطره در پیش ہویاان کے سواکسی اور بات كانديشه موتو خليفه كواس نورأ آگاه كردينا جا ہے۔

جواب دہ ہےان کے حالات سے وقتا فو قتا اطلاع دیتارہے، تاکہ وہ بذات ِخوداُمت اوراپنے ملک ورعیت کےمصالح کی ذ مدداری ہے عہدہ برآ ہو سکے۔

کا جن عہدہ داروں کے اعمال وافعال کا وہ ذ مدداراور

میں خلیفہ کی مکنہ مد دوموا فقت کی جائے۔

 ۹) جن لوگوں کے دلوں میں خلیفہ کی طرف سے نفرت پیدا ہوگئ ہو ان کی نفرت کو دور کیا جائے اور لوگوں میں اس کو

مردلعزيز بتاياجائ كيول كداس مين أمت كي صلحتين اورأمور طت کی شیرازه بندی ہے۔ العامرى و باطنى ، پوشيده وعلانيه سبطرح قول بغل ،

مال، اپی ذات اورایئے خاندان ان سب کے ذریعہ خلیفہ کی طرف ے مرافعت کی جائے ،لینی خلیفہ کی تا ئید وحفاظت میں اپنی پوری پوری صلاحتیں صرف کردی جائیں تا کہ اس پر کوئی آنج نہ آنے

امير كے فرائض

ظیفه کے درج ذیل فرائض ہیں:

المراقليم ميں اہل اسلام كى حفاظت كرے اور ان كو ہر

آفت ہے بچائے ،اگروہ ایسا سلطان ہے جس کو کوئی خاص علاقہ تفویض کیا گیا ہے تو جو حصہ ملک اس کے سپرد ہے اس کی حفاظت

كرے اوراس كو ہرفتنہ ہے بيائے۔

۲) دین کے مقررہ أصول اور اس کے تواعد کی بمیشہ حفاظت کرے، بدعتوں کی بیخ کنی کرے،علوم شریعت کو پھیلائے

اور علماء اور دانشوروں سے ربط رکھے ، احکام صادر کرنے اور مشکلات حل کرنے میں ان سے صلاح ومشورہ کرتارہے۔

 ۳) شعار اسلام کو قائم کرے ، جیسے فرض نماز ، جعد ، جماعت ،اذ ان وا قامت اورخطابت وامامت وغيره \_

م) رعایا کے مقدمات کا فیصلہ کرے اور سلمانوں کے باہمی جھکڑوں کو دور کرنے کے لئے قاضی و حکام مقرر کرے، تاکہ باہمی نزاع دور ہوجائے اور یہ خدمت ایسے ہی لوگوں کے سپر د

کرے جو دیانت دار اور امانت دار ہوں ، اس کے اہل ہوں اور دین کے سے خبرخواہ ہوں۔

 ۵) جہاد کے فرض کوائی ذات اورائے لشکروں کے ساتھ ادا کیا کرے،اگرمسلمانوں میں قوت ہوتو سال میں ایک دفعہ جہاد واجب ہے، اگر اس سے زیادہ مرتبہ جہاد کرنے کی ضرورت پڑے تو ضرورت کے لحاظ سے ایک سے زیادہ جہاد بھی واجب ہے، کوئی سال بھی جہاد سے خالی ندر ہے بجزاس کے کدکوئی عذر شرقی در پیش

ہو، جہاد کی ابتداءان کا فرول سے کی جائے جو بلاداسلام سے متصل

ہوں، اگر دور کے کا فرلڑنے کا قصد کرلیں تو اس صورت میں جہاد

کی ابتداءان ہی ہے کی جائے۔

ہاتھ پر بیعت کرلیں تو وہی امیر ہوجائے گا ،اس کئے کہاس کی معزولی کی صورت میں افرا تفری اورانتشار کا اندیشہ ہے، (۲) ---بكثرت احاديث سے اس كى تائيد ہوتى ہے، چنانچة پ ﷺ نے

امیر جب تک نماز قائم کرنے سے ندروکے ان کی اطاعت کرتے رہو۔ (۲)

اس سے پہلے یہ بات گذر چکی ہے کدامام کے اعضاء سلامت ہونے چاہئیں اورا گرامام بننے کے بعدا ندھایا پاگل ہوجائے تووہ

معزول کردیا جائے گا درا پے عہدہ پر برقر ار نسرہ سکے گا۔ بعض بیار پاں ایس ہیں کہان کی موجودگی میں امیر بن سکتا ہےاورامیر بننے کے بعدیہامراض پیدا ہو جائیں تو وہ معزول نہیں

کیا جاسکتا، جیسے، اشیاء کے مزے میں فرق ندمعلوم ہوسکے، خوشبو میں تمیز نہ کر سکے وغیرہ۔

تیسری صورت ایسے جسمانی نقص کی ہے کدان کی موجودگ میں آ دی امام تو نہیں بن سکتا ،البتہ اگر امیرالمؤمنین منتخب ہونے کے بعد پیمزوریاں پیداہوجا کمیں تو وہ معزول اورسبکدوش بھی نہیں كياجاسكتا۔ (٣)

## ابل تشيع كامسلك

اہل سنت کے نز دیک انبیاء کے علاوہ کوئی مخص معصوم نہیں ہوتا، گراہل تشیع کاعقیدہ ہے کہ ائم بھی معصوم ہوتے ہیں،ان کے نز دیک رسول الله ﷺ کے بعد بلاقصل حضرت علی کرم الله و جهه امیر المؤمنين تصاوران كوتينجين پرفضيلت اور برتري حاصل تھي، پھر

منتمجھے جائیں۔ کنا چاہئے ان جن لوگوں سے ذکو ۃ اور جزیہ وصول کرنا چاہئے ان ے وصول کرے اور جہال سے فئے کا مال اور خراج لینا جا ہے وہاں سے ان کو وصول کرلے اور اس مال کو شرعی مصارف اور درست مدات میں خرچ کرے۔

۲) حدود شرعی کو قائم کرے تا کہ خدا کے محارم کی الیم

حفاظت ہو کہ کوئی ان کے ارتکاب کی جمارت نہ کرے اور حدود

قائم کرتے وقت قوی اورضعیف ،شریف اورغیرشریف سب برابر

۸) رعیت کے اوقاف پر خاص طور سے تمرانی رکھے اور اس کی آمدنی کو انھیں ابواب میں صرف کرے جن کے لئے وہ وقف کے ملے ہیں، جیے پاوں اور سروکوں کی تعمیر وغیرہ۔ ۹) مال غنیمت کی تقسیم پرنظرر کھے اور اس کے پانچوں

حصوں کوان کے متحق پرخرج کرے۔ العطان ہر حال میں اور ہر موقع پر عدل و انصاف ے، کیوں کہ باوشاہ کا عدل رعیت کی زندگی ادرسلطنت کی روح ہے اور جس جسم میں روح ہی نہ ہو وہ باتی نہیں رہ سکتا ،خود قرآن

مجید میں ہے: ان الله يأمر بالعدل والاحسان . (النمل:٩٠) لینی بے شک اللہ تعالی انصاف اور نیکی کا حکم دیتا ہے۔(۱)

# اميرالمؤمنين كيمعزولي

امام كوعاول اورمتقي موناحيا ہے كيكن اگراييا نه ہوسكا اورامام ہے گناہ اور فسق کا صدور ہو گیا تو بھی اس کوعہدہ سے معزول نہ کیا جائے گا اور فت پائے جانے کے باوجود بھی اگر مسلمان اس کے

<sup>(</sup>۱) ماخوذ از: تحرير الاحكام في تدبير اهل الاسلام لابن جماعه (مرجم): ۸۲۲۷۵، والاحكام السلطانية للامام ابي الحسن ماوردي (مرجم) ۳۰۲۲۸

 <sup>(</sup>٣) مسلم عن عوف بن مالك الاشجعي:١٢٩/٢، باب خيار الأئمة وشراء هم (r) الاحكام السلطانية: ٣١-٣١، وتحرير الاحكام فصل ٤٠

<sup>(</sup>٣) الاحكام السلطانيه: اللحكم دلائل سے مزين متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مكتبہ

وعمل کی خامی کی وجہ سے حیوان سے بدرتر ہے، مگر د نیوی اعتبار سے

اسلام نے کچھالی حدیں متعین کردی ہیں ، جوتمام انسانوں میں

مشترک ہیں ، جوانسانیت کےعظمت واحتر ام کا تقاضا اوران کے

اسرائیل: ۳۳ ) ملکیت کے تحفظ کاحق اور اس کی منتقلی کا اختیار

(البقره:۱۸۸) عزت وآبرواور ناموس کی حفاظت (الحجرات:۱۱)

نجی زندگی کی آ زادی اوراس کا تحفظ (النور: ۲۷–۲۸) دوسروں کی غلطی <sup>.</sup>

سے براءت (البقرہ: ۱۹۳۱)ظلم کے خلاف احتجاج ومزاحمت کاحق

(النساء: ۱۴۸) اظہار رائے کی آزادی اور اختیار ( آل عمران: ۱۱۰)

صمیرواعتقاداورمذ بهب اختیار کرنے کی آزادی (البقرہ:۲۵۲)نسلی اور

نسبی لحاظ سے مساوات و برابری ( الحجرات :۱۳) عدالتی اُمور میں

برابری اور یکسانیت کاحق ( المائده : ۸ )حصول انصاف اور درواز هٔ

عدالت کھٹکھٹانے کا حق ( الحدید : ۲۵ ) سکونت اور انتقال وطن کی

آزادی (البقرہ: ۸۵) عبادت گاہوں کا تحفظ جا ہے وہ کسی مذہب

ت تعلق رکھتا ہو، (۲) آگ میں جلانے کی ممانعت (۲) اورجم کومثلہ

کرنے (۳) نیزال کے جم کے کسی حصہ سے فائدہ اٹھانے اور اپنی

ذات میں استعال کی ممانعت وغیرہ داخل ہے ، اس لئے انسانی

اعضاءوا جزاء كي خريد وفروخت جائز نبيس،تمام انسانوں كا جھوٹا اور

پسنه پاک قرار دیا گیا ،مسجدیں جو پاک جگه ہیں ان میں بلا امتیاز

تمام انسانوں کا داخلہ روار کھا گیا ،سوائے ان لوگوں کے جن پرغسل

داجب بو، عین دوران جنگ بھی تہذیب و شائنگی اور احرّ ام

ان میں سے جان و زندگی کا تحفظ ، ( المائدہ : ۳۲ ، بی

تخلیق منصب کے شایان شان ہیں۔

پہلی جماعت عنداللّہ فرشتوں سے بڑھ کراور دوسری جماعت اپنی فکر

کاعقیدہ ہے،اس کے برخلاف زیدیہ حضرات افضل کی موجودگی

برأت اور بیزاری کا ظهار کیاجاتا ہے، (والعیاذ باللہ) پیفرقہ امامیہ

میں کم انفغل کی امامت کے قائل ہیں ،اس لئے وہ حضرات شیخین کی

( دارالكفر ميں قيام امارت كامسكله " امارت " كے تحت ديكھاجا

امامت کوشلیم کرتے ہیں اور تیرائنہیں کرتے۔(۱)

جائے ،ای کوفقہ کی اصطلاح میں 'مودع' ، بھی کہتے ہیں۔

کچھا حکام لفظ'' دولیت'' کے تحت آئیں گے )۔

(لفظ''امانت'' کے تحت امین کے احکام مذکور ہو چکے ہیں اور

تقویم کے لحاظ سے قلم قدرت کا سب سے ممل شاہکار اور اپنی

یوں تو اسلام نے عقیدہ وعمل کی بناء پر انسان کی تقسیم کی ہے،

ایک وہ جواپنے خالق و رب کی پہچان رکھتے ہوں ، یہ قر آن کی

اصطلاح میں ' دمسلم' اور' مؤمن' ہیں ، دوسرے وہ جواپنے خالق

و ما لک اوراس کی حیثیت کا اعتراف نه کرتے ہوں ، وہ کا فریں ،

(۱) امامت كے سلسله میں اہل تشیع كے مسلك كي تفصيل كے لئے ابن جزم اندلى اورعبد الكريم شهرستاني كي "العلل و النسط "اورمقد مدابن خلدون ملاحظه كي جاسحتي ہيں۔

، ابواب السیر محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

(٢) چنانچ عبد فاردتی اور بعد کے اووار میں غیر اسلامی معبدول کے سلسلہ میں اس بر کمل عمل ہوا، کتاب المخواج لابس يوسف: ٣٧٧

عظمت وبلندی کے اعتبار سے فرشتوں کامبحوداور محسود ہے۔

شیعوں کے ایک گروہ کے نز دیک ای بنا پر حفرات شیخین ہے

قاموس الفقه

المين

سکتاہے)۔

''امین'' اس مخض کو کہتے ہیں جس کے پاس امانت رکھی

انسال

معنی ظاہر ہیں ،اسلام کی نگاہ میں یہی وہ مخلوق ہے جس کے کئے بوری کارگاہ عالم متحرک ومصروف ہے ، وہ اپنی ساخت اور

. (r) عن ابي هريره صحيح ترمذي ابواب السير

۲) دوسراد دروہ ہے جب وہ ایک مشقل وجود کی صورت

افتیار کرلے، اور اس کی بیدائش عمل میں آجائے، -- ایسے بچہ

کے بارے میں حکم یہ ہے کہ عبادات اس پر واجب نہیں ہوتمی مثلاً

نماز،روزه، حج اورز کو ة ،اسي طرح عقوبات اور بدنی و مالی سزا کمي

اس کے ذمہبیں ہو تمل جیسے قصاص قبل مورث کی وجہ سے وراثت

ہے محرومی ، دیت وغیرہ ،ای طرح ایسے مالی اخراجات جن میں

عقوبت اورسزا کا پہلو غالب ہواس پرواجب نہیں ہول گے، جیسے:

خون بہا کا وہ حصہ جو قریبی رشتہ دار یا ہم پیشہ (عاقلہ) قاتل کی

البيته وه اخراجات اوريالي ذيمه داريان جومعاوضه كا درجه ركهتي

ہوں یا ٹیکس کے حکم میں ہوں ایسے بیچ بھی اس سے مشفیٰ نہ ہوں

گے ، جیسےعشر ،خراج ،محرم رشتہ داروں اور بیوی کا نفقہ وغیرہ ،ای

طرح ایسے مالی تاوان جوحقوق العباد سے متعلق ہوں ،بھی ان پر

عا کد ہوں گے ،مثلا کسی کی کوئی چیز تو ژ دی تو اس کی قیمت اس نابالغ

سیسرادوروہ ہے کہاں میں خیروشر کی تمیزتو پداہوگئ

حقوق الله کے وہ احکام جن میں نفع ہی نفع ہو،نقصان کا کوئی

پېلو نه ہو، جيسے اللہ تعالیٰ پرايمان ،ايسے احکام ميں ان کاعمل معتبر

ہوگا ، اس طرح حقوق اللہ سے متعلق ایسے احکام جو ضرر محض کا

باعث ہوں اور جن میں سوائے قباحت کے خیر کا کوئی پہلونہ ہوجیے

کفر، ان میں بھی امام ابوحنیفہ ومحمدؓ کے نز دیک اس کاعمل دنیا و

وعات بر خمية وونون التبالان يمتر موكا، چنانچداس كى مسلمان موك

ہولیکن ابھی بالغ نہ ہوا ہو،اس دور سے متعلق جواحکام ہوں گے وہ

کے مال میں ہےادا کئے جا کمیں گے۔

دوطرح کے ہیں:حقوق اللہ ،حقوق العباد۔

طرف سے اداکرتے ہیں۔

اس کی انسانی حیثیت کا احتر ام پیش نظر رکھا گیا۔

حثیت کے لئے کافی ہے۔

تقسيم كياجا سكتاب:

تحفظ اوراس کے اگرام واحتر ام میں اسلام سے پیچیے ہی ہے اور وہ

اپنے بلند ہا تگ دعووں کے ساتھ انسانوں کی ہلاکت و بر ہادی و

ایذاءرسانی اوراخلاقی وانسانی قدروں کی پامالی کے جوسروسامان

کررہی ہے ،محض وہی اس کے انسانی محبت و تکریم کے وعویٰ کی

فقهی اعتبارے انسان ہے متعلق احکام کو چند درجات میں

پہلا ووروہ ہے جب آدی رحم مادر میں " جنین" کی

صورت میں رہتا ہے،اس مرحلہ میں انسان کی دوجہتیں ہیں،ایک

یہ کہ وہ ایک زندہ وجود ہے،اس لحاظ ہے ایک انسان کے حقوق اور

خوداس کے فرائض وواجبات دونوں اس ہے متعلق ہونے چاہئیں،

دوسرے بیرکہاس کی مستقل حیثیت نہیں بلکہ وہ ماں کے وجود کا ایک

جزء ہے،اس کا تقاضاہ کہ نہاس کے حقوق دوسرے پر ثابت

چنانچے نقنہاء نے دونوں پہلوؤں کو پیش نظرر کھتے ہوئے کہا

کہاس کے حقوق تو دوسروں پر ٹابت ہوں گے، وہ باپ کے مال

ے وارث ہوگا ،اس کے لئے وصیت درست ہوگی ، مال باندی ہو

اور ماں کومنٹنی کر کے اس کوآ زاد کیا جائے تو آ زادی نافذ ہوجائے

ہوں اور نہاس کے ذمہ دوسرون کاحق لا زم ہو۔

حیات انسانی کے مختلف ادوار فقهی نقطه نظرسے

اس کے لئے کچھٹر مدکرے تو اس جنین کے مال میں ہے اس ک

تجہیز وتکفین اور تدفین کے مرحلوں میں قدم قدم پراس کا اکرام اور

انیا نیت کے تقاضوں کو ٹموظ رکھا گیا ،موت کے بعد بھی مردوں کی

ادائيگى درست نەموگى -

حقیقت یہ ہے کہ آج کی ترتی یافتہ دنیا بھی انسانی حقوق کے

گی کیکن قرابت اور رشته دارول کے لحاظ سے ماکسی اور وجہ سے اس مرجوحقوق عائد موت بيه وجود الالب بمان بالمتعاص المالواكمن وكاد لمان رشتہ ککاح نے نکل جائے گی اور اس کو کسی مسلمان سے وراثت نہ

مل سک گی ، البته اس کو بلوغ سے پہلے یا بلوغ کے بعد ارتداد کی سزا کے بطور قل نہیں کیا جائے گا اورا گراس میں ظاہر کے اعتبار سے نفع و

نقصان دونوں کا احمال ہو جیسے بدنی عبادات کو باعتبار آخرت کے

انشاء

سور،مثله وغيره الفاظ ديكھے جاسکتے ہیں )۔

''انثاء''اصطلاح میں غیر موجود چیز کے وجود میں لانے کو

(اس سلسله میں خودلفظ''اہلیت'' ملاحظہ کیا جاسکتا ہے ۔۔۔

نیز انسان ہے متعلق دوسرے احکام کے لئے'' تداوی، بول و ہراز ،

کہتے ہیں،اس طرح تمام معاملات نکاح ،خرید وفروخت، ہیدوغیرہ

"انشاء "مين داخل بين اس لئے كدان سب مين ايك اليے معامله کو وجو دمیں لایا جاتا ہے جواس سے پہلے موجو زہیں تھا۔

انثاءكے لئے صیغہ

اس كام كے لئے درحقیقت فعل حال كااستعمال ہونا جا ہے، (۲) يعنى اليى تعبير اختيار كى جانى جائي جو فى الوقت اور فى الفور ايك كام كے وجود ميں آنے كو بتائے جيے" ميں نكاح كرتا ہوں" اگر

مستقتل کالفظ استعال کیا جائے جس میں آئندہ زیانہ کامعنی ہومثلاً میں نکاح کروں گا ، تو اس میں بیشبداورا خمال بیدا ہوجا تا ہے کہ شاید بیآئندہ کے سلسلہ میں نکاح کا وعدہ ہے، ابھی نکاح مقصور

نہیں ہے،ای طرح اگر ماضی کا صیغہاستعال کیا جائے جیسے'' میں نے نکاح کیا'' تو بیا یک معاملہ کو وجود میں لا نا نہ ہوگا؛ بلکہ زمانۂ مُنشته میں ایک چیز کے وقوع پذیر ہونے کی اطلاع ہوگی حالانکہ الیانہیں ہے۔

کیکن سے عجیب اتفاق ہے کہ عربی زبان میں باوجوداس کی غیر معمولی وسعت ، جامعیت اور ہمہ گیریت کے خاص زمانۂ حال کو تعبیر کرنے کے لئے کوئی مستقل فعل (verh) نہیں ہے بلکہ ایک ہی

نافع اور باعتبار دنیا کے بظاہر دشواری کا موجب ہےاس کو اگر وہ انجام دے تو درست تو ہوجائے گی ،لیکن اس پر واجب نہ ہوگی ، چنانچے نفل عبادات شروع کردے تو شروع کرنے کی وجہ سے واجب نه ہوگی۔

'' حقوق العباد'' کے دہ احکام جومحض نفع پرمبنی ہوں ، ولی کی اجازت کے بغیران کوانجام دے سکتا ہے ، چنانچہوہ ہدیہ وصدقہ قبول کرسکتا ہے،اس کا خود کوا جیر رکھنا گوسیح نہیں لیکن رکھ ہی لے تو اجرت لےسکتا ہے، وہ ا دکام جومحض ضرر ونقصان کا باعث ہیں ان کونہیں کرسکتا ، چاہے ولی کی اجازت بھی کیوں نہ شامل ہواوراگر

كرنا چاہے تواس كا تصرف قابل نفاذ نه ہوگا ، جيسے طلاق ،كسى اور كو

صدقنه و هبدوغیره ،اوروه معاملات جن میں نفع ونقصان دونوں پہلو ہوں،ایسےنابالغ کا تصرف اس وفت نافذ اور درست ہوگا جب کہ ولی کی اجازت ہو یا خود ولی اس کی انجام دہی میں شریک ہوجیسے نکاح ،خرید وفروخت وغیره۔ ۴) چوتھاد وربلوغ کے بعد کا ہے، بلوغ کے بعد انسان کی اہلیت درجهٔ کمال کو بہنچ جاتی ہے اور شریعت اس کو تمام حقوق و

واجبات کا مکلف قرار دیتی ہے۔(۱) البته کچھ خاص عوارض وموانع ہیں جو'' بلوغ'' کے بعد بھی انسان کی اہلیت کوختم کر دیتے ہیں اور اس کو تکلیف و ذمہ داری ہے نكال ديية بين\_ ۱) ملخص از اصول الفقه للخضرى بك:۹۱-۹۳

(۲) بلکهان معاملات کے لئے کوئی مستقل تعبیر ہونی جا ہے اس لئے کہ حال بھی' 'خبر' 'کاصیغہ ہے جو کسی موجودا قعد کی خبر دیتا ہے۔

طرح کا لفظ زمانه کوال اور مستقبل دونوں کے لئے بولا جاتا ہے، جے اصطلاح میں ''مضارع'' کہتے ہیں،اس طرح اس تعبیر میں سیہ اختال ہیدا ہوجاتا ہے کہ شاید آئندہ اس معاملہ کا ارادہ کیا جارہا ہے اس لئے فقہاء نے یہ بات ضروری قرار دی کہ ماضی کا صیغہ استعمال کیا جانا چاہئے، چاہ خرید وفروخت میں ہویا نکاح وغیرہ میں۔ ( ملاحظہ ہو:''ایجاب')

الصار

صحابہ کی اس مقدس جماعت کا نام ہے جضوں نے کمہ کے بے گھر ودرمہا جرین کو لدینہ میں اپنے ہاں پناہ دی اور اس شان سے کیا پی پوری جا کدا داور دولت وٹر وت ان کے قدموں میں خالصة لوجہ اللہ ڈوال دی، چوں کہ یہ سلمانوں کی نفرت کرنے والے اور اہل دین کے ناصرین و مددگار تھے اس لئے ان کو' انصار'' کہا گیا۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی زبان حق ترجمان سے ان کے بہت سے منا قب اور تعریفی کلمات منقول ہیں (۱) اور واقعہ ہے کہ بہت سے منا قب اور تعریفی کلمات منقول ہیں (۱) اور واقعہ ہے کہ بوری انسانی تاریخ میں ایسی قربانی ، ایٹار و فدا کاری ، خود سپردگ ، جذبہ تعاون اور اعتراف حق وصدافت میں سبقت کی مثال نہیں ملتی ، وضواعنہ۔

# انعام

'' نغم کی جمع ہے، کھر والے جانوروں کو کہتے ہیں، اس میں اونٹ، کھائے اور بکری سبھی واخل ہیں، بعض حضرات نے اس کوصرف اونٹ کے لئے مختص قرار دیاہے، مگرزیادہ سبح رائے پہلی ہے۔(۲)

انفاق

انفاق کے معنی ہلاک کرنے اور خرچ کرنے کے ہیں ،ای

ہےلفظ''نفقہ''ماخوذ ہے۔

انفاق دوطرح کا ہے ، ایک وہ جس کی نوعیت انفرادی ہے لیعنی انسانی ، اسلامی یا خاندانی رشتہ کی بناء پر ایک شخص دوسرے کی مدوکرتا ہے اور بعض اجتماعی اور جماعتی نوعیت کا ہے جس میں انسان پوری قوم اور پوری جماعت کے بیسما ندہ اور ضرورت مند افراد کی مددمیں معاون بنمآ ہے۔

پھر انفاق کی جوصور تیں انفر ادی نوعیت کی ہیں ان میں بھی بعض وہ ہیں جن کی حیثیت عبادت کی ہے اور ان میں بھی کا رنگ غالب ہے ، جیسے صدقة الفطر ، قتم ، ظہار اور مختلف گنا ہوں کے کفارات کہ بیفر دفر دکو خالص حکم خدا وندی کے تحت اپنے کی

د نیوی مفاد کے بغیر دیتا ہے۔ اور بعض معاشر تی نوعیت کے ہیں جن میں ایک فر ددوسر نے فرد کی د نیوی باہمی مفادات اور وابستگی کوسا سنے رکھ کر تھم خدادندی کی روشنی میں اداکر تا ہے جسے ہوئی، والدین اور مال بچوں کے نفقہ دغیرہ۔

روشی میں ادا کرتا ہے جیسے ہوی، والدین اور بال بچوں کے نفقہ دغیرہ۔
اجتماعی انفاق میں زکو ہے جوایک اسلامی عبادت ہے اور جس
کو جماعتی طور پر جمع کرنا اور غریبوں کی مدد پرلگانا واجب ہے، اس کے
علاوہ حکومت کے عائد کردہ وہ مناسب ٹیکس اور ایم جنسی حالات جنگ

اور قدرتی آفات کے نقصان کی تلانی کے لئے چندہ وغیرہ ہے۔

انفاق کی بیساری صورتیں قانونی ہیں، اخلاقی سطی پر انفاق کی کوئی تحدید نہیں ہے، مسلمان کواپنے مال میں مختاجوں، ضرورت مندوں، سائلوں اور مفلسوں کاحق محسوس کرنا چاہئے، البتہ چوں کہ اس کے لئے مقدار کا کوئی تعین دشوارتھا، اس لئے اسلام نے ان کو انسان کے جذبہ خیراور خمیر کی آواز پر موقوف رکھا ہے۔

اسلام نے انفاق اور خلق خدا کے ساتھ حسن سلوک کوعبادت کا درجہ دیا ہے اور بعض وجوہ سے بدنی عبادت سے بھی انفنل قرار

ملاحظه هو: كنزالعمالي كللم الحلائل سے مزين متنوع و منفرد موضوعاً ك لِسِلنشلين عن المال ١٢٠ لائن مكتب

277

دیا ہے، نماز کا اجر صدیث میں دس گونداور قرآن کے ایک حرف پر دس نیکیاں بنائی گئیں لیکن قرآن کے بیان کے مطابق" انفاق فی

طلاق واقع ہونے کا سببنہیں ہے۔

سبیل اللہ'' کا کم ہے کم اجر سات سو گونہ ہے اور خدا کی مشیت مہر بان ہوتواس ہے بھی کئی چند ہوجائے۔ (البقرہ ۲۲۲)

لغوی معنی بدلی ڈالنے کے ہیں۔

حقیقت بدل جائے تو تھم بدل جاتا ہے

نقهی اعتبار سے اس لفظ کے تحت بیر سکلہ زیر بحث آتا ہے کہ جب چیزوں کی حقیقت تبدیل ہوجائے تو امام ابوحنیفہ کے زدیک

احکام بدل جایا کرتے ہیں۔ (تفصيل كے لئے ديكھئے: استحاله) ای طرح اگر کوئی غریب ومحتاج آ دمی اگر صدقه کا مال تبول

كركے كئى يا ہائمى كوبطور ہريددينا جا ہے تو جائز ہوگا،اس لئے كہ اب وہ صدقہ باقی نہیں رہا، جیسا کہرسول الله صلی اللہ علیہ وسلم نے حفرت بریرہؓ ہے گوشت کھلانے کی خواہش فرمائی ،انھوں نے عذر

کیا کہ بیصدقہ کا گوشت ہے،آپ ﷺ نے فرمایا کہ وہ تمہارے لئے صدقہ ہاورمیرے لئے ہدیہ ہے۔(۱)

أصول فقه كي اصطلاح ميس

اُصولِ فقه کی اصطلاح میں انقلاب بیہ ہے کہ کسی چیز کو کسی

الی چیز کی علت بنایا جائے که در حقیقت وہ اس کی علت نہیں ہے

مثلًا:ان دخلت الدار فانت طالق (اگرتو گهريس واخل بوكي توتم کوطلاق ) یہاں طلاق کے لئے گھر میں داخل ہونے کوعلت اور

سبب بنادیا گیا، حالال که گھر میں داخل ہوناا بی اصل کے لیا ظ ہے (۱) بخارى: ۲۰۲/۱، باب اذا تحولت الصدقه

لغوی معنی انکار کرنے کے بھی ہیں اور ناپسند کرنے کے بھی ، ای مناسبت سے برائیوں کومنکر کہاجاتا ہے۔

فقہ کی اصطلاح میں انکار خلاف ظاہر بات کے مسترد

كردينے كو كہتے ہيں ، ظاہر حال اور قرائن كے خلاف جو بات كبي جائے وہ" دعویٰ" ہے اور اس کا انکار کرنا" انکار" ہے اور انکار

كرنے والا (منكر) فقهي اصطلاح مين "مدعاعليه" كہلاتا ہے۔ اسلام کے قانون قضاء کا ماحول میں سے سے کہ چوں کہ مدعی كى بات ظاہرى قرائن و حالات كے خلاف ہوتى ہے ، اس كئے اے اپنے دعویٰ پرشواہد و ثبوت مہیا کرنے ہوں گے ، اگر وہ اس

ے قاصر ہوجائے تو منکر لینی مدعا علیہ ہے تم کا مطالبہ کیا جائے گا، اگروہ اس ہے گریز کریتو پھر فیصلہ مدی کے حق میں ہوگا۔ (دعویٰ اور قضاء کے تحت انشاءاللہ تفصیل نہ کور ہوگی)

"إنمار" كمعنى بمانے كے بين، حديث ميں ب"ما انهر الدم فكل"\_(٢)

مرداراورذ بيحه كافرق

مرداراورذ بیجہ کے درمیان یہی فرق ہے،مروار کے جسم میں روال خون ( دم مسفوح ) جمم میں جذب ہو کررہ جاتا ہے اور اس طرح شرعی طور پر پورے گوشت کے نا پاک ہوجانے کے علاوہ خود طبی لحاظ ہے بھی وہ صحت کے لئے مصراور نقصان وہ ہے جب کہ

(٢) النهايه لابن الاثير:٥/١٣٥ محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

خون کے بہہ جانے کی صورت گوشت میں نظافت ، تازگی اور مریضانہ جراثیم سے تحفظ حاصل ہوجا تا ہے اوراس کئے ایسے جانور کوکھانے کی اجازت دک گئی ہے۔

(کیا خون بہانے کے لئے رگوں کا کا ننا ضروری ہے؟ ذئ اضطراری اور ذئے اختیاری کے احکام کیا ہیں؟ اوراس کے لئے کس شم کے آلات ہونے جا ہمیں ، ان مسائل پر آلکہ ذئے اور آلکہ صید کے تحت بحث کی جا بچی ہے اور لفظ ذئے میں مزید گفتگو کی جائے گی )۔

# أوساطمفصل

قاموس الفقه

( د کیچئے:مفصل )

# اولوالامر

امر کے معنی اہم کام اور معاملہ کے جیں ،اس طرح اولوالا مر کے معنی'' اہم کام اور معاملہ والے'' کے ہوئے۔

# اولوالامريسے مراد

ای مناسبت سے فقہاء ومفسرین نے اس کی دوتفیریں کی بین، دونوں ہی معنی کی اس میں گنجائش ہے، ایک سے کہ علاء اور دینی علوم کے ماہرین مراد ہوں (۱) اگریہ عنی لئے جا کمیں تو اس سے تقلید کا شبوت بھی ہوگا، اس لئے کہ اللہ تعالی نے اولوالا مرکی اطاعت کا حکم دیا ہے۔

ریس و در کام کے ہیں ، دوسرے معنی اہل انظام اور سیاسی امراء و حکام کے ہیں ، زیادہ تر پیلفظ اسی معنی میں استعال کیا جاتا ہے اور حدیث کی تعبیر سے بھی اس کی تائید ہوتی ہے، آپ ﷺ نے ایک مرتبہ بیعت لیتے

ہوئے فرمایا وان لانسنازع الامر اهله (۲)، (کرجم امیرے امارت کے معاملہ میں نہ جھڑیں گے )، اولوالامر منکم کی بھی تفیر قاضی بیضاوی نے بھی کی ہے۔ (۳)

حقیقت یہ ہے کہ 'اولوالام'' کامعنی ان دونوں بی طبقوں کو شامل ہے، امام ابو بکر جصاص رازی کے الفاظ میں ویہ جسیعا، (م) یک ونیا جمیعا مرادین بالآیة لان الاسم یتناولهم جمیعا، (م) البتہ جن لوگوں نے 'اولوالام'' سے مرادصرف سیدنا حضرت علی ﷺ کی ذات مراد کی ہے انھوں نے نہ صرف کلام اللہ بلکہ اپنی عقل پر بھی ظلم کیا ہے، اس لئے کہ اولوالا مرجمع کا صیفہ ہے نہ کہ واحد کا۔

# اولوالامركى اطاعت

قرآن میں بار بارتا کیدگی گی ہے کہ اللہ، اس کے رسول اور اولوالا مرکی اطاعت کرو، وہاں ان اُمور میں امیر کی اطاعت مراد ہے جومعصیت کی بات نہ ہو، اگر وہ کسی معصیت اور نافر مانی کا تکم دیتواس کا کہا نہ مانا جائے گا، چنانچہ قاضی عیاض کہتے ہیں کہان اُمور میں جوگناہ کی بات نہ ہوا میرکی اطاعت واجب ہے اور اس پر

اجماع ہے۔(۵)
اس سلسلہ میں بینکتہ خاص طور پر قابل لحاظ ہے کہ:اطب عدوا
الله و اطب عدوا السرسول واولی الامر منکم کی آیت میں اللہ اور
رسول کے لئے منتقل طور پر 'اطبعوا'' کالفظ آیا ہے جب کہ اولوالام
کے لئے بیلفظ علا حدہ نہیں لایا گیا ،اس سے معلوم ہوا کہ خدا اور
رسول کی اطاعت تو بذات خود واجب ہے، اور امیرکی اطاعت خدا

اوررسول کے همن میں واجب ہے جب تک وہ شریعت کے موافق حکم دیتا رہے اس کا مانتا واجب ہے اور جب اس کے خلاف حکم ۔

<sup>(</sup>۱) حضرت جابر،ابن عباس،عطاء، مجابد،ضحاك،ابوالعاليه،حسن بصرى اورخو درئيس الل حديث مولا ناصد يق حسن خالنٌ نے يمي تنسير كى ہے۔ (۱)

دینے <u>لگے تواس کا مانتا نا جائز۔</u>

"الاب"كمتى كي چرے كے بين، (١) مديث من ب كرآب الله فقد طهر ،(r) (جس

چڑے کو بھی د باغت دے دیا جائے وہ پاک ہوجائے گا)۔ اس بناپرامام ابوحنیفدگا مسلک بدہے کہ سور اور انسان کے

علاوہ تمام جاندار کا چڑا قابل استفادہ ہے اور اسے پاک کرکے استعال کیاجائے۔(۳)

تطهيري دوصورتيس

اباس چڑے کو پاک کرنے کی دوصورت ہوعتی ہے،اگر وہ زندہ موتو اس کوشری طریقہ کے مطابق ذیح کردیا جائے چڑا پاک ہوجائے گا ، اس پر نماز پڑھنی درست ہوگی ، اگر وہ تھوڑ ہے پائی میں گر جائے تو پائی ناپاک نہ ہوگا البتہ پیضروری ہے کہ ذرج كرنے والامسلمان ياكتا بي مو، ذبح كے وقت بسم الله كہا جائے اور

شرعاً ذبح كرنے كے لئے جن رگوں كاكا ثنا ضروري ہے انھيں كا ث

دوسری صورت بہ ہے کہ اگران زکوۃ شرعی ' کے بغیر ہی وہ

جانورمر گیا تواب اس کو د باغت دے دی جائے بعنی کوئی بھی الیم صورت اختیار کی جائے جس سے چڑے پر کلی ہوئی آلائش صاف ہوجائیں ، مثلاً دھوپ میں سکھانا ،مٹی ،نمک وغیرہ ملنا ، یا جدید

طریقوں سے کام لینا ، (۵) صرف سور کا چڑا اس کی غیر معمولی (۱) ترمذى: ۳۰۳/۱۰ ماجله في جلود الميتة اذا دبغت ، كتاب اللباس ، نسائي ، عن ابن عباس: ۱۲۹/۲، باب جلود الميتة ، كتاب الفرع

> (r) الهدامه: ۱/۳۰ (٣) خلاصة الفتاوي: ١/٣٣

(٢) الهدايه:١/٠٠٠، خلاصة الفتاري: ٣٣٠

نجاست اورانسان کا چڑااس کی شرافت اورا کرام کو پیش نظر رکھ کر

كسي صورت مين قابل استعال نهيس موتا\_

امام ما لک ؓ کے نزو کی مردار کا چڑااورامام شافعیؓ کے نزو کی کتے کا چڑا بھی سور کی طرح نا قابل استعال ہے اور امام ابولوسف

كنزديك اس قدر مخبائش بكركسوركا چزابهي استعال كيا جاسكا ہے، (١) اوپر جو حدیث گذر چکی ہے وہ امام ابوطنیفہ کی تائید میں

اال

جو خض جس کے زیر پرورش ہووہ اس کا''اہل'' کہلاتا ہے، قرآن مجید میں بوی کوبھی اہل سے تعبیر کیا گیا ہے، اصطلاحات فقہد کی مشہور لغت 'المغرب' میں ہے کہ اہل میں بیوی عے اوروہ

تمام لوگ داخل ہیں جن کی پرورش اور نفقہ کا باروہ اٹھا تاہے۔ (چوں کەمختلف رشتە داروں کے حقوق اورا حکام اپنی اپنی جگه ذکر کئے جائمیں گے اس لئے اہل میں صرف اس قدر تشریح پراکتفاء

کیاجاتاہے)۔

ابل ببیت

" ابل بیت" سے مراد رسول الله صلی الله علیه وسلم کے اہل خاندان ہیں۔

رسول الله صلى الله عليه وسلم نے اہل بيت كى فضيلت ميں بہت کھے ارشاد فرمایا ہے،آپ ﷺ نے فرمایا کہ میں قیامت کے دن سے پہلے اپنے اہل بیت کے لئے سفارش کروں گا۔ (2)

(٣) القاموس المحيط :١٩٢/١ كتاب التعريفات :٣٢

(٥) الهداله:١/١١م

(4) عن ابن عمر" ، كنز العمال :٣٨١/٣

حفرت ابو ہر برہ ﷺ سے مروی ہے کہتم میں سب سے بہتر وہ ہے جومیر سے بعدمیر ہے اہل وعیال کے ساتھ خیر کا معالمہ کرے، (۱)

محبت کا تقاضہ ہے کہ جھ سے محبت کرواور جھ سے محبت کا نقاضا ہے کہ میرے اہل بیت سے محبت رکھو۔ (۲)

علامه علاء الدين متى مندى نے الل بيت بشمول ازواج مطهرات كى فضيات ميں ووسواكياون (٢٥١) حديثيں جمع كى بيں

جن میں ضعیف بھی ہیں اور قوی بھی۔(۳) (''اہل بیت'' ہے کون لوگ مراد ہیں ،اس پر''ال محمر'' کے

تحت گفتگوہوپی ہے)۔ انگل ذمہ

'' ذمہ'' کے معنی عہدو پیان کے ہیں اور الل ذمہ سے اسلامی مملکت ہیں مقیم غیر مسلم رعایا مراو ہیں۔

معابدين

الل ذمه دوطرح کے ہیں ، ایک معاہدین جنھوں نے جنگ کے بغیر ہی مسلمانوں کو جزید ہے کر مامون رہنے کا معاہدہ کرلیا ہو، ان کو وہ تمام سہولتیں اور رعایتیں حاصل رہیں گے جو باہمی معاہدہ کے وقت طے پاگئی تھیں اور جزید کی بھی وہی رقم لی جائے گی جو طے شدہ ہے ، یہ بات درست نہ ہوگی کہ اسلامی ریاست اپنی طرف سے بعد میں کچھ شرطوں کا اضافہ کردے یا جزید کی مقدار بروھادے،

آپ فی نے فرمایا جو محض کسی معاہد پرظلم کرےگا اس کے حقوق میں کی کرے گایا طاقت سے زیادہ اس پر بارڈ الے گا، میں قیامت کے دن اس کی طرف سے فریق بن کر کھڑا ہوں گا، (م) ایک اور حدیث میں ہے کہ اگرتم کسی قوم سے لڑواور اس پرغالب آ جاؤاور وہ اپنی اور اپنی اولا دکی جان بچانے کے لئے تم کو خراج دینا منظور کر لے تو پھر بعد میں اس مقررہ خراج سے ایک دانہ بھی زائد نہ لینا، کہ وہ تمہارے لئے جائز نہ ہوگا۔ (۵)

#### مفتوحین دوسرےوہ اہل ذمہ ہیں جن پر جنگ کے ذریعہ فتح حاصل

کر لی گئی ہے بینی مفتوحین ان کو بھی وہ تمام حقق ق حاصل رہیں گے جو اسلامی قانون کی روسے غیر سلم رعایا کو حاصل ہیں، فرق صرف اس قدر ہوگا کہ'' معاہدین' سے ان حقوق کے علاوہ اگر مزید کوئی ایسی شرط طے پائی ہے جسے اسلامی قانون گوارا کرتا ہوتو ان کے لئے خصوصی طور پر بیمراعات ہوں گی اور'' مفتوحین' سے'' جزیہ' عام اُصول کے مطابق وصول کیا جائے گا اور وہی مقدار نی جائے گ

انفرادی طور پرکسی کوامان وینے کاحق ہرمسلمان کو ہے، کیکن دماہد ہ ذمہ' صرف امام یااس کے نائب ہی کی طرف سے ہوسکتا ہے اور امام کے لئے بھی ایسے لوگوں سے مصالحت واجب ہوگ جو اس کی طرف اشارہ اس کی چیکش کریں جیسا کہ قرآن مجید میں اس کی طرف اشارہ

موجود ہے۔( النوبہ:۲۹) ہاں البتہ اگر کمر وفریب یا جاسوی کا اندیشہ ہواوران کی وجہ

(۲) سنن ترمذی:۲۱۹/۲،باب مناقب اهل البیت

- (۱) كنز العمال: ۱۳/۸۱/۱۳ في فضل اهل البيت
- (٣) كنز العمال : ١كتاب الفضائل من قسم الاقوال :٢٢٦٢١٥
- (٣) سنن ابى داؤد:٣٣٣/٢، باب تعشير اهل الذمة اذا اختلفوا بالتجارة ، كتاب الخراج
- (۵) ابوداود: ۳۳۳/۲۰۰۰باب في تعشين هل الذمة اذا اختلفوا بالتجارة ، كتاب الخراج (۵) ابوداود: ۵/۳۳۳/۲ مفت آن لائن مكتبه

كرسكتا ہے۔(۱)

فوجداري قوانين

جائے گی۔

معاشرتي قوانين

ابل ذمه

مگذارے بغیر یا گواہوں کے بغیر نکاح ہوسکتا ہو یا ان عورتوں سے

نکاح جائز ہوجن ہےاسلام نے نکاح حرام قرار دیا ہے تو وہ اپنے ہی قانون پر ممل کریں گے اور ہمارے احکام کے پابند نہ ہوں گے۔

مذہبی آزادی

مذہب اور عقیدہ کے معاملہ میں ان کو کمل آزادی حاصل

ہوگی ،ان کواسلام پر مجبور نہ کیا جائے گا ،حضرت عمر ﷺ نے ''وسق

روی'' نامی غلام سے جو غالبًا عیسائی تھا، بار بارخواہش کی کہوہ اسلام قبول کر لے تو وہ اس کو بیت المال کا امین بنالیں ہے ،مگروہ ا نکارکرتار ہا، حفرت عمر ﷺ اصرارے گریز کرتے ہوئے فرماتے،

لا اكواه فى الدين ( البقرة ٢٥١٠) پرآپ نے انقال كرريب اس کوآ زاد کردیااورا جازت دی کہ جہاں چاہے چلاجائے۔(r) وہ اپنی عبادت گاہوں کی خود حفاظت کریں گے اور اپنے

ند ب بےمطابق عمل کیا کریں ہے ،مسلمانوں کے لئے جائز نہ ہوگا کہ زبر دی ان کوتو ڑ ڈالیں ،سید نا حضرت عمرﷺ کے زمانہ میں بیت المقدس فتح ہوا تو آپ نے گرجا میں نماز نہ پڑھی کہ مبادا

مسلمان اسے معجد نہ بنالیں اور جبر اُن سے چھین لیں۔ خلافت صدیقی میں جب حیرہ کا علاقہ مسلمانوں کے زیر تکیں آیااورمقامی عیسائیول سے معاہدہ طے پایا توان میں قاضی ابو یوسف

کے بیان کے مطابق اور دفعات کے ساتھ ایک دفعہ ریمی تھی کہ: لايهدم لهم بيعة ولا كنيسة ولا يستعون من

ضرب النواقيس ولا من اخراج الصلبان في يوم عيدهم. (٣) يهال تك كدحفرت فالد را الله عليه في مفتوح وميول سے جو

معاہدہ کیا اس میں تھا کہ اوقات نماز میں ان کو ناقوس بجانے کی (۲) بدائع:۸۳/۲، باب بیان مایؤخذ من اهل الذمة وغیرہ میں اسلامی قانون ان پر تافذ نہ ہوگا ، اگر ان کے یہاں عدت (۱) ابن جماعه : تحرير الاحكام في تدبير اهل الاسلام (ترجم) ۲۲۳۰

(٣) كتاب الخراج:٨٨

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

مسلمانوں سے اس کی فروخت جرم ہوگا اور اس کی اجازت نہیں دی

سے اسلامی ریاست کی سلامتی کو خطرہ در پیش ہوتو وہ اسے رد بھی

قانون مکی کے لحاظ سے 'اہل ذمہ' کاموقف میہوگا کہ:

فوجداری اور تعزیری معاملات میں وہ اسلامی قانون کے

مكلّف اور پابندېن، زنا، چوري، الزام تراتي، رېزني اور ڈكيتي

سیھوں میں ان کوہ ہی سزادی جائے گی جواسلامی قانون کی رو ہے

دی جاتی ہے،البتہ زنا پر انھیں' رجم'' کی سزانہیں دمی جائے گی،

كيول كماس كے لئے" احصال" شرط ب،اور" احصال" كے لئے

مسلمان ہونا ضروری ہے ، شراب کے معاملہ میں ان کوخصوصی

رعایت حاصل ہوگی ، وہ شراب بی سکیں گے اور اس کی تجارت کے

بھی مجاز ہوں گے ، ہاں مسلمانوں کی آبادی میں اس کا اظہار یا

مالى قوانىين مالی قوا نمین بھی ان کے لئے کیساں ہیں ،خرید وفروخت کے جوطریقے ہمارے لئے ناجائز ہیں ،ان کے لئے بھی ناجائز قرار

پائیں گے،سودممنوع ہوگا،البتہ شراب کی طرح ان کوسور کی خرید و فروخت کی بھی اجازت ہوگی ،گمرمسلمان محلوں اور آبادیوں سے سور کر گذرنے سے منع کیاجائے گا۔(r)

معاشرتی مسائل نکاح وطلاق ، بهه وصیت ، ورافت ، تدفین

(٣) احكام القرآن للجصاص :٣٢٢/٢

قاموس الفقه

اجازت ہوگی۔(۱)

مسلم آبادی کے علاقوں میں ان کو تعلم کھلا اپنے تیو ہار منانے

یا مردے جلانے کی اجازت نہ ہوگی البنتہ وہ اپنے محلوں اور آبادیوں میں ایسا کر سکتے ہیں ، ہاں نہ ہبی عبادت گا ہوں میں وہ جو پچھے کریں اس میں وہ آزاد ہیں۔(۲)

عبادت گاہوں کی تغییر

جوعباوت گاہیںان کے پہلے سے ہیںان کومنہدم ندکیا جائے گا ،نیٔ عبادت گا ہوں کی تعمیر کے سلسلہ میں فقہاء کے درمیان تھوڑا سا اختلاف ہے،علامہ بن جام کہتے ہیں کدامصارالاسلام (اسلامی شمر) تین طرح کے ہیں،ایک وہ جن کوخودمسلمانوں نے آباد کیا، دوسرے

وہ جو کا فروں سے بذریعہ جنگ حاصل کئے مکئے ،ان دونوں میں نی

عبادت گاہوں کی تعمیر کی اجازت نہیں دی جائے گی۔ تیسری صورت پیہے کہ پیشہر سلح اور باہمی معاہدہ کے ذریعہ حاصل ہوا ہواوراس کی زمین مقامی باشندوں لیعنی اہل ذمہ ہی کو سونپ دی گئی ہو، یاز مین تو لے لی گئی ہولیکن مصالحت کے وقت سے شرط طے یا چکی ہو کہ وہ اس سرز مین میں عبادت گاہیں تعمیر کرنے

کے مجاز ہوں گے ،اس صورت میں ان کونٹی عبادت گاہوں کی تغمیر کا حق حاصل ہوگا (٣)اورعلامہ یکی کی تصریح کے مطابق ان کوموجودہ عمارت میں ترمیم و تغییراور منہدم ہوجانے کے بعداز سرنوتعمیر کا بھی

مال واسباب كانتحفظ

حق حاصل رہےگا۔(م)

ذمیوں کی جان کی طرح ان کے مال واسباب کی حفاظت

101

حکومت ِ اسلامی کا فریضه ہوگا اوراس پر کسی طرح کی وست درازی بالكل جائز نه بوگى،اس سلسله مين حفرت عمر ﷺ، كے زمانه فتح عراق

کا واقعہ مشہورہ، جب حضرت عمر ﷺ نے اکا برمہاجرین وانصار کی رائے کی روشنی میں مفتو حداراضی غیرمسلم رعایا میں رہنے دیں اوران كومجامدين من تقسيم نهيس فريايا، چنانچه امام ابويوسف لكھتے جي کہ'' امام اسلمین کے لئے جائز نہیں کہوہ ان کی زمین چھین لے بلکہ وہ انھیں کی زمین رہے گی ، وہی نسلاً بعدنسلِ اس کے وارث ہوں گے اور وہی اس کی خرید وفر وخت کے مجاز ہوں گے۔(۵)

تهذيب كانتحفظ

اسلامی حکومت اس بات کی بھی سعی کرے کی کدان کا تہذیبی تشخص باقی رہے ، وہ کوئی امتیازی لباس پہنا کریں جے فقہاء

"غیار" ہے تعبیر کرتے ہیں ، زنار باندھیں ، سلمانوں کے لباس اوران کی وضع قطع نیز تدن کے مقابلہ خودکومتاز رکھیں، (۱) اس سے دو ہرا فائدہ ہوگا، ایک تو مسلمان کاان ہے تہذیبی اختلاط کم رہے گا اورمسلمان ان کے زہی اطوار اور تہذیب سے اور ان کے قلبہ سے پی سکیں گے ، دوسرے خودان کے تدن اور تہذیب کا تحفظ ہوسکے

وہ اپنے ایسے رواجی افعال اور رسوم کی انجام دہی میں بھی آ زاوہوں گے جواسلامی اخلاق اورانسانی تقاضوں سے متصادم نہ ہوں، حفرت عمر عظا جب شام تشریف لے مجے تو سچھلوگوں نے عجمى طريقه پران كااستقبال كيا ،حضرت عمر ﷺ نے منع كرنا چاہا، حضرت ابوعبیدہ ﷺ نے عرض کیا کہ وہ لوگ اس کونقض عبد تصور

کریں سے،حضرت عمر ﷺ نے اجازت دے دی اور فر مایا کہ ان

(۲) بدائع الصنائع :۸۲/۲

(٣) حوالة سابق

(١) كتاب الخراج: ٨٢

(۳) ردالمحتار:۳/۱۲۸

کم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات کی تربیر الاحکام:۳۲۲۰ و المحتار:۳۲۲۳۰ کم

ہے تعرض نہ کرو۔ (۱)

چوں کہ یہ غیرمسلم بھی اسلامی مملکت میں رہیں گے اور

ریاست کے رفاہی اقد امات سے فائدہ اٹھا کمیں گے ، ان کے بسماندہ لوگوں کی بھی ریاست مدد کرے گی ،ان کا تحفظ اور دفاع

اسلامی ریاست کے ذمہ ہوگا ،اس کئے فطری بات ہے کہان ہے بھی ٹیکس لیا جائے ،اب اس کی ایک صورت پیھی کہان ہے بھی

مسلمانوں کی طرح صدقہ وز کو ۃ وصول کیا جا تا ، کیکن بیاس لئے مناسب نبیں تھا کہ اس طرح ان کوایک اسلامی عبادت پر مجبور کرنا

ہوتااور بیغیراسلامی اور نامنصفانہ بات ہوتی۔ اس کئے شریعت نے اس کے متبادل کے طور پران سے

ز کو ہ کے بجائے جزیہ اور ان کی زمین کی پیداوار پرعشر کے بجائے خراج واجب قرار دیا اور وه بھی بہت معمولی مقدار میں ، اور گویا مسلمانوں ہے بھی کم۔

پھر اس جزیہ ہے بھی مذہبی بیشواؤں ،عورتوں ، بچوں ، معذوروں اورغلاموں کومشنیٰ رکھا، (۲) اگرغیرمسلم خودخوا ہش کریں كدان سے يہ جزيه صدقات اور زكوة كے نام پر وصول كيا جائے تو

جائز ہے جبیا کہ حفرت عمر ﷺ نے صحابہ کے اتفاق رائے ہے عرب تفرانیوں ہے مصالحت کی تھی۔ (٣)

اسلامی ریاست کواس بات کاحق حاصل نه ہوگا کہ جب عاہے بکطرفہ معاہدہ منسوخ کردے بلکہ اس کواس ونت تک اس کی

(1) كتاب الاموال: ١٥٢

تقض معابده

(٣) تدبير الاسلام: ٢٦٤

پاسداری کرتی رہنے پڑے گی جب تک کہ خود وہ اسے منسوخ نہ

امام ابوحنیفہ کے بہاں تواس سلسلہ میں مزیدا حتیاط ہے،ان

کے یہاں اس وقت تک معاہدہ نہ ٹوٹے گا جب تک ان کی جانب ے بغاوت ،ملکت کا فرہ ہے الحاق اور اسلامی ریاست کے کسی

حصہ پرغیر معمولی قوت اور غلبہ حاصل نہ ہوجائے ،جس ہے اسلامی

مملکت کی سلامتی کو خطرہ لاحق ہوجائے ،اس کے علاوہ کوئی بات

نہیں جوامام ابوحنیفہؓ کے نزدیک'' عہد ذمہ'' کے ٹوٹ جانے کا باعث ہو، حدید ہے کدرسول اللہ ﷺ کو گالی دینے اور سب وسم کی وجه سے بھی ان کاحق شہریت ختم نہ ہوگا ،البتہ بیضرور ہے کہ امام ان کوان کے جرائم کی سزائیں دےگا، چنانچہ آنحضور ﷺ پرسب وشتم

كرنے والے كوسياسة قتل كرديا جائے گا۔ (٣) ای طرح اہل ذ مہ کواسلام پر کھلی تقیداورا پے دین کی دعوت واشاعت اوراس کے لئے مشنری کے قیام کی اجازت نہیں دی جائے گی، (۵) جس کا جال برسمتی ہے آج پورے عالم اسلام میں پھیلا ہواہے۔

اہل ذمہ کا قصاص اور دیت

ا مام ابوحنیفهٌ کے نزویک قانون قصاص میں مسلمان اور ذمی دونوں مساوی ہیں یعنی اگر کوئی مسلمان کسی ذمی کونش کردے تو وہ بھی قصاص میں قتل کر دیا جائے گا، امام ابوحنیفہ سے مروی ہے کہ آپ نے ایک مسلمان کومعاہد کے بدالقل کیا، (٢) اور حضرت علی عظامہ اورعبدالله بن مسعود رفظ دوايت ب كمسلمان يبودي ك

(۲) يحي بن آدم قرشى (م:۲۰۳ه)، كتاب الخراج ۳۱ (مطوعة المطبعة السلفيه قاهره)، و تدبير الاحكام ۲۲۵

(4) ابن قيم الجوزى: احكام اهل الذمه: $1-\Lambda = 1$ ، تدبير الاحكام: 1/4

(۵) ابن عابدين شامي : ردالمحتار :٣٤٨/٣: تدبير الاحكام :١٦١ (٦) رواه ابوداؤد في المراسيل :١٣، باب الديات والدار قطني مرفوعاً محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

قاموس الفقه

بدلہ قصاص کے طور پر قتل کیا جائے گا۔(۱)

حنین نامی ایک مسلمان نے جرہ کے ایک عیسائی کول کردیا،

تو حضرت عمر ﷺ نے قاتل کومقتول کے وارثوں کے حوالہ کیا اور وہ فل کیا گیا۔(۲)

اس سلسله میں اسلامی تاریخ کا واقعہ مشہور ہے کہ حضرت

عمر ﷺ کے فاری النسل قاتل'' فیروز'' کے علاوہ حفیقہ اور ہرمزان کو

اس میں شرکت کے شبہ پر حفزت عبیداللہ بن عمر می نام

حضرت عثمان ظله نے جب مشورہ کیا تو ا کابر صحابہ بشمول حضرت علی کا رائے تھی کے عبیداللہ کا اللہ کا مام قتل کردیا جائے۔(۲)

ای طرح ذی کی دیت اوراس کا خون بہامسلمان کے برابر موگا، چنانچ حضور على نے معاہدى ديت ايك بزاررو پيقراردى جو

اس زمانه میں مسلمانوں کی دیت تھی ، (م) رسید بن عبدالرحمٰن سے

مروی ہے کہ حضور ﷺ، حضرت ابو بکر، حضرت عمر اور حضرت عثمان رمنی الله عنهم ورضوا عنہ کے زبانہ میں ذمی کی دیت مسلمانوں ہی کے

ویت کی طرح تقی۔(۵)

الل ذمه کے حقوق کو اسلام میں کس قدر اہمیت دی گئی ہے

ہے اور سیدنا حضرت عمر فاروق ﷺ نے زخی ہونے کے بعد بھی

اس کا اندازہ اس سے ہوسکتا ہے کہ آپ نے اہل ذمہ برظلم کرنے

والوں کے مقابلہ میں خود قیامت میں فریق بن کرآنے کا ذکر فرمایا

شہادت ہے پہلے اہل ذمہ کے حقوق کے سلسلہ میں نصیحت فرمائی۔

اال ذمه كے حقوق ايك نظر ميں! الل ذمه كواسلام نے جوحقوق ديئے ہيں اس سلسله ميں

علامة بلي نعماني كي يه طورقا بل مطالعه بين: (۱) مصنف ابن ابی شیبه ۵۰/ ۲۰۳۵، مدیث نمر ۲۲۳۵۲

(٣) علامة بلى: (اسلام ميس غير تومول كے حقوق) مقاله

(۵) رواه ابوداؤد فى المراسيلة الزين يبية للذين

rar

بانی اسلام یعنی جناب رسول الله صلی الله علیه وسلم نے جن

توموں پر جزیدلگایا،ان کو تحریر کے ذریعہ مفصلہ ذیل حقوق دیئے:

🖈 کوئی وشمن ان پرحملہ کرے گا تو ان کی طرف ہے

مدا فعت کی جائے گی ،رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے

خاص الفاظريه بين يمنعوا" -

🚓 ان کوان کے نہ ہب ہے بر گشتہ نہیں کیا جائے گا، خاص

الفاظرية بيل لا يفتنوا عن دينهم"-

🖈 ''جزیہ''جوان سے لیا جائے گا،اس کے لئے محصل کے یاس خود جانانہیں پڑےگا۔

🖈 ان کی جان محفوظ رہے گی۔

🖈 ان كامال محفوظ رب كا-🖈 ان کے قافلے اور کارواں (لیعنی تجارت) محفوظ رہیں

🖈 ان کی زمین محفوظ رہے گی۔

🖈 تمام چزیں جوان کے قبضہ میں تھیں بحال رہیں گا۔ ا یادری رہان،گر جوں کے بجاری ایے عہدوں سے

برطرف نہیں کئے جا کیں گے۔ 🚓 صليو 🔾 اورمور تيول كونقصان نبيل بهنجايا جائے گا۔

ان عضرنبين لياجائكا-🖈 ان کے ملک میں فوج نہیجی جائے گا۔

ان المال الم

🖈 ان کا کوئی حق جوان کو پہلے سے حاصل تھا، زائل نہیں

(۲) علامة بل: (اسلام میں غیر توموں کے حقوق) مقالمہ

(٣) رواه ابوداؤد في المراسيل:١٢ باب دية الذمي

متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

اہل کتاب

🖈 جولوگ اس ونت حاضرنہیں ہیں ، یہا حکام ان کو بھی

شامل ہوں گے۔(۱)

اال كتاب

"الل كتاب" سے نزول قرآن سے پہلے كے وہ لوگ مراد

ہیں جن کا کسی آسانی کتاب کا حامل ہونامحقق ہو،مثلاً یہود جوتورات پرایمان رکھتے ہیں اور نصاریٰ جوانجیل پرایمان رکھتے ہیں۔

بعض الیی قومیں بھی ہیں جن سے بعض فتہاءا حناف نے الل كتاب كا معامله كيا ہے اور بعض نے مشركين كا ، بياختلاف

رائے اس پر بن ہے کہ بعض کے نزد کیان کا اہل کتاب ہونامحقق تھااوربعض کے نز دیکے نہیں۔

عصرحاضركاال كتاب

یہاں اس بات کی وضاحت کردینی مناسب ہے کہ ہمارے ز مانه میں جوعیسائی حضرات حضرت مسیح یا حضرت مریم وغیرہ کی پرستش کرتے ہیں وہ بھی اہل کتاب میں داخل ہیں اور ان کو عام

مشرکین کی فہرست میں نہیں رکھا جاسکتا ،اس لئے کہ اسلام نے اس ز ماند میں بھی نکاح و ذبیحہ وغیرہ کے معاملہ میں اہل کتاب کے ساتھ

بعض خصوصی مراعات رکھی ہیں جب وہ حضرت عزیر ال<u>علیمانی</u> اور حفرت ميح الطيخة كوخدامات تقي

البيته هارے زمانه میں عیسائیوں اور یہودیوں کا ایک بہت برا طبقہ وہ ہے جو کھن نام کا عیسائی ہے، ورنہ در حقیقت وہ خدا کے

وجود ، نبوت ، وحی والہام ،حشر ونشر وغیرہ کا منکر ہے ، ایسےلوگ

700

در حقیقت یہودی ،عیسائی اور اہل کتاب نہیں ہیں اور نداس نوعیت کے دہریداور کمیونسٹ نام نہاد مسلمان'' مسلمان'' ہیں ، ان کے

احکام عام کا فروں کے ہیں اہل کتاب کے نہیں۔ نكاح كى اجازت

الل كتاب كے ماتھ ايك رعايت تو نكاح كے باب ميں ہے،

مسلمان عورت کاکسی غیرمسلم مرد سے بیشمول اہل کتاب نکاح نہیں

بوسكاً، لا تستكحوا المشركين حتى يؤمنوا، ( البقره :٢١١) المِت

ان کی عورتوں سے مسلمان مردوں کے نکاح کی اجازت دی گئی ہے، والمحصنات من الذين اوتوا الكتاب من قبلكم ،( مائده :٥)

بدرعایت صرف الل كتاب كسلسله مين بيكسي اورغيرمسلم سے نكاح حلال نہيں ۔

پھر فقہ حنفی میں اس کی تفصیل یوں ہے کہ دارالحرب میں جہال عورت احکام اسلامی کی پابند نہ ہواس اندیشہ سے کہ شاید وہ

معصیت میں مبتلاء ہوجائے ، نکاح جائز نہ ہوگا اور اگر نکاح کر ہی گذر بے توبید نکاح تو ہوجائے گا گر مکر و ہتحری ہوگا ، اورا گراسلا می ریاست کی باشندہ کتابیاڑ کی ہوتو بھی اس سے نکاح مروہ ہی ہوگا

گریکروه تنزیمی موگایعن اس کی کراست کم درجه کی موگ \_ یڑی حد تک یہی رائے امام مالک اور امام شافعی کی بھی ہے، البنة امام احمدٌ كے نزويك بلاكرا بت جائز ہے۔ (۲)

مارے زمانہ میں اہل کتاب سے نکاح ایک فتنہ بن کررہ گیا ہاور نہ صرف عام مسلمانوں بلکہ عالم اسلام کے وہ قائدین جن کے ہاتھوں میں پوری تو م کی زمام اور پوری اسلام دنیا کی کلید ہے، کے قصور

عیش اورمحلات عشرت کی زینت عیسائی اور یہودی عورتیں ہیں،جن (۱) يحى بن آدم ، كتاب الخراج ٢٠٤٠ مقاله معقوق الذميين "الموضوع برام ابويوسف كى كتاب المخراج "ابوعبيك كتاب الاموال "اورابن قيم ك" احكام اهل الدذمة "اجم مراجع مين نيزال موضوع برمستشرقين في جوفيرحقيقت پندانه برد پيكنده كيا، برچندكداس بربهت كي كماميا تا بم علامة بيل كاندكوره مقاله اب بحي اس باب مين

(٢) الفقه على المذاهب الاربعة :٢٧/٢- ٤٤

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

704

یے مم برقتم کے الل کتاب کے ذبیحہ کا ہے، جو واقعی الل كتاب موں ، يعنى ان كے لئے بھى جواسلامى رياست كے شمرى ہوں اور ان کے لئے بھی جومملکت کا فرہ ( دارالحرب ) میں مقیم

موں، (۲) بیدذ بح اگر کم عقل (معتوه) (۳)عورت یاابیانا بالغ بچیهو، جواسم اللي كو بحصابوتو بھى درست ہے۔

ابل كتاب كوسلام

بہتر بات سے کہ الل کتاب کوسلام کرنے میں پہل نہ کی جائے، چنانچ آپ اللے فرمایا: لا تبدؤا اليهود ولا النصارى

بالسلام\_(٣) لیکن مصلحتاً مضرورت اور دفع ضرر کی غرض سے سلام کی ابتداء بھی کی جاسکتی ہے،البتہ صرف''السلام علیم'' کہے'' ورحمۃ اللہ و بر کاتہ'' نه کے اور اگروہ پہلے سلام کروی تو جواب دینا واجب ہوگا کہ نہیں؟

اس سلسله میں اختلاف ہے، بعض علاء کا خیال ہے کہ اہل بدعت کی طرح ان کا جواب و بنا بھی ضروری نہیں لیکن اکثر علماء کی رائے ہے کہ جواب دیا جائے گا ،اس کئے کہ اہل بدعت کے ساتھ میدمعاملہ از راه سرزنش ہادر غیر مسلموں کی ہم کوئی سرزنش نہیں کر سکتے ۔(۵) (الل كتاب كے برتن كے احكام لفظ" أنيه" كے تحت اور

> ا دکام ذبح کی تفصیل' ذبح'' کے ذبل میں گذر چکی ہے)۔ قاد ما نيون كاحكم

ایک اہم مئلہ یہاں یہ ہے کہ'' قادیانیوں'' کے کیا احکام

ے مسلمان شدید نقصان اور سیاس مضرت واستحصال سے دور جار ہیں، ان حالات میں تو کسی طرح بھی اس کی اجازت نہیں دی جا تھی۔ سیدنا حفرت عمر فاروق ﷺ نے بھی اپنے زمانۂ خلافت میں حضرت حذیفہ ﷺ کواس یہودی خاتون کوطلاق وے دینے کا تكم فرماياتها جس معرت حذيفه عظيه في فاح كياتها-(١)

يجرفقهاءاسلام كازمانه وهقاجب اسلام كوغلبه حاصل تقاء دنيا كا ایک بردا حصداسلام کے زیرتگیں تھااور جہاں مسلمانوں کوسیاسی غلبہ حاصل نه تفاو ہاں بھی مسلمانوں کی بین الاقوامی پوزیشن،ان کی علمی ادر ایجادی ترقی اورعلم واکتشافات کی امامت کی وجہ سے ان کی حیثیت فاتح کی تقی ، ان کواس طرح تہذیبی بالاتری حاصل تقی کہ مسلمان ووسروں سے متاثر نہ ہوتے تھے بلکہ دوسرے اسلام کی تقلید کوایک فیشن اورعصريت مجحة تهيءاب حالات بدل حكيه مسلمان مفتوح علم وفن کے اعتبار سے بسماندہ اور تہذیب وتدن کے لحاظ سے محور اور مرعوب قوم بن كرره محك ،ان حالات ميس الر والني كا امكان كم إوراثر قبول کرنے کازیادہ ،اس لئے اس کی کراہت میں کوئی شک نہیں۔

ابل كتاب كاذبيحه الل كتاب كاذبيح حلال ببشرطيكه ذرج كے لئے وہى طريقة

اختیار کیا گیا ہو جوشرع اسلامی کےمطابق ہو،آلاتِ ذرح بھی وہی ہوں ، وہ رکیں بھی کٹ جا کمیں جن کا اختیاری حالت میں کا ٹنا ضروری ہے، ذبح کرتے وقت اللہ كا اور صرف اللہ كا نام ليا كيا ہو، اگر حضرت سیح وغیره کا نام بھی لے لیا تو پھراس کا کھانا حلال نہ ہوگا۔

<sup>(</sup>۱) ای لئے نقبهاء کی دائے ہے کہ حضرت عمر ظالما الل کتاب سے نکاح کو کمروہ سیجھتے تھے، المعننی: ٥٩/٨

<sup>(</sup>۲) الدرالمختار على هامش ردالمحتار :٥/ ١٨٨

<sup>(</sup>٣) صاحب در مخارنے پاگل کے ذبیح کو بھی جائز قرار دیا ہے، مرجو ہرہ نے ناجائز قرار دیا ہے اور شامی نے بھی در مخارنے پاکس کے کہ ذبیح کی طلت کے لئے

<sup>&#</sup>x27;' بالقصد''امم اللي ليناضروري ہے اور پاگل کا قصد دارا و معتبر نہيں ——البيته معتق صاحب عناميدی تصریح کے مطابق ذائح ہوسکتا ہے، مشامی : ۱۸۸/۵

<sup>(</sup>٣) مسلم: عن ابي هريرة ٢١٥/٣٠، باب النهي عن ابتداء اهل الكتاب بالسلام وكيف يرد محكم دلائل سعم مزين متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مكتب

کتاب میں؟ یاوہ عام کفار کے حکم میں ہوں گے؟

بياتو ظاہر ہے كدان كے عقا كد كفرىيدكى وجد سے مسلمانوں ميں

ان کا شار نہ ہوگا اور نقبی نظائر سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کا شار اہل

کتاب میں بھی نہ ہوگا بلکہ وہ عام کفار کے حکم میں ہوں گے ، نہان

اہل کتاب

ے رفتۂ نکاح درست ہوگا اور نہان کا ذبیحہ حلال ہوگا ،فقہاء نے ایسے لوگوں کو'' زندیق'' ہے تعبیر کیا ہے اور زندیق کی تعریف اس

طرح کی گئی ہے:

هـو الـذي يـظهـر الاسـلام ويـــر بــالكفر وهو المنافق وكان يسمى في عصر النبي صلى الله

عليه وسلم منافقاً ويسمى اليوم زنديقاً . (٣) اسلامی حکومت کے لئے اہل کتاب اور کھلے ہوئے کا فروں

كاوجودقابل برواشت ب،ليكن ايسے منافقين قابل برداشت نہيں، ای لئے فقہاء نے لکھا ہے کہ ان کوئل کردیا جائے گا، اور کھلے مرتد

کی توبہ تو قبول کی جائے گی ،کیکن ایسے زندیق فخص کی توبہ بھی قبول

نہیں کی جائے گی۔ وقتىل الزنىديىق بعد الاطلاع عليه بلا استتابة ،

وهو من اسر الكفر واظهر الاسلام، وكنان يسمى في زمن النبي صلى الله عليه وملم

واصحابه منافقاً بلا قبول توبة من حيث قتله ،

ولا بند من تنوبته لكن ان تاب قتل حد او الا كفرأ. (٣)

ہوں گے؟ اُیادہ اہل کتاب میں شار ہوں گے یانہیں؟ ال سلسله مين راقم الحروف نے ايک استفتاء کا جو جواب ديا

ہےوہ اس عاجز کے نقطہ نظر کو واضح کرتا ہے۔(۱)

اس میں کوئی شک نہیں کہ شریعت نے رہتۂ منا کحت اور ذبیحہ کی حلت وحرمت کے لحاظ سے اہل کفر کے دو درج کئے ہیں ، اہل کتاب اور کفار ومشر کین ، اہل کتاب سے نکاح کو جائز قر ار دیا

گیا اوراہل کفرے ناجائز ،اس طرح اہل کتاب کا ذبیحہ حلال قرار دیا گیا اور دوسرے اہل کفر کا ذبیحہ حرام، پھراہل کتاب ہے مرادوہ لوگ ہیں جواسلام کے سواکسی ایسے دین پر ایمان رکھتے ہوں جو

ساوی ہوں اور جن کے پاس انبی کتاب منزل موجود ہوں کہ بعد میں ہونے والی تحریف وتقحیف ہے قطع نظر قرآن فی نفسہ ان کے

نزول کی تقدیق کرتا ہو، فآوی عالمگیری میں ہے: وكمل من يعتقد دينا سماويا له كتاب منزل

كصحف ابراهيم والشيث وزبور داؤد عليهم السلام فهو من اهل الكتاب فيجوز مناكحته

واكل ذبائحه . (٢)

اس طرح اہل کتاب اور اہل کفر جوایئے کفر کے بر ملامعتر ف ہوں ، کا معاملہ بالکل واضح ہے ، کیکن مسئلہ ان لوگوں کا ہے جواپنے آپ کومسلمان بھی کہتے ہیں اورایے معتقدات کے لحاظ ہے اصلاً دہ کافر ہیں ،ان کوئس زمرہ میں رکھا جائے گا؟ مسلمانوں میں یااہل

(۱) راقم الحروف نے'' جدید فقهی مسائل'' کے پہلے ایم بیٹن میں قادیانیوں کومطلقا مرتدین کے تھم میں رکھا تھا لیکن دل میں برابر یہ کھنگتھی کہ جس نے اسلام چھوڑ کر قادیا نیت قبول کیا ہوائ برار تداد کااطلاق توسیح ہے، کین جونیلی قادیانی ہیں بوج قرآن برایمان رکھنے کے، کیول کران کوامل کتاب سے خارج کیا جاسکتا ہے؟ پیشلش تھی ہی کہ'' کہ نہ المفتی ''میں ا کیسٹوئی ملاکنٹلی قادیا نیوں کا شارالل کتاب میں ہوگا ،اس فتو کی نے جو بات دل میں تھی اس کوقلم پرلانے کے لیے مہیز کا کام دیا اور طبع دوم میں اس کےمطابق لکھا گیا ، تا ہم دل میں بیہ خلش اب بھی تھی،اس مسلہ پرفقہی جزئیات کےمطالعہ اور بعض اہل علم کی را یوں کےمطالعہ سے اب دل جس بات پرمطمئن ہے وہ بجی ہے کہ نبلی قادیانی کو بعیدان کے زندیقیت کے عام کفار وشرکین بی کے تھم میں رکھا جائے گا نہ کہ اہل کتاب کے تھم میں اور جو سلمان قادیا نبیت میں طمئے ہوں ، ( والعیا ذباللہ ) وہ تو سرا سرمر تد ہی ہیں۔

(۲) فتاويٰ عالمگيري :۸/۲

(٣) الشرح الصغير :٣٨/٣

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

(٣) مجمع الفقه الحنبلى :١٣٣/١، بحواله المغنى

چنانچے فقہاء نے زند لق کوعام بت پرستوں اور کا فروں کے تھم میں رکھا ہے،علامہ ابن تجیم مصری نے فتح القدیر کے حوالہ ہے

ويدخل في عبدة الاوثان الصور التي استحسنوها والمعطلة والزنادقة والباطنية والاباحية وفي شرح الوجينز وكل مذهب يكفر به معتقده فهو يحرم نكاحها لان اسم المشرك يتنا ولهم

اسی بناء بربعض علماء نے از راہ احتیاط اہل سنت اور معتزلہ کے درمیان ،معتزلہ کے اہل قبلہ میں ہونے کے باو جوداور کتاب الله برایمان رکھنے کے باوجود منا کحت کونا جائز قرار دیا ہے: المناكحة بين اهل السنة واهل الاعتزال لايجوز ،

كذا اجاب الشيخ الامام الرستغفني . (٣) فآویٰ عالمگیری میں بھی بعض ایسے فرقے مثلاً مبیضہ وغیرہ کو

کا فرقرار دیا گیا ہے۔(۳)

اور حضرت شاہ ولی اللہ صاحبؓ کی شرح موَ طا کی عبارت جس میں ختم نبوت کے بالواسطہ انکار کرنے والوں کوزند لی قرارویا گیا ہے، نے تو اس بات کو بالکل واضح اور بے غبار کردیا ہے کہ قادیانی بھی زندیق ہی کے حکم میں ہیں اوران کا حکم نکاح اور ذبیحہ کے معاملہ میں اہل کتاب کانہیں بلکہ عام کا فروں کا ہے اور بیر نہ

صرف نقہاء کی تصریحات کے مطابق ہے بلکہ شریعت کی اس روح كے بھى موافق ہے كدا يسے تمام مسائل ميں ايمان كا تحفظ سب سے

زیادہ اہمیت رکھتا ہے،ای لئے جہاں اہل کتاب سے فتنہ کا اندیشہ ہود ہاں فقہاءنے کتابیہ ہے بھی نکاح کی اجازت نہیں دی ہے۔

''ہویٰ'' کے معنی خواہش کے ہیں،''اہل ہویٰ'' سے مراووہ لوگ ہیں جواپنی خواہشات کی پیروی میں جاد ہ شریعت ہے دور جا یڑے ہوں ،اس کا اطلاق ان تمام گمراہ فرقوں پر ہوگا جوقبلہ کے اعتبار ہےمسلمانوں اور اہل سنت والجماعت کے جیسے ہول کیکن ا فکاراورا عتقادات کےمعاملہ میں وہ گمراہی میں مبتلا ہوں۔ پھران میں سے بعض تو وہ ہیں کہ فقہاء نے ان کے نفر کا فتو کی ویا ہے،ایسےلوگوں کے ساتھ وہی معاملہ کیا جائے جو کافروں اور مرتدوں کے بارے میں کیا جاتا ہے، جیسے مشہد، (م) قدریہ، (۵) جبریه، (۲)وغیره۔

## اقتذاء ميں كراہت

اوربعض وہ ہیں کہ علماء نے ان کی تکفیرنہیں کی ہے ، ایسے لوگوں کے احکام ذرامختلف ہیں ---ان کے پیچھے نماز جائز ہے جب کہ پہلے گروہ کے پیچھے نماز جائز نہیں ، فقاد کی عالمکیری میں اس

اُصول برروشنی ڈالتے ہوئے لکھا گیاہے: وحاصله ان كان هوى لا يكفر به صاحبه تجوز الصلواة خلفه مع الكراهة والافلاكذا في التبيين والخلاصة وهو الصحيح كذافي البدائع . (٤)

(۲) خلاصة الفتاوى:۲/۲

(۱) البحر الرائق:۳/۱۱۰ (٣) وه فرقه جوالله تعالی کوانسان کی طرح بحسم اورانسانی اوصاف کا حامل سجحتا ہے۔ (۳) فتاويٰ عالمگيري :۸/۲

(۵) جوخودانسان کوانے افعال کا خالق ومختار باور کرتا ہے ادرانسانی افعال میں مشیت خداوندی کو کارفر ماسلیم میں کرتا ہے۔

(٧) جوفرقد انسان کومجور محض سمجستا ہاور تمام خیر وشر کا فاعل خدا کو یقین کرتا ہے بیہاں تک کدانسان کوارادہ کے اعتبار سے بھی مجبور کہتا ہے۔

(2) فقاوى عالمگيرى : ٨٩ هماتفهمالا القالف فهزينها هتفوع يصلحه لوما مطرفيوهات پر مشتمل مفت آن لائن مكتب

حاصل سے ہے کہ اگر اس عقیدہ کی وجہ سے صاحبِ عقیدہ کی تکفیر کی جاتی ہوتو اس کے پیچھے نماز جائز نہیں،ورنہ جائز ہے۔

# ابلال

تلبیہ یا جانور ذرخ کرتے وقت بھم اللہ کے بلندآ واز سے ادا کرنے کواصطلاح میں 'اہلال'' کہاجا تا ہے، چوں کہ حالت احرام میں تلبیہ زور سے کہی جاتی ہے اور ذکر کیا جاتا ہے، اس لئے فقہاء مجھی بھی احرام کو بھی 'اہلال'' سے تبیر کرویتے ہیں۔

(احرام کے نقبی احکام خوداس لفظ کے تحت ندکور ہو چکے ہیں، تلبیہ کے احکام لفظ تلبیہ کے تحت اور ذرج کرتے وقت بسم اللہ کہنے کے احکام'' ذرج'' اور'' تسمیہ'' کے تحت ذکر کئے جا کمیں گے )۔

"المیت" سے مراداس بات کا سزاوار ہونا ہے کہ اس پر کوئی
حق لازم کیا جائے یا اس کا کوئی فتق دوسروں پر عائد ہو، مختلف أمور
کی المیت کے لئے مختلف شرطیں ہیں، جیسے طلاق کے لئے بلوغ،
قضا کے لئے علم وعدل وغیرہ، یہ بحثیں اپنی جگدذ کر کی جا کیں گی۔
عوارضِ المیت

البته یبان اختصار کے ساتھان اُمور کا ذکر کر دیا جاتا ہے، جو مختلف حالات میں'' اہلیت'' کوختم کر دیتے ہیں اور جن کو فقد کی اصطلاح میں موانع اہلیت یا عوارض اہلیت کہا جاتا ہے۔

بیتوارض دوطرح کے ہوتے ہیں، ایک ساوی جس میں انسانی ارادہ وفعل کوکوئی وخل نہ ہو، دوسرے عوارض مکتسبہ جوانسانی ارادہ و اختیار سے وجود میں آئے یا اس لئے کہ آ دمی ان کے رو کنے میں کوشاں نہ ہو، ای اکتسبھا العبد او ترک از التھا ۔(۱)

حکم دلائل سے مزین متنوع و منا

عوارضِ ساوی حسب ذیل ہیں:

- (۱) نایالغی ـ
- (۲) جنون (پاگل بن)۔
- (٣) عمة (عقل مين خلل) \_
  - (م) نسیان (بھول)۔
    - (۵) نیزر
    - (۲) اغماء (بيهوشي)\_
      - (۷) مرض\_
      - (۸) خض\_
      - (٩) نفاس\_
      - (۱۰) موت\_

عوارض مكتسبه بيرېين:

- (۱) سکر(نشہ)۔
- (۲) جهل (ناوا تفیت)۔
  - (۳) ہزل(مزاح)۔
- (۴) خطاء (بلااراده غلطی)\_
  - (۵) سفر۔
- (۲) اکراه (مجبور کیاجانا)
- (٤) سفاهت (بيوتوفي)\_(١)

(٢) حواله سابق و أصول الفقه للخضرى:٩٣

یر مختلف عوارض اہلیت ہیں جو مختلف احکام شرعی میں اثر انداز ہوتے ہیں ، ان میں سے ہرا یک کی تعریف اور احکام فقہیہ پر اس کے اثر ات ونتائج خودانہی الفاظ کے ذیل میں دیکھے جاسکتے ہیں۔

ایاس کے معنی مایوس ہوجانے کے میں ،ای سے لفظ" آئے،"

(۱) تيسير التحرير:۲۵۸/۲

ہے، جوچض کا سلسلہ ختم ہوجانے والی عورت کو کہتے ہیں۔ ایاس کی عمر حیض کا سلسلہ بند ہونے یعنی ایاس کی حدمیں داخل ہونے کی

عركيا ہے؟ اسلسله ميں فقهاء كا اختلاف ہے بیچے ترقول كےمطابق احناف کے یہاں یجپن (۵۵) مالکید کے یہاں سر (۷۰) اور حنالم کے یہاں پیاس (۵۰) سال کی عمر ہے، امام عبدالوہاب شعرانی نے اس سے کچھ مختلف عمریں ذکر کی ہیں ،اس عمر کے'' سنایاں'' قرار ویے جانے کا مطلب یہ ہے کہ اس کے بعد جو کچھ خون آئے گا وہ حيض كانه بوكا استحاضه كابوگاءاس مين روزه ركها جائے گا، قرآن مجيدكي تلاوت کی جاسکے گی بعض خاص حدود کے ساتھ نماز ادا کی جائے گی۔ امام شافعی کے یہاں اس کی کوئی عمر شعین نہیں ہے بلکہ موت تک حیض آسکتا ہے،البتہان کی رائے یہ ہے کہ عمو ما۲۲ سال کی عمر میں بیللم منقطع ہوجاتا ہے۔(۱)

حقیقت پیہے کہ اس مئلہ کا تعلق فقہ سے زیادہ طب سے اور جغرافیائی،غذائی،اخلاتی اورساجی حالات سے ہے جس کی طرف امام شعرانی نے بھی اشارہ کیا ہے:

انما الرجوع فيه الى عادة البلدان فانه يختلف . باختلافها في الحرارة و البرودة .

# ايام عشره ذي الحجه

نے امام شافعی کا ہم سلک امام مالک کو بھی قرار دیا ہے۔

(m) كنز العمال :٢٧٨/٢، صديث: ٢٨٨٠

باب استحباب صيام ثلثة ايام من كل شهر

ذوالحجہ کے ابتدائی دس ایام کواللہ تعالی نے خاص فضیلت عطا

فر مائی ہے، آپ ﷺ نے ارشاد فر مایا کہ اللہ تعالی کی عبادت کے لئے ان دس دنوں ہے بہتر کوئی زمانہیں ،ان دنوں میں سے ایک دن کاروزہ ایک سال کے برابراورایک شب کی عبادت شب قدر کی عبادت کے برابر ہے۔(۲)

شیخ علی متقی ہندی نے ان دس دنوں کی فضیلت پر چودہ احادیث نقل کی ہیں۔(۲)

المامين

بین کے معنی سفیدی اورروشنی کے ہیں -- ایام بیض ۱۳ ۱۵،۱۴ قمری تاریخوں کو کہتے ہیں،اس لئے کہان راتوں میں جاند بہت روش ہوتا ہے ، حضرت عبداللہ بن عمر و بن العاص فظہ کی روایت میں ہے کہمہینہ میں تین دنوں کا روز ہ رکھنا ہمیشہروز ہ رکھنے کے حکم میں ہے اوراس کو اس نبت سے اجر ملا کرے گا، (م) اور ا یک حدیث میں ہے کہ آپ ﷺ ہرمہینہ ہمیشہ تین دنوں روزہ رہا (a)\_<u>=</u>=5

شايدآپ الكاكايه معمول ايام بيض بي ميں روزه ريكھنے كار ہا موگا،اس لئے كداكك دفعة ب الله في ارشادفر مايا جومبينه مس تين ونوں روز ہ رکھنا جا ہے جا ہے کہ ۵،۱۴،۱۳ کوروز ہ رہے(۲)، چنانچیان متیوں دنوں میں روزہ رکھنامتحب ہے۔ (۷)

- (۱) ردالمحتار:۵۰۳/۱۱مغني:۱۹/۱۱ملميزان الكبرى:۱/۱۵۱،باب الحيض، كتاب الفقه على المذاهب الاربعة:۳/ ۱۳٪ تعريف الحيض "امام معراني (٢) كنز العمال عن ابي هريرة:٣٤١/١٣،باب في عشر ذي الحجه
- (٣) بخارى : ٢٦٦/١، باب صوم داؤد عليه السلام، و مسلم: ٢٩٢٨،
  - (۵) ابو داؤد عن عبدالله بن مسعود" ۳۳۱/۱: سوم الغشر

    - (٢) ترمذي : ١/٩٥١، باب صوم ثلثة ايام من كل شهر، و نسائي عن ابي ذر : ١/ ٢٥٤، بدائع الصنائع: ٢١٨/٢، باب صوم الوصال
      - (2) بدائع الصنائع :۱۸/۲ يولي مولائ العصالوين متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مكتبه

۱۳،۱۲،۱۱ ذوالحجه کی تاریخیں ایام تشریق کہلاتی ہیں ، (۱) ان ایام کوایام تشریق اس لئے کہتے ہیں کہان دنوں میں لوگ قربانی کا گوشت سُکھایا کرتے تھے۔(۲)

نویں ذوالحجہ یوم عرفہ کی نماز فجر سے ایام تشریق کی آخری تاریخ لینی ۱۳/ ذوالحجه کی نمازعصر تک ہر فرض باجماعت نماز پڑھنے والے پرایک دفعہ سلام سے متصل تکبیر تشریق کہنا واجب ہے، تکبیر من آواز بلند جونی جا ہے، (٣) اوراس کے الفاظ بير جين :

الله اكبر الله اكبر لا اله الا الله والله اكبر الله اكبر

والله الحمد . (٣)

(تفصیل کے لئے ملاحظہ ہوتکمیرتشریق)

حفرت عقبہ بن عامرے مروی ہے کہ آپ عظم نے ایام تشریق کومسلمانوں کی عیدادر کھانے پینے کا دن قرار دیا ہے، (۵) اس لئے ان دنوں میں روز ہ رکھنا مکروہ ہے۔(١)



قربانی کے دنوں کوایا منح کہتے ہیں۔

قربانی کے دن

امام ابوحنیفیّهٔ، امام احمّهُ، امام ما لکّ اور اکثر علاء کے نز دیک

دس ذوالحبة تاباره ذوالحبر ترباني كي جاسكتي بـ ١٢٠/ ذوالحجه كادن جونبي گذراقربانی کاوفت ختم ہوگیا۔(۷)

امام شافعیؓ کے نزد کیسا/ ذوالحجرتک وقت ربتا ہے، ابن سيرين كہتے ہيں صرف دس كو قرباني ہوگي اور سعيد بن جبير وغيره كي رائے ہے کہ 'منی' میں رہنے والول کے لئے ۱۳/ ذی الحجة تك اور دوسرے مقامات برقربانی کرنے والوں کے لئے دس تاریخ کو قربانی کرنی ہے۔(۸)

حقیقت یہ ہے کہ اس مسئلہ میں امام ابوحنیفید کی رائے قوی ہ، چنانچہ نافع حضرت عبداللہ بن عمر رہا کے نقل کرتے ہیں کہ يوم اضحىٰ (بقرعيد) كے بعد دودنو ل اور قرباني كاموقعه بـ (٩)

(احکام اُضحیہ کی تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: 'اضحیہ ) ييتو ايا منحرکي بات تھي ، ذوالحجه کي خاص دس تاريخ کو بھي بردي فضلت حاصل ہاورایک صدیث میں ہے کہ " یومنح" تمام دنوں میں سب سے افضل ہے، (۱۰) اور واضح ہوکہ اس دن کا سب سے بہتر عمل قربانی ہے۔(۱۱)

ان دنوں میں روز ہ رکھنا مکروہ ہے،جبیبا کہ حضرت ابوسعید خدری دی اور عقبہ بن عامر رفی کے ۔ (۱۲)

''ایتار'' وترسے ماخوذ ہے،''وتر'' طاق عدد کو کہتے ہیں،اس

- (۲) حاشیه سنن ترمذی: ۱/۹۱ (مطبوعه کتبدرشیدیدولی)
- (٣) الفتاوي الهنديه :١٩٠/١ (۵) ترمذي :١/٠٢١
- (4) ردالمحتار :٢٠١/٥٠ المغنى :٣٥٨/٩ مسَّل فمبر: ٢٨٨٣
- (٩) مؤطأ أمام مالكُ : ١٨٨ ؛ باب الضحية عما في بطن المرأة ، أمام الكُ
  - ن الروايت ك بعديه اضافكيا ب ك حفرت على فظينه سي جمي مجه تك بكررائ كني به (١٠) كنز العمال ، عن عبدالله بن فرط ، بحواله طبراني

    - (۱۲) ترمذی:۱/۱۲۰/۱۰باب ماجاء فی کراهیهٔ الصوم یوم الفطر ویوم النحر ، الفتاویٰ الهندیه :۲۰۱/۱ کتاب الصوم محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

- (۱) ردالمحتار: ۲۰۱/۵
  - (٣) المغنى :٢٦/٢
- (٢) حوالة سابق
- (٨) زاد المعاد :١/ ٢٣٤
- (۱۱) ترمذي :/۲۲۵/ باب فضل الاضاحي ، ابن ماجه عن عائشه :۲۲۲/۲ باب ثواب الاضحية

کی ضد جفت (جوڑا) ہے۔

فقہاء نے ایتار کا لفظ ا قامت کے ذیل میں بھی ذکر کیا ہے،

لعنی اقامت کے کلمات کو اکبر اکر نا، انکہ ثلاثدای کے قائل ہیں۔(۱) (وضاحت کے لئے دیکھئے:"ا قامت")

استنجاء ميں ایتار

استنجاء کے احکام میں بھی میاصطلاح آتی ہے، استنجاء کے لئے طاق عدد کا استعال تمام ہی فقباء کے نزدیک بہتر ہے، آپ ﷺ نے فر مایا: تم میں سے جو تخص استنجاء میں ڈھیلوں کا استعال کرے اسے جاہے کہ طاق عدد میں استعال کرے ، (۲) چنانجہ امام ابوصنیفہ کے بہاں اس کے لئے کوئی تعین نہیں ہے اور اہام شافعی ا

کے یہاں تو کم از کم تین پھروں کا استعال واجب ہے کہاس کے بغیرطہارت حاصل ہی نہیں ہوتی ۔ ( ٣ )

طاق عدد کی اہمیت

حقیقت بیے ہے کہ شریعت میں بہت سے احکام میں طاق عدد کوخصوصی اہمیت دی گئی ہے،رکوع اور حبدہ کی تسبیحات ،اعضاء وضو کودھونے کی تعداد ،ایا منح وتشریق وغیرہ کی تعداد ، تین گھونٹ میں یانی پیتا ، ماہ میں تین روز ہے رکھنا ،طلاق کی تین تک تعداد ، عدت کے لئے تین حیض یا ماہ ،عید الفطر میں طاق عدد تھجور کھانے کا استجاب اورغور کریں تو بے ثارا حکام میں بیرعایت ملحوظ ہے۔

سمی بھی معاملہ میں طرفین میں سے جس کی طرف سے پہلے پلیکش ہوا ہے فقہ کی اصطلاح میں'' ایجاب'' کہتے ہیں اور اس

ك جواب ميں قبوليت كاظهاركون قبول'، (م) ايجاب كے لئے

كونساصيغهاستعال موناچا بن ،اس كي طرف سرسرى اشاره' انشاء' ك تحت كرديا كيا ب، تفسيلات متعلقه الفاظ نكاح ، ن ، اجاره ،

وغیرہ کے ذیل میں اپن اپن جگہ ملاحظہ کی جاسکتی ہیں۔

الصالوات

ہروجود کا انجام فنااور ہرزندگی کی انتہاموت ہے۔

اسلام کا تصور ہے کہ موت کے بعدانسان معدوم نہیں ہوتا، بلکہ آخرت کی طرف اس کا سفر جاری رہتا ہے، آخرت جہاں نیکوں کو نیکیوں کی بھر پور جزااور بروں کو برائیوں کی سزامل کررہے گی ، جہاں خدااین پورے جمال وجلال کے ساتھا پنے بندوں کے سامنے جلوہ فرما ہوگا ، جہاں صالحین کے لئے لازوال جنت اور عاصو ںاو رنافر مانوں کے لئے ابدی دوزخ ہوگی ، دنیا سے رخصت ہونے کے

بعداور قیامت قائم ہونے سے پہلے کی مت "برزخ" کہلاتی ہے، اس درمیانی مه اورزندگی میس گواس کی روح اپنی متعین جگه پنجادی جاتی ہواورجسم قبر کی مٹی کے ساتھ ال کر بتدری محلیل ہوتا جاتا ہے

کیکن اللہ تعالی اپنی قدرت کاملہ کے ذریعہ جسم کے منتشر ذرات اور روح کے درمیان ربط باقی رکھتے ہیں،اس ربط کی وجہ سےجسم کے منتشر اجزاء میں احساس کی کیفیت باقی رہتی ہے اور گو کمل سزاو جزا قیامت کے بعداس وقت شروع ہوتی ہے جبوہ جنت ودوزخ میں داخل کیا جاتا ہے؛ لیکن اس کی تمہید قبراور برزخ کی زندگی ہی سے شروع ہوجاتی

ہادر بہیں سے جنت کی نعمتوں سے مخطوظ ہونے کا موقع بھی دیاجاتا ہاوردوزخ کی تلخ کامیوں ہے آشنا بھی ہونا پڑتا ہے۔

بدوہ زمانہ ہوتا ہے جب دارالعمل سے اس کا رشتہ کٹ چکا

التعريفات الفقهيه :49A

(۲) مسلم، عن ابى هريرة: ۱۲۳/۱۱، باب الايتار فى الاستنشاق والاستجمار

(۳) ا<del>لفتاری الهندیه :اُ، ۲۱</del>۲، کتاب النکاح محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ (٣) فتح الملهم:١٠/١ صالح جواس کے لئے دُعاء گوہو، دوسرے وہ صدقہ جس کا نفع اس کے بعد بھی جاری رہے اور تیسرے وہ علم جس سے نفع اٹھایا جاتا رہے، تو تینوں اُمور درحقیقت ای کی سعی و کاوش اور عمل ہے۔

درحقیقت ای کی سعی و کاوش اور عمل ہے۔

آپ ہور کے نے فرمایا: اللہ تعالی جنت کے اندر نیک بندوں

کے درجے او نچ کر وے گا، بندہ عرض کناں ہوگا: پروردگار!
میرے درجہ میں سے بلندی کیوں کر ہوئی؟ ارشاد ہوگا، تیرے بیٹے
نے تیرے لئے دُعائے مغفرت کی تھی، ای لئے تیرا درجہ بلند کر دیا
گیا، (۳) ایک اور روایت میں ہے کہ قبر کے اندر مردہ کی کیفیت
ایسی ہوتی ہے جیسے ڈو ہے کو شکے کا سہارا، وہ ماں باب اور متعلقین
کی دُعاء کا منتظر رہتا ہے، جب کوئی دُعا کرتا ہے اور وہ پہنچتی ہے تو سے
دُعاء اس کے لئے دنیا و ما فیہا سے بہتر ہوتی ہے، ان ساکنان
فاکدان ارضی کی دُعاء قبر والوں کے حق میں پہاڑ جیسے اجر وثواب
فاکدان ارضی کی دُعاء قبر والوں کے حق میں پہاڑ جیسے اجر وثواب
مغفرت ہے، ان ساکنان مغفرت ہے، اور مز دوں کے لئے زندوں کا ہدیہ یہی دُعاء مغفرت ہے، ان ساکنان مغفرت ہے، اور مز دوں کے لئے زندوں کا ہدیہ یہی دُعاء مغفرت ہے۔ اور من کے فاء دوسرے کے حق میں اور زندوں کی معلوم

صدقات او رمانی عبادات کے ذریعہ ایصال ثواب سے متعلق بھی متعدداورروایتی موجود بیں ،ایک مخص نے آپ میں اس کے مض کیا کہ میری مال کچھ وصیت کئے بغیر فوت ہو گئیں تا ہم کمان ہے کہ اگران کو گفتگو کا موقع ملتا تو ضرور کچھ خیرات کرتیں ، اب اگر میں ان کی طرف سے کچھ صدقہ کروں تو کیاان کو ثواب بہنچ گا؟ آپ بیٹھ گا نا آپ بیٹ

ہوتا ہے،ابسوال یہ ہے کہ کیا کسی اور شخص کاعمل اس کی اس زندگی میں کام آسکتا ہے یا نہیں؟ — اس معاملہ میں اہل علم کی رائیں مختلف ہیں، معتز لہ کے نزد کیا کسی عمل کا تو اب دوسر مے خض کونہیں پہنچایا جاسکتا، (۱) اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے:

ليس للانسان الا ما سعى . (النجم ٢٩١)

کہ انسان کو صرف اپنی سعی اور عمل ہی کام آئے گا، دوسرے کا ہیں۔

اٹل سنت والجماعت کااس بات پراتفاق ہے کہ ایک شخص کی دعاد وسرے کے حق میں مفید ہے، ای طرح مالی عبادت مثلاً صدقہ ایک شخص کا دوسرے کے حق میں مفید ہے اوران دونوں کا ثواب اس شخص کو دہنچے گا جس کے لئے دعا کی گئی اور جس کوالیسال کی غرض سے صدقہ کیا گیا۔

مشهور مفسرابن كثير لكھتے ہيں:

(۱) روح المعانى: ۱۰۲/۱۵

<sup>(</sup>r) مختصر تفسیر ابن <u>کاری ۳۰۲</u>/۳۰

<sup>(</sup>۴) بيهقي و ديلي عن ابن عباس

<sup>(</sup>٣) طبراني عن ابي سعيد الخدري و ابي هريرة

<sup>(</sup>د) بخارى ٣٨٦/١٠ باك ما مستحب لنن توفى فجأة ، سلم عن عائشة ٢٠٠٠ باب وصول دُواب الصدقات إلى الميت محكم دلائل سے مزين متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت أن لائن مكتب

نے دریافت کیا کہ میں اپنی والدہ کی طرف سے پھھمدقہ کروں تو کیاان کوٹواب پنچے گا؟ آپ ﷺ نے فرمایا: ہاں، چنانچ حضرت سعد را ای وقت ایک باغ والده مرحومه کی طرف سے صدقہ کردیا، (۱) ایک اور روایت میں ہے کہ والدہ کی طرف سے کوال کھدوایا ، (۲) اس کے علاوہ او رجھی متعدد روایات ہیں جو مالی عبادت کے ذریعہ ایصال ثواب کے درست ہونے کو بتاتی ہیں ، اس لئے صدقات کے ذریعہ ایسال ثواب میں فقہاء کے درمیان

كُولُ اختلاف تبين ، وليس في الصدقة اختلاف ـ (٣) بدنی عبادات میں بھی حج کے ذریعہ ایصال ثواب پر ائمہ اربعہ کا اتفاق ہے،اس کئے کہ جج بیک وقت بدنی عبادت بھی ہے اور مالی بھی ، دوسروں کی طرف سے حج کی ادا کیگی اور حج کے ذریعہ ایسال تواب بربھی متعدد حدیثیں مردی ہیں ، ایک عورت نے بارگاہ رسالت میں عرض کیا کہ میری ماں کی وفات ہو پکی ہے، کیا میں اس کی طرف ہے جج کر سکتی ہوں ،ارشاد ہواا گراس پر پچھ قرض ہوتا توادا کرتی یانہیں؟ عرض کیا گیا، کیوں نہیں ، فر مایا ای طرح جج ہےاور حج کا تھم فرمایا ، (٣) ای طرح کا ایک سوال ایک صاحب نے اپنے متوفی والد سے متعلق دریافت کیا، آپ نے اس کو بھی یہی جواب دیا، (۴) ایک صاحب نے ایے ایک عزیز شرمه کی طرف ہے حج کااحرام باندھااورتلبیہ پڑھا، لبیک عن شرمہ،ان صاحب نے خودا پنا حج ادانہیں کیا تھا،ارشاد ہوا کہ پہلے خودا پنا حج فرض ادا

کرلو پھرشرمہ کی طرف سے حج (نفل)انجام دینا۔(۵) خالص بدنی عبادات مثلًا تلاوت قرآن ، نماز اورروز ہ کے

ذریعہ ایصال ثواب کے مسئلہ میں خود اہل سنت والجماعت کے درمیان اختلاف رائے ہے، امام ابوحنیفیّہ، امام احمدٌ اورا کثر سلف صالحین کے نزد یک بدنی عبادات کے ذریعہ بھی ایصال ثواب درست ہے، امام ما اک سے بھی یہی منقول ہے۔ (۱)

امام شافعی اور ایک قول کے مطابق امام مالک کے نزدیک بدنی عبادات کے ذریعہ ایصال تو اب درست نہیں، (٤) امام نووی اُ نے بعض شوافع ہے بھی اول الذكررائے مقل كى ہے: و ذهب احمد بن حنبل و جماعة من العلماء و من اصحاب الشافعي الي انها تصل ـ (۸)

مالكيه مين مشهورمفسر قرطبي كي بهي يهي رائے ہے، و كشير من الاحاديث يدل على هذا القول وان المومن يصل اليه لواب العمل الصالح من غيره ، (٩) يَتْخُ زاده نِهَا المَاسِ كَرْقَى الدين الو العباس نے اس بات پر اجماع کا دعوی کیا ہے کہ ایک مخفس کو دوسرول کے عمل سے تواب بہنچا ہے، پھرآ کے جو گفتگو کی ہاں ے معلوم ہوتا ہے کہ خودان کار جمان بھی بدنی عبادت کے ذرایعہ الصال او اب كررست بونى كى طرف ب، وكذا المصلاة و الدعاء له فيها ينتفع بها الميت وهي من عمل الغير \_(١٠) واتعہ ہے کہ تلاوتِ قرآن کے ذریعہ ایصال ثواب کے

(٣) الجامع لاحكام القرآن:٤١/١١٥

(٣) طبراني عن انس ٦

(a) ابو دائود:۲۵/۲۱،باب الرجل يحج عن غيره ، ابن ماجه عن ابن عباس ٢٠٨/٢:

(۲) تفسیر مظهری، مترجم

المحضة كالصلاة و التلاوة، روح المعاني: ٢٤/٢٤

(٢) نسائى:١٤٥/٣غضل الصدقة عن الميت

(4) أن مالكا و الشافعي لا يقولان بوصول العبادات البدنية (٨) حواله سابق

(1) شیخ زادہ علی البیضاوی :(1) شیخ زادہ علی البیضاوی :(1) دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ (٩) الجامع لاحكام القرآن: ١٥/١٥١١

<sup>(</sup>۱) ابو دائود:۲۹۹/۲ بخاری عن ابن عباس :ا/۳۸۷ باب الاشهاد في الوقف وا لصدقة و الوصية

<sup>(</sup>٣) طبراني عن عقبه بن عامر"

مشروع اور درست ہونے کے سلسلہ میں اتنی روایات موجود ہیں کمان کاانکار مشکل ہے۔

مولانا قاضی ثناء اللہ پانی پٹی نے ایسی متعدد حدیثیں اپنی تنظیم میں جمع کردی ہیں، حضرت علی بھیا ہے مروی ہے کہ آپ بھی نے فرمایا: جو خض قبرستان سے گذر ہے اور گیارہ دفعہ سورہ اخلاص پڑھے اور مردول کواس کا ٹواب بخش دے تو قبرستان کے تمام مردول کے برابر خوداس کو بھی اس کا ٹواب بہنچ گا، حضرت ابو ہریرہ بھی کے برابر خوداس کو بھی اس کا ٹواب بہنچ گا، حضرت ابو ہریرہ بھی نے ارشاد فرمایا: جو قبرستان میں مورہ کو اس کے داخل ہواور فاتحہ، اخلاص اور تکا ٹر پڑھ کر قبرستان میں آ سودہ خواب مسلمان مردو خورت کو بخش دے تو بارگاہ خداوندی میں وہ اس کے مسلمان مردو خورت کو بخش دے تو بارگاہ خداوندی میں وہ اس کے مطرت انس بھی نے آپ بھی اللہ دوایت کیا ہے کہ جو محض قبرستان میں جا کر سورہ لیسین پڑھے تو اللہ دوایت کیا ہے کہ جو محض قبرستان میں جا کر سورہ لیسین پڑھے تو اللہ دوایت کیا ہے کہ جو محض قبرستان میں جا کر سورہ لیسین پڑھے تو اللہ دوایت کیا ہے کہ جو محض قبرستان میں جا کر سورہ لیسین پڑھے تو اللہ دوایت کیا ہے کہ جو محض قبرستان میں جا کر سورہ لیسین پڑھے تو اللہ دوایت کیا ہے کہ جو محض قبرستان میں جا کر سورہ لیسین پڑھے تو اللہ دوایت کیا ہے کہ جو محض قبرستان میں جا کر سورہ لیسین پڑھے تو اللہ دوایت کیا ہے کہ جو محض قبرستان میں جا کر سورہ لیسی پڑھے تو اللہ دیں گے۔

امام غزائی نے اپی شہرہ آفاق کتاب 'احیاء علوم الدین' میں امام احمد کے واسطے نقل کیا ہے کہ قبرستان میں داغل ہوتو فاتح، افلاص اور معو ذ تین پڑھا کرواور قبرستان کے مردول کو بخش دیا کرو، فعمی کی روایت ہے کہ انصار کا جب کوئی شخص مرجا تا تو لوگ اس کی قبر پرآتے جاتے اور قرآن پڑھا کرتے ، حافظ مشس الدین نے لکھا ہے کہ ہمیشہ سے ہر شہر میں معمول ہے کہ لوگ جمع ہوکرا پنے مردول کے لئے قرآن پڑھتے رہے ہیں اور کسی نے اس کو ناجا کر قرار نہیں کے لئے قرآن پڑھتے رہے ہیں اور کسی نے اس کو ناجا کر قرار نہیں دیا ہے، اس طرح گویا ہی جائز ہونے پراجماع ہوگیا ہے۔ (۱) دوسری مالی عبادات نماز و روزہ کے ذریعہ ایصالی تواب پر فواب نے فور پولیا کوئی حدیث موجود نہیں ، البتہ طاوت قرآن مجید ، بی پر قیاس کرتے ہوئے فقہاء نے دوسری بدنی عبادات کے فر بیہ ایصالی کرتے ہوئے فقہاء نے دوسری بدنی عبادات کے فر بیہ ایصالی کرتے ہوئے فقہاء نے دوسری بدنی عبادات کے فر بیہ ایصالی کرتے ہوئے فقہاء نے دوسری بدنی عبادات کے فر بیہ ایصالی کرتے ہوئے فقہاء نے دوسری بدنی عبادات کے فر بیہ ایصالی کرتے ہوئے فقہاء نے دوسری بدنی عبادات کے فر بیہ ایسان

قواب کوبھی درست قرار دیا ہے، شخ زادہ کے بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ ایصال قواب کے مسئلہ کو نہ صرف نصوص بلکہ قیاس کے مطابق بھی باور کرتے ہیں اور ایصال قواب کرنے والے کواس مخص کی طرف سے وکیل کا درجہ دیتے ہیں جس کے لئے ایصال تواب کیا جائے، صاد بسمنز لہ الوکیل عند قائماً مقامہ شرعاً ، (۲) اس استدلال سے ان لوگوں کی رائے کو اور تقویت پہنچتی ہے جو تلاوت قرآن پر قیاس کرتے ہوئے دوسری بدنی عبادات کے تلاوت قرآن پر قیاس کرتے ہوئے دوسری بدنی عبادات کے ذریعے بھی ایصال قواب کو درست قرار دیتے ہیں۔

ره كُن آيت قرآني "وليس للانسان الا ما سعى" (النجم: ٢٩) تو بظاہر میدهدیثیں اس سے متعارض محسوس ہوتی ہیں لیکن بیا یک حقیقت ہے کہ بیآیت اپنے ظاہری مفہوم میں نہیں ہے، شیخ زادہ نے بری تفصیل سے اس پر گفتگو کی ہے اور اس پر کثرت سے حدیثیں اورنظیریں پیش کی ہیں ،ای لئے آیات قر آنی اور حدیثوں کے درمیان مطابقت پیدا کرنے کے لئے مفسرین نے مخلف توجیہات کی ہیں، ابوداؤر، ابن جریر، ابن منذ راور ابن مردویہ نے رأس المفسرين حفرت عبدالله بن عباس ﷺ سفل كيا ہے كه بيه آیت منسوخ ہے؛اس لئے کہاس کے بعد،والسذیس امنسوا والبعتهم ذريتهم بايمان الحقنا بهم ذريتهم ،(الطور ٣١) بازل ہوئی،جس سےمعلوم ہوتا ہے کہ صالح باب کے عمل صالح کی وجہ سے اللہ تعالی ان کے نابالغ متونی بچوں کو جنت میں داخل کریں گے، حفرت ابن عباس ﷺ کے مابیان شاگرد' مکرمہ' ہے منقول ے کہ آیت میں حفرت ابراہیم الطبیلا وحفرت موی الطبیلاکی قوموں کا ذکر ہے ،امت محمد بیر (صلی اللہ علیہ وسلم ) کے لئے بیچکم نہیں ہے، (٣) شیخ زادہ کا کہنا ہے کہ ایصال تواب اس آیت کے

<sup>(</sup>۲) شیخ زاده:۱۳۰/۳

<sup>(</sup>۱) ملخص از: تفسیر مظهری:۳۲۳/۱۳

<sup>(</sup>۳) شیخ زاده :۱۲/۳

مغائر نہیں،اس لئے کہ ایصال ثواب کرنے والاجس مخص کی طرف ے عمل خیر کرتا ہے، گویا اس کی طرف سے وکیل ونمائندہ ہوتا ہے اوروكيل كاعمل اوراس كي سعى خود مؤكل كاعمل تصور كيا جاتا ہے، اس طرح بدوسرے كامل بھى خوداس كے مل كے تھم ميں ب، (١)امام ابوبكروراق كاخيال بكر اسعى " مرادنيت ب السطرحاس آیت میں نیت براجر کے ترتب کا ذکر ہے کہ نیت کے مطابق ہی انسان کواجر حاصل ہوگا اور گویا اس کی شرح وہ حدیث ہے،جس میں فر مایا گیا کہ قیامت کے دن لوگ اپنی نیت کے مطابق اٹھائے جائیں گے، (۲) قرطبی نے اس اختال کا بھی ذکر کیا ہے کہ شاید آیت کاتعلق برائیوں ہے ہوکہ ایک کی برائی کی ذ مدداری دوسرے يرنهوكي، (٣) چنانجاس بات يرأمت كالجماع بكرايسال واب توكياجاسكتا بيكن ايصال عذاب نبيس كياجاسكتا بعض علاءن اس طرح تاویل کی ہے کہ مؤمن کا دوسرے کی سعی سے فائدہ اندوز ہونا ا س کے ایمان برمنی ہے اور ایمان اس کا اپنافعل ہے ، لہذااس کے لئے د اسروں کا کوئی عمل خیر کرنا خوداس کی سعی کے تابع ہوا، (م) رہیج بن انس فظان سے منقول ہے کہ سے مصرف کافروں کے حق میں ہے، مسلمانوں کے قت میں نہیں۔(۵)

اس فقیر کے نزد کیاس کی سب سے بہتر توجیدوہ ہے جوامام آلوی نے ابن عطیہ نے قل کی ہے کہ انسان کو 'حق' کی حیثیت ہے جواجر حاصل ہوگا وہ تو صرف وہ ثواب ہے جوخوداس کے اپنے عمل برمنی ہواس کے سواجو ثواب پہنچے گا، وہ اللہ کے فضل ورحمت

خاص کی وجہ ہے ہوگا ورنہانسان اصلاً اس کا حقدار نہیں ہوگا، (۱) قرطبی نے بھی اس تو جید کا ذکر کیا ہے اور لکھا ہے کہ ایسااس لئے ہے كة الم التحقاق اورا يجاب اور ملكيت كے لئے آياكرتا ب،ولام الخفض معناها في العربية الملك والايجاب فلم يجب للانسسان الا ما سعى فاذا تصدق عنه غيره فلا يجب له شنى

الا ان الله عز وجل يتفضل عليه بما لا يجب له ـ(٤) تاہم ہارے زمانے میں ایصال ثواب کی بعض بڑی ہی قتیج صورتين رواج پذير بهوگئين مين جن کي دين وشريعت مين کو کي اصل نہیں ہے،مثلاً موت کے تیسرے یا جالیسویں دن ایصال کا رواج، جس کو''سوم'' اور'' چہلم'' وغیرہ سے تعبیر کیا جاتا ہے، یہ بالکل خلاف شرع عمل ہے اور بدعت ہے، مشہور محدث ملاعلی قاری ؓ نے فرمایاہے:

قرر اصحاب المذهب انه يكره اتخاذالطعام في اليوم الاول والثالث و بعد الاسبوع . (٨) ان ایصال ثواب کے شرکاء کے لئے دعوت اور کھانے کا

ابتمام بھی بدترین بدعت ہے، واصهطناع اهل البیت له لاجل اجتماع الناس عليه بدعة مكروهة ، (٩) قبر يركى كوقر آن خواني کے لئے بٹھا دینا اوران ہے تلاوت قر آن کرانا ،اس طریقہ کوبھی

> امام ابوحنیفہ نے مکروہ قرار دیا ہے: رجل اجلس على قبر اخيه رجلا يقرأ القران یکره عند ابی حنیفة . (۱۰)

> > (٢) الجامع لاحكام القرآن:١٥/١٤١

(۳) مظهري بلفظه:۳۲۳/۱۲

(۲) روح المعانى: ۲۵/۲۷

(4) الجامع الحكام القرآن:١١٣/١٤، مولانا ورلس كاندهلوي في مجماتوجيهات ذكر كي جي، احكام القرآن: ٧٥- ٤

(a) حواله سابق:۳۹۳/۲

(١) حواله سابق

(٣) حواله سابق

(٥) حواله سابق

(۸) مرقاة المفاتيع :۳۸۲/۵ (۱۰) خلاصة الفتاوى:۳۳۳/۱

ن متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

قاضی خال نے لکھا ہے کہ جب مقصود ایسال تواب ہے تو قبر پر بیٹھنے کے کیامعنی ہیں؟ قرآن کہیں بھی پڑھا جائے خدائے سیج وبصیرس ہی لیتا ہے، فاللہ تعالی بسمع قرأة القرآن حیث کانت۔()

أجرت لے كرايسال ثواب چاہے نقر روپيوں كى صورت ميں ہو يا دعوت كى صورت ميں ، نہ تو كرنا جائز ہے اور نہ ہى كرانا ،

بلكماس طرح كے عمل سے مردہ كوكوئى ثواب پنچتا ہى نہيں ہے ، بلكہ
اہل علم نے كيا خوب لكھا ہے كہ جب تلاوت قرآن أجرت كى نيت
سے ہوتو يعمل بجائے خود لائق ثواب واجز نہيں اور جب بيخو دفعل
تواب نہيں ہوسكا تو دوسروں تك ثواب كا ايصال كيوں كر ہوسكے گا،
ابن عابدين شامي فرماتے ہيں :

ولا يصح الاستيجار على القراء ة و اهدائها الى المعيت لانه لم ينقل عن احد من الاتمة الاذن فى ذلك و قد قبال العلماء ان القارى اذا قرأ لاجل الممال فلا ثواب له فاى شنى يهديه الى الميت. (٢) تلاوت قرآن برأ جرت لينا اوراس كا ميت كو ايسال كرنا درست نبيس؛ اس لئے كہ كى امام سے اس كى اجازت منقول نبيس، الل علم نے كھا ہے كہ قارى جب مال كے لئے قرآن مجيد پڑھے تو اس كوكى ثواب كا ايسال اس كوكى ثواب كا ايسال كرسكے كا؟

# ايلاء

(۱) عالمگیری :۵۰/۵

"ایلاء" کے لغوی معنی محض قتم ( پمین ) کے بیں ،خواہ یہ تم

\_\_\_\_\_

(٢) مجموعة الرسائل: ٢٥

(٣) الفقه على المذاهب الاربعة :٣١٣/٣،الميزان الكبرى:١٣١/٣

ا (۲**) کتاب الفقه على المذاهب الاربعة:۳٦//** و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

(٣) الكفايه على الهدايه: ٢٩/٣ الفقه على المذاهب الاربعة: ٣٩٣/٣
 (۵) لو حلف بحج او صوم او صدقة او عتق فهو مول ، الهدايه: ٢

(۵) لو حلف بحج او صوم اوصدقة او عتق فهو مول ، الهدايه: ۲
 محكم دلائل سے مزين متنوع و

اصطلاح فقہ میں شریعت کی اصطلاح میں ایلاء سے کہ کوئی شخص اپنی ہوی سے مطلقاً یا ہمیشہ کے لئے یا چار ماہ اور اس سے زیادہ مت کے لئے مباشرت نہ کرنے کی قتم کھائے ، (م) قتم کھانے ہی کے تھم میں سے بات بھی ہے کہ بوی سے مباشرت کی صورت میں کوئی الی چیز اپنے

او پرواجب کر لے جس کی ادائیگی ایک گوندد شوار اور مشکل ہو، مثلاً میاکہ

كى بھى بات پر ہو،اس لئے كەرىلفظا" اليە" سے ماخوذ ہے جس كى

جمع ''الایا'' آتی ہاورالیہ کے معنی شم کے ہیں۔(۳)

اگر میں تم سے مباشرت کروں تو جھ پر جج واجب ہوجائے وغیرہ۔(۵) شرطیں شرطیں

ای سے بیہ بات واضح ہوگی اگر چار ماہ سے کم مدت میں مباشرت نہ کرنے کی تم کھالے مثلاً دوماہ یا تین ماہ کی توایلا نہیں ہوگا، مباشرت کے ساتھ اپنے او پر کوئی ایسی چیز واجب کرلی جوزیادہ مشقت اورد شواری کا باعث نہ ہوتو ایلاء نہ ہوگا، مثلاً بید کہ اگرتم سے

مباشرت کی تو بیس رکعت نماز بھی پرواجب ہوجائے گی۔(۱)
یہاں یہ بات واضح ہوگئی کہ اما م ابوطنیفہ کے زویک '' ایلاء''
ای وقت ہوگا جب اسم باری تعالیٰ یا صفات باری ہے تسم کھائی
جائے یا مباشرت کی شرط پر کوئی مشکل چیز اپنے او پرواجب کرلی

جائے ،اگرید دونوں باتیں نہ ہوں ، یوں ،ی کہد دیا جائے کہ میں تم سے مباشرت نہ کروں گا تو '' ایلاء'' نہ ہوگا اور ایلاء کے احکام نہ لگائے جا کیں گے۔

بیزیہ بھی ضروری ہے کہ جس شوہر کی طرف ہے"ایلاء" کا

حیثیت حاصل تھی ،اس لئے کہ اپنی بہت کی کمزور یوں کے باوجود عہد و پیان کو وہ بڑی اہمیت دیتے تھے اورعز م وارادہ میں بہت پختہ ہوا کرتے تھے، چنانچہ ان کے یہاں میشم بذات خود طلاق تھی اور فوری طلاق واقع ہوجایا کرتی تھی اور نہ صرف میہ کہ طلاق واقع

ہوجاتی تھی، بلکہ اس سے پیدا ہونے والی حرمت'' حرمت مؤبدہ'' ہوتی تھی، یعنی وہ عورت ہمیشہ کے لئے اس مرد پر حرام ہوجاتی تھی، جیسے کہ اپنے محرم رشتہ دار حرام ہوتے ہیں۔(۵)

اسلام میں

اسلام نے آگراس قانون کی تہذیب کی ،قر آن مجید کاارشاد :

للذين يؤلون من نساء هم تربص اربعة اشهر فان فاؤا فان الله غفور رحيم وان عزموا الطلاق فان الله سميع عليم . (البقره: ٢١٤) ان لوگول كے پاس نہائے

ان لوگوں کے لئے جوا پی عوربوں کے پاس نہ جائے کی قسم کھالیں ، چار ماہ کی مہلت ہے ، پس اگر وہ رجوع کرلیں تو غفور اور مہر بان ہاورا گر طلاق ہی کا پختہ ارادہ کرلیں تو اللہ سفنے اور جاننے والا ہے۔

اس سے معلوم ہوا کہ اسلام نے ایسے مرد کوغور وخوش کے لئے چار ماہ کی مہلت دی ہے، اب اسد دو باتوں میں سے ایک کا اختیار ہے یا تو اس درمیان میں بیوی سے دجعت کر لے، یعنی اگر مباشرت پر قدرت ہوتو عملاً مباشرت کر کے اپنی قسم تو ڑ لے اور اگر مسافت کی دوری یا مرض کی وجہ سے یا خود عورت کے جنی عمل کے متحمل نہ ہونے کی وجہ سے مباشرت ممکن نہ ہوتو زبان سے کہ ددے

کی ہوی ہو، اگر کسی اجنی عورت کے بارے میں الی قتم کھالی اور
پھر اس نے نکاح ہوگیا تو اب بیا بلاء نہ ہوگا ، امام ابو حفیقہ کے
ہمال طلاق رجعی کے بعد بھی چوں کہ عورت عدت میں ہوئی باتی
رہتی ہے؛ اس لئے الیی عورت سے جماع نہ کرنے کی قتم کھالینا
ایلاء ہے، جب کہ طلاقی بائن دینے کے بعد پھر اس عورت سے
مباشرت نہ کرنے کی قتم کھالینا ایلاء نہیں کہ طلاق بائن کی وجہ سے
عورت نی الفور دائرہ نکاح سے یکسرنکل جاتی ہے۔ (۱)

صدور ہور ہا ہے وہ طلاق دینے کا اہل ہو، تعنی وہ عاقل ، بالغ ہو،

یا گل یا نابالغ نه مور (ا)ای طرح جس عورت سے ایلاء کیا موده اس

ای طرح اگر مباشرت ندکرنے کا تم کھا کر پھھتٹی کردے تو ایلاء ند ہوگا، مثلاً میہ کہ ہم تم ہے ایک سال مباشرت ند کروں گا سوائے ایک دن کے تو بیا بلاء نہ ہوگا، اس لئے کہ عین ممکن ہے کہ میہ ایک دن کا استثناء ابتدائی چار ماہ کے دوران ہواور اگر الیا ہوتو چار ماہ کی کم از کم مدت ایلاء کے تسلسل کے ساتھ پھیل نہ ہوگی۔(۳) ایلاء موقت ومؤید

ا پیلاء و صوب و و بیر

ا عتبار هم کے ایلاء کی دوقت میں ہیں ، ایلاء مؤقت اور ایلاء

مؤید، ایلاء موقت سے وہ ایلاء مراد ہے جس میں مباشرت نہ کرنے

کی دیم متعین ہوجائے مثلاً چاریا چھاہ وغیرہ — اور ایلاء مؤید

اس کو کہتے ہیں جس میں ہمیشہ اس جنسی عمل سے پر ہیز کی قتم کھالی

جائے ، مثلاً '' واللہ میں تم ہے بھی مباشرت نہ کروں گا''ان دونوں

قسموں کا حکام میں ذرافرق ہے۔ (۳)

ایام جا بلیت میں

اسلام سے پہلے بھی عربوں میں '' ایلاء'' کو اہم قانونی

<sup>(</sup>۱) - أهله من هو أهل للطلاق الكفايه على الهداية '٢٩/٢، كتاب الفقه على المذاهب الأربعة '٢٤١/٣

هدارات الهداية الهداية المحارث الهداية المحارث الهداية المحارث الهداية المحارث المحا

۳۱۳/۲: العداله: العداله: العداله: العداله: العداله: العداله: العداله: الاتبعه منان المندالعن المندالعن الاتبعه (٣)

کہ بیں نے رجوع کرلیا'' فینت البھا ''(۱)اس طرح اس کی شم ٹوٹ جائے گی مگراس کا از دواجی رشتہ باقی رہ جائے گا۔(۲)

یا پھراس نے اس دشتہ سے نجات ہی حاصل کرنے کی ٹھان رکھی ہے اوراس مورت کولوٹا نانہیں چاہتا تو بیچار ماہ کی مت گذر نے دے، جول ہی بیمدت گذرے گی آپ سے آپ مورت پر طلاق واقع ہوجائے گی اور بیطلاق طلاق بائن ہوگی، (۳) اس طرح اس کی قتم تو پوری ہوگئ گروہ عورت اب اس کی بیوی باتی نہیں رہی۔

غرض ایلاء کے احکام دو ہیں ایک تو اس کا حانث ہوجانا لینی اسم باری تعالیٰ ہے تم کھائی ہے تو کفارہ یا جس شرط پر معلق کیا تھا اس شرط کی تنکیل کا واجب ہونا ، یا پھرزوجہ پر طلاق واقع ہوجانا۔ (۴)

واضح ہوکہ امام شافعی ، امام مالک اور امام احمہ کے نزدیک چار ماہ کی مدت گذر نے کے بعد قاضی شوہر کو طلاق پر مجبور کرے گا اور طلاق دلائے گایا پھر رُجوع کرائے گا، امام ابو حنیفہ آئے نزویک اس مسئلہ میں قضاء قاضی کی حاجت نہیں ، جو نہی یہ مدت گذری از خود طلاق واقع ہوجائے گی ، اور یہی رائے حضرت علی ، حضرت عثان ، زید بن ثابت ، عبداللہ بن عررضی اللہ عنہم کی بھی ہے۔ (۵)

احکام کے کھاظ سے ایلاء موقت اور ایلاء مؤید میں تھوڑا سا فرق ہے ۔۔۔ ایلاء موقت کا حکم بیہ ہے کہ اگر چار ماہ کے در میان بیوی سے مباشرت نہ کی ، یہاں تک کہ دونوں میں علاصد کی واقع ہوگئ پھر دونوں نے از سرنو نکاح کیا اور ایسا اتفاق ہوا کہ چار مہینے تک جنسی عمل کی نوبت نہیں آئی تو اس کی وجہ سے دوبارہ طلاق واقع نہیں ہوگی۔۔

حاصل ہے کہ ایلاء موقت ایک طلاق کے بعد بے اثر ہوجاتا ہے جب کہ ایلاء مؤید تین طلاقوں کے واقع ہونے تک اثر انداز ہوتا رہتا ہے، یعنی اگر ایک وفعہ طلاق ہونے کے بعد نکاح کیا اور ہوتا رہتا ہے، یعنی اگر ایک وفعہ طلاق ہونے کے بعد نکاح کیا اور ہوجاتے گی، پھر اگر تیسری وفعہ نکاح کرے اور چار ماہ تک جماع کی نوبت نہ آئے تو تیسری طلاق بھی واقع ہوجائے گی، اب اس کی نوبت نہ آئے تو تیسری طلاق بھی واقع ہوجائے گی، اب اس تیسری طلاق کے بعد اس ایلاء کا کوئی اثر باتی نہیں رہے گا، یعنی اگر طلالہ کے بعد چوتھی بار پھر اس عورت سے نکاح کیا اور چار مہینے مباشرت کے بغیر گذر کے تو اب طلاق واقع نہیں ہوگی، البتہ قشم مباشرت کے بغیر گذر کے تو اب طلاق واقع نہیں ہوگی، البتہ قشم الرائی در ہے گی اور جب بھی یوی سے مباشرت کرے گا، قتم کا کفارہ اور کرنا ہوگا۔ (۲)

# فتم کے بغیرمباشرت نہ کرنے کاعزم

ایک اہم مسلہ یہ ہے کہ اگر کوئی شو ہر شم تو نہ کھائے کیکن یو نمی کسی عذر ، بیاری سفر وغیرہ کے بغیر محض عورت کو ضرر پہنچانے کی غرض سے اس عزم کا اظہار کرے کہ وہ اپنی بیوی ہے بھی یا چار مہینے

اس سلسله مين راقم الحروف في كتاب "اسلام اورجديد معاشرتي مسائل" مين جو كي كلها باس كويهان بهي ورج كياجاتا

كى مدت تك مباشرت نه كرے كا تواس كاتھم كيا ہوگا؟

اس سلسلہ کا دوسرا اہم مسئلہ ہیہ ہے کہ اگر کوئی مخص نامروتو نہ ہولیکن محض عورت کوضرر پہنچانے اور تکلیف

<sup>(</sup>۱) مختصر قدروی:۸۰۱،کتاب الایلاء

<sup>(</sup>۲) كين اكرزباني رجوع كربعد مرت ايلاء "لين جارماه كاندرى جروه مباشرت برقاور بوكيا تواب وه زباني زجوع كافي ند بهو كااورمباشرت كرني بهوك، مختصد قدورى ١٨٠ كتاب الايلاء (٣) الفتاوي الهنديه ١١/١ ١٩٠٤ البياب السابع في الايلاء

<sup>(</sup>٣) وحكم الايلاء شيئان --- الفتارئ التاتار خانيه: ١٩/٣، باب الايلاء

<sup>(</sup>٢) الهداية:٢/٢٠٣

<sup>(</sup>٥) الهدايه:٢/٢

ایلاء کے مسلمیں احناف وشوافع کی نظر'' الفاظ'' برے کہ "ایلاء" کے معنی ہی چول کوشم کھانے کے ہیں ،اس لئے اگر شوہر قتم نہ کھائے اور کتنے دن بھی عورت کومبروآ زمائش میں مبتلا رکھے، ندایلاء موگا اور ندایلاء کے احکام نافذ موں گے، اور مالکیہ وحنابلہ کی نگاہ شریعت کی روح اور اس کے مقصد پر ہے کہ اصل مقصود تم کھانا اور نہ کھا نانہیں ہے بلکہ تھم کا مداریہ ہے کہ مرد اس قتم کے ذریعہ عورت پرزیادتی کررہا ہے، لہذا اگر قتم نہ کھائے اور اسی زیادتی کا

مرتکب ہوتو بھی زوجین میں تفریق کردی جائے گی۔(۲)

ویے بداستدلال کہ''ایلاء''کے لفظ ہی میں قتم کامعنی ہے بجائے خود کل نظر ہے، بدرست ہے کہ ایلاء کے معنی ہی قتم کھانے ك ين ؛ مراصطلاحات ك باب يس يه بات عام ب كريمي ایک اصطلاحی لفظ خودخاص ہوتا ہے، کیکن اس کے مصداق اور مفہوم میں عموماً ہوتا ہے، جیسے " ظہار" كالفظ ہے، بداصل ميں بوي كومال کی پیٹے سے تثبیہ دینے کا نام ہے مثلاً:انت علی کظهر امی ---" ظہر" كے معنى بى بيٹے كے بيں ؛ليكن فقہاء نے اس كے مصداق میں عموم برتا ہے کہ اپنی بیوی کومحر مات کے کسی بھی ایسے عضو سے تثبيدديناجس كاو يكفنامردك لئحرام بو،ظهاريس داخل ہےاور اس كاحكم ظهارى كاب جيسے: انت على كفرج امى \_\_\_وغيره، یں جس طرح'' ظہار'' میں مقصود برنظرر کھی گئی نہ کہ لفظ'' ظہر'' پر ای طرح''ایلاء'' میں ایلاء کے مقصود پرنظرر کھی جانی جا ہے اورخود

ا وسرے اگریہ بات مان بھی لی جائے کہ تم کھائے بغیر قصد آ بوی سے مباشرت ترک کردینا''ایلاء'' میں داخل نہیں ہے تو بھی دیے کی نیت سے ایک عرصہ تک اس سے مباشرت ترك كردے تو اس كا كيا حكم ہوگا ؟ كيا قاضي اس صورت میں تفریق کرسکتا ہے؟

امام ابوصنیفہ اور امام شافعی کے ہاں اس کا جواب نفی میں ہے جب کہ امام مالک اور امام احمد کے نز دیک پیصورت بھی ایلاء کے تھم میں ہے یعن جس طرح ایلاء میں چار ماہ تک بیوی سے مباشرت چھوڑ دی جائے تو زوجین میں تفریق کر دی جائے گی ،اس طرح یہاں بھی چار ماہ کے بعد تفریق کر دی جائے گی۔

واختلفوا فيي من تركب وطي زوجته للاضرار بها من غير يمين اكثر من اربعة اشهر هل يكون مولياً ام لا ؟ فقال ابوحنيفة والشافعي لا وقال مالک واحمد في احدي روايتيه نعم .

وان تركها اضراراً بها من غير عذر ضربت له مدته فيحكمه له بحكمه وكذا حكم من ظاهر ولم يكفر. (١)

جو محض محض بوی کونقصان پہنچانے کی نیت سے تم کھائے بغیر چار ماہ سے زیادہ وطی کرنا حچوڑ دے تو کیاوہ ایلاء کرنے والاسمجھا جائے گایانہیں؟ اس میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے ، امام ابوطنیفہ اور شافعیؓ نے کہانہیں ، امام مالک اور ایک روایت کے مطابق امام محمر في كبابال، يعني ايلاء بي كاحكم موكا\_ اور اگر بلاعذر بیوی کونقصان پہنچانے کی غرض سے وطی کرنا چھوڑ دے تو اس کے لئے ایلاء کی مدت کا حساب کیا جائے گا اور ایلاء ہی کا حکم لگایا جائے گا اور يمي حكم ال مخف كا بهي موكا جوظهار كرے اور كفاره ادا

(١) الاقناع:٣/٣٤، رحمة الامة:٢٩٢، باب الايلاء

فتم کواحکام کامعیاراور مدارنہیں بنانا چاہئے۔

۲۹۲: باب الایلاء (۲) بدایة المجتهد ۱۰۱/۲: محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

قیاس کی گنجائش موجود ہے کہ چول کہ ہر دوصورت میں بیوی کے ساتھ تعدی ضرار اور اس کو ایک حق سے محروم کرنے کی علت پائی جاتی ہے،اس کے اس صورت کو بھی ایلاء پر قیاس کر کے اس میں فنخ نکاح کی گنجائش ہونی جا ہے۔

## فقه مالكي كي تفصيلات

مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اس مسئلہ میں فقہ ماکی کی تفصیلات بھی ذکر کر دی جائیں۔

علامه ابوالبركات دردير نے لكھا ہے:

اگر کوئی شخص قتم کھالے کہ بیوی کے ساتھ شب باشی نہیں کرے گایا یوں ہی کرنا چھوڑ دے ادر شوہر قاضی کے سامنے موجود ہوتو وہ اپنی صوابدید سے دونوں میں تفریق کردے لینی ضروری نہیں کہ قاضی شو ہر کو کوئی مہلت دے۔

اوراگروه موجود نه ہواور کہیں باہرسفر پر ہوتو قاضی مردکو لکھے کہ یا تو حاضر ہو یا پھر بیوی کوطلاق دے دو، پھراگر مردنہ آئے تو قاضی اس کی بیوی کوطلاق دے دے۔ اگر شو ہر برعبادت كا تناغلبہ وكداس كى وجہ سے بيوى ہے بے تعلق ہوگیا تو بھی قاضی اس کو حکم دے گا کہ یا توبیوی ہے ہم بستر ہویا طلاق دے دو،اورہم بستر نہ ہوتو کوئی مہلت دیئے بغیراس کی بیوی کوطلاق دے

كما يجتهد ويطلق عليه لو ترك الوطأ ، هذا ان كان حاضراً بل ( وان ) كان ( غائباً ) يكتب له اما أن يتحضر وأما أن يطلق فأن لم يحضر ولم

يطلق طلق عليها الحاكم الا ان ترضى بذلك و معنى الاجتهاد بلا اجل ..... ( او سرمد العبادة ) اى دوامها بقيام الليل وصوم النهار و ترك زوجته بـ لا وطأ فيقال له اما ان تاتيها او يطلقها او يطلق عليك بلا ضرب اجل ايلاء . (١)

ایلاء سے مربوط ایک متلہ یہ ہے کہ'' جماع'' صرف ایک ہی د فعہز وجہ کا حق ہے یااس میں تعدد اور تکرار بھی اس کاحق ہے؟ پھر اگر تعدد زوجه کاحق ہے توبیحق قضاء ہے یاصرف دیائ ہے؟ اوراگر اس کا بیت قضاء ہے توایااس کی عدم ادائیگی پرزوج تفریق کا مطالبہ كرنے كاحق ركھتى ہے يانہيں؟

(لفظ ''جماع'' کے تحت اس پر گفتگوہوگی)

"ایم" کے معنی کیا ہیں؟ اس میں تھوڑا سااختلاف ہے، عافظ ابن جر کہتے ہیں کہ اس کے اصل معنی " شوہر دیدہ" عورت کے ہیں، یعنی وہ عورت جو کی شوہر سے گذر چکی ہواوراب شوہر کی موت یا طلاق کی وجہ سے بن شو ہر کی ہو، کیکن اکثر علاء کی رائے ہے کہ اس کا اطلاق ہراس عورت یا مرد پرہوتا ہے جن کے شوہریا ہویاں نہ ہوں ، جاہے وہ کواری موں یا شوہرویدہ ،اس کی طرف علماءاحناف کار جحان ہے ، اس کا اطلاق مرووعورت وونوں پر ہوتا ہے،خود قرآن مجید میں بھی پہلفظ ایسے ؟ عام معنی میں استعمال ہوا ے، (النور: ٣٢) اس كى جمع ايا يم اورايا مى وونوں بى آتى بيس\_(٢) اسلام میں تجرد کی زندگی بسر کرنا ناپندید، عمل ہے،اس لئے کہاس طرح انسان قانون فطرت اور تقاضاء فطرت ہے بغاوت كرتا ہے اور يه بغاوت اكثر اوقات اس كومعصيت اور گناه كے

(۱) الشرح الصغير ۲۰/۹۲۳ -۹۲۳

۱۲۲ (۲) القاموس المحيط :۲۰۳/۱،بدل المجهود :۳۵/۳ محكم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مكتبہ

دروازہ پر بہنچادی ہے، یہی وجہ ہے کہ خود آپ ﷺ نے حضرت خدیجہ کی وفات کے تھوڑ ہے ہی وقفہ کے بعد حضرت سودہ سے نکاح فرمایا اور آپ ﷺ نے جن از واج سے نکاح فرمایا ان میں سے اکثریوہ یا مطلقہ تھیں۔

جن نداہب میں تجرد اور رہانیت کو ندہب اور خدا پرتی کا اعلیٰ معیارت لیم کیا گیا ہے وہاں چور دروازہ سے جس طرح برائیوں کا ارتکاب ہوتا ہے اور فطرت نے ان سے جو تنگین انتقام لیا ہے اس کے لئے عیسائی کلیساؤں اور ندہبی پادر یوں کی اخلاقی تاریخ دیکھی جاسکتی ہے کہ اس پر حیوانیت کو بھی عرق آلود ہونے کا حق حاصل ہے۔

# ایان

"ایمان" امن سے ماخوذ ہے، ایمان کے معنی امن دینے کے ہیں، کی بات پرایمان لانے کا مطلب سے کدال شخص نے اس کو تکذیب اور تردید سے مامون کردیا ہے، ای مناسبت سے ایمان کوایمان کہتے ہیں۔

## ايمان كى حقيقت

ایمان کی حقیقت کیا ہے؟ یہ بسیط ہے جس میں اجزاء نہیں ہیں ، یا مرکب ہے اور مختلف اجزاء سے مل کرایمان بنتا ہے؟ اس میں مسلمانوں کی مختلف جماعتوں کے درمیان اختلاف ہے۔

احناف، مرجیہ، جمیہ اور کرامیہ کے نزدیک ایمان بسیط ہے، جمیہ کے نزدیک ایمان بسیط ہے، جمیہ کے نزدیک کا نام ہے، چاہ جمیہ کے نزدیک ایمان محض معرفت خداوندی کا نام ہے، چاہے دل سے خداکی تقدیق ہویا نہ ہو، کرامیہ کا خیال ہے کہ ایمان محض زبان سے قو حید کا اقرار کرنے کا نام ہے خواہ دل سے اس پریقین ہویا نہ ہو، احناف اور مرجیہ کے نے دیکھا ایمان قاب سے تھید ایک کی

نام ہے، البتہ مرجیہ کے نزدیک اس تصدیق قلبی کے بعد اقرار باللمان اورعمل کی نہ ضرورت ہے اور نہ کوئی اہمیت، جب کہ احناف کے نزدیک عمل اور بوقت ضرورت اقرار بھی ضروری ہے، اس سے گریز معصیت اور گناہ ہے۔

ابسوال یہ ہے کہ تصدیق ہے کیا مراد ہے؟ تصدیق کے معنی اگریفین آنے کے ہیں تو ظاہر ہے کہ یہ ایک اضطراری اور غیر افتیاری عمل نہیں ہے، جب کہ ایک انتیاری عمل نہیں ہے، جب کہ ایک ایک آئی گئی ہے اس لئے فقہاءا حناف کو تصدیق کی تعریف کرنی پڑی، صدر الشریعہ کا خیال ہے کہ تصدیق کی دو تسمیں ہیں، شرعی اور اصطلاحی تصدیق شرعی ہے ایسی تصدیق مراد ہے جس میں تصدیق کے ساتھ ساتھ سلیم ظاہر ہے کہ قلب کا ایک کسی اور اختیاری فعل ہے، تفتاز انی کا خیال ہے کہ تصدیق کہتے ہی اس کو ہیں جس میں یقین کے ساتھ ساتھ سلیم بھی ہو، مولا نا انور شاہ کھی ہی ہو، مولا نا انور شاہ کھی ہی ہو، مولا نا انور شاہ کھی ہی ہی ہی ہی ہی ہی اس مسئلہ کی خوب وضاحت کی ہے، شاہ کشمیری نے دولفظوں میں اس مسئلہ کی خوب وضاحت کی ہے، فرماتے ہیں کہ ' ایمان مانے کانام ہے نہ کہ صرف جانے کا۔

دوسرے گروہ کا خیال ہے کہ ایمان مرکب ہے اور تین اجزاء سے مل کر وجود میں آتا ہے، تقدیق، اقرار عمل، اس کمتب فکر سے محدثین ، خوارج اور معتزلہ وابستہ ہیں، تاہم اس اُصول کی تشریح وقوضیح میں ان کے درمیان بنیادی اور جو ہری فرق ہے۔

محدثین کے نزدیک ایمان کا مدارتقدیق پر ہے، اقرار اور
عمل تکمیلی اجزاء ہیں ، البتہ معتزلہ کے نزدیک ایمان و کفر کے
درمیان واسطہ مانا گیا ہے، اس کئے کہ کبائر کے ارتکاب اور فرض
کے ترک پر انسان دائرہ ایمان سے خارج ہوجا تا ہے اور دائرہ کفر
میں داخل نہیں ہوتا جب کہ خوارج کے یہاں ایمان و کفر کے درمیان
کوئی اور واسط نہیں ، اس لئے کبائر کے ارتکاب اور فرائض کے ترک
وضوعا کہ نے پر انسان مسلم ان یاتی نہیں پر ہتا اور کا فرہوجا تا ہے۔

جن لوگوں نے عمل کو ایمان کا جزء مانا ہے، ان کے چیش نظروہ حدیثیں ہیں جن میں اعمال پر ایمان کا اطلاق کیا گیا ہے اور کسی عمل کے حرک کو نفر سے تعبیر کیا گیا ہے، احناف کے دلائل پر جواعمال کو ایمان کا جزء اور حصہ تسلیم نہیں کرتے سب سے تفصیل اور قوت کے ساتھ بدرالدین عینی نے گفتگو کی ہے، اس کے بعض جھے اختصار کے ساتھ ذکر کئے جاتے ہیں :

ا) قرآن مجید میں متعدد مقامات برایمان کاعمل صالح پر عطف کیا گیاہے، المذیب المنوا و عملوا الصلحت ، اور عطف عربی قاعدہ کے مطابق دو چیزوں کے ایک دوسرے سے الگ مونے کوبتلانے کے لئے آتا ہے۔

ہی قرآن میں بعض اُمور پڑعمل کے لئے ایمان کوشرط قرار دیا گیاہے،من یعمل من الصالحات و هو مومن ،اورشرط اورشروط میں مغایرت ہوا کرتی ہے۔

س) قرآن مجید نے ایمان کامکل قلب کوقر اردیا ہے نہ کہ اعضاء اور جوارح کو، لما ید خل الایمان فی قلوب کم ، قلب سے مرف تقدیق ہی کا تعلق قلب سے نہیں ہے، المال کا تعلق قلب سے نہیں ہے، بلکہ اعضاء وجوارح سے ہے۔

۳) عمل جزوایمان ہوتا تو معصیت اور ایمان ایک جگه جمع نہیں ہوسکتا ؛ اس لئے کہ کوئی چیز اپنی ضد کے ساتھ اکھانہیں ہوسکتی ،لیکن قرآن کے بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ معصیت کے ارتکاب کے باوجودایمان باتی رہتا ہے،وان طانہ فتسان من المعقومین افتتلوا۔

۵) قرآن میں مختلف مواقع پرمسلمانوں کوصفت ایمان سے متصف اور مخاطب کرنے کے بعد پھرعمل کی تلقین کی گئی ہے، اگرعمل برزوایمان ہوتا تو ایمان سے متصف کرنے کا مطلب بیہوا کیدوہ ان اعمال کا پہلے ہی سے پابند ہے، ان حالات میں پھرعمل کی سے بابند ہے، ان حالات میں بھر ہوں کی سے بابند ہے، ان حالات میں بھر ہوں کی سے بابند ہے، ان حالات میں بھر ہوں کی سے بابند ہے، ان حالات میں بھر ہوں کی سے بابند ہے، ان حالات میں بھر ہوں کی سے بابند ہے، ان حالات ہے ہوں کی سے بابند ہے ہوں کی سے بابند ہے، ان حالات ہے ہوں کی سے بابند ہے، ان حالات ہے ہوں کی سے بابند ہے، ان حالات ہے ہوں کی ہوں کی سے بابند ہے، ان حالات ہے ہوں کی ہوں کی سے بابند ہے، ان حالات ہے ہوں کی ہو

تلقین ایک بے معنی بات ہوجائے گ۔

۲) حدیث جرئیل اور بعض اور احادیث میں بھی ایمان کے متعلق صرف ان اُمور کا ذکر کیا گیا ہے جن کا تعلق تقدیق وسلیم سے ہے، جیسے تو حید، رسالت، آخرت، قر آن جھتاری، اعمال صالح کا ذکر ایمان کے ذیل میں نہیں ہوا ہے۔

2) عربی زبان کے عرف میں ایمان کا لفظ تصدیق ہی کے لئے بولا جاتا ہے، اعمال پراس کا اطلاق نہیں ہوتا۔

گرحقیقت بیہ کہ احناف اور محدثین کے درمیان اختلاف محض لفظی اور تعبیری ہے ور نہ ماٰل و نتیجہ کے اعتبار سے کوئی اختلاف نہیں ، محدثین عمل کو ایمان کا جزء تھیلی مانتے ہیں اور کہتے ہیں کہ کمال ایمان کے لئے عمل شرط ہے اور احناف عمل کے ایمان کجزء تقویی ہونے کے مشکر ہیں اور کہتے ہیں کہ اعمال پرنفس ایمان موقوف نہیں ، ہونے کے مشکر ہیں اور کہتے ہیں کہ اعمال پرنفس ایمان موقوف نہیں ، ترک عمل محدثین کے نزدیک موجب کفرنہیں اور عمل کی اہمیت اور ضرورت سے احناف کو انکار نہیں ، اس لئے یہ کھن تعبیر کا اختلاف ہے اور بیا ختلاف بھی حالات وزیانہ کے نقاضوں پرمنی ہے۔

امام ابوحنیفہ یے زبانہ میں اہل سنت کا مقابلہ معز لہ سے تھا جو عمل کو ایمان کا ہز ، قرار دیتے تھے اور تارک عمل کو دائر ہ ایمان سے خارج تصور کرتے تھے ، اس لئے امام صاحب نے عمل کی ہزئیت کا انکار فر مایا ، جن محد ثین نے اعمال کی ہزئیت کا اثبات کیا ہے ان کا سابقہ سرجیہ سے تھا جن کے زدیک اعمال کی کوئی اہمیت ، ی نہیں تھی اس لئے انھوں نے اعمال کو جز وایمان قرار دیا۔

# ایمان میں کمی وزیادتی

ال مسئلہ سے ایک اور مسئلہ متعلق ہے، چوں کہ 'کیفیت یقین' الی چیز ہے جس میں کمی زیادتی نہیں ہوتی اور اعمال میں کمی زیادتی ہوتی ہے، اس لئے محدثین اور معتزلہ کے نزدیک ایمان میں کمی زیادتی

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ہوتی ہے،امام ابوطنیفہ سے فقد اکبرادرالعالم والمحعلم میں نقل کیا گیا ہے
کہ آپ ایمان میں کی زیادتی کے قائن نہیں تھے، بعض محققین کا خیال
ہے کہ امام صاحب کی طرف اس رائے کی نبیت قاضی ابو یوسف کے
شاگرد ابراہیم ابن یوسف نے کی ہے ، لیکن صحت کے ساتھ امام
صاحب کی طرف یہ نبیت منقول نہیں ہے، تاہم اسے تعلیم کر لیاجائے
تو بھی مضا کقہ نہیں ،اس لئے کہ یقین کاوہ کم سے کم درجہ جس پرنجات
موقوف ہے مکہ ال رہتا ہے ، البتہ ایمان کے آثار اور اس کے اجر و
ثواب میں کی اور اضافہ ہوتارہتا ہے، جہاں کہیں آیات وروایات میں

## ايمان واسلام

ایمان سے دوسرا قریبی لفظ''اسلام'' کا ہے، ایمان سے متعلق جو بحثیں کی جاتی ہیں، ان میں ایک سے ہیکہ ایمان واسلام کے درمیان ایے مفہوم ومصداق کے اعتبار سے پچھ فرق ہے یا نہیں اور فرق ہے تو کیا ہے؟

ایمان کی زیادت یااس میس کی کاذ کرہے وہاں یہی مراد ہے۔

قرآن وحدیث برنظر کی جائے تو تین مختلف باتیں معلوم ہوتی ہیں بعض مقامات پرایمان واسلام کاذکراس طرح آیا ہے کہ سحویا دونوں مرادف اور ہم معنی ہیں، چنانچدارشاد باری تعالیٰ ہے:

فاخرجنا من كان فيها من المؤمنين فما وجدنا

فيها غير بيت من المسلمين . يهال جن كومومن كها كيا بانحيس كوسلم سي بحى تعبير كيا كيا

بعض جگہاں طرح تعبیر کیا گیا ہے کہ گویا اسلام وایمان دو

على حده چيزي جيس : قَالَسَتِ الْآعُرَابُ امَنَا قُل لَّمُ تُوْمِنُوا وَللْكِنُ قُولُواً

اَسُلَمُنَا .

یہاں اعراب سے ایمان کی نفی کی گئی ہے اور ان کے لئے اسلام کو ثابت کیا گیا ہے، ایک حدیث میں ہے اسلام کا تعلق علانیہ اعمال سے ہواورا بمان کا قلب سے، الاسلام علانیة والایمان

فی القلب ۔

کہیں ایمان کوخود اسلام کا ایک حصر قرار دیا گیا ہے، آپ ﷺ

ے دریافت کیا گیا:ای الاسلام افسط ؟ (اسلام کا کونسائمل افسط ے؟) آپﷺ نے فرمایا:الله رایمان ۔ (ایسمان بالله )

افضل ہے؟) آپ بھی نے فر مایا: اللہ پرایمان۔ (ایسان باللہ)

اس لے حقیقت یہ ہے کہ ایمان و اسلام کا استعال مخلف مواقع پر مختلف مفہوم کے لئے ہوا ہے، بظاہرایا محسوں ہوتا ہے کہ اصلاً اعمال ظاہری کا نام اسلام اور تصدیق بلی کا نام ایمان ہے، اس کی تائید صدیث جرئیل ہے بھی ہوتی ہے جس میں نماز وغیرہ کو اسلام اور تائید ورسالت وغیرہ کو ایمان قرار دیا گیا ہے، بقول امام غزائی کے "الاہمان ھو التصدیق اور الاسلام ھو التسلیم" کیا تائی مفہوم کا یہ فرق اس وقت قائم رہتا ہے جب کہ ایک ہی جگہ دونوں الفاظ کا استعال ہوں آگر اسلام اور ایمان کے الفاظ تنہا تنہا استعال ہوں تو بھر یہ ایک دوسرے کے مفہوم کو شامل ہوتے ہیں، بقول حافظ ابن رجب ایک دوسرے کے مفہوم کو شامل ہوتے ہیں، بقول حافظ ابن رجب منبی کے "ذا اجتمعا افتر قا و اذا افتر قا اجتمعاً"۔(۱)

ابراء

ایماء کے منی اشارہ کرنے کے ہیں۔

اشاره سے نماز

شریعت میں نماز کو اتنی اہمیت دی گئی ہے کہ اگر آ دی کو کوئی مجبوری اور معذوری درپیش ہوتو بھی ممکن حد تک جس طرح ممکن ہو

(۱) ملخص از: فتح البارى، عمدة القارى، فيض البارى و فتح الملهم تفميل ك لئة دكورماً فذ سرجوع كياجا سكّا به-

بینه کرای طرح اشاره سے نمازادا کی۔(۳)

# اشاره سے نمازیر صنے والے کی امامت

جولوگ رکوع اور سجدہ کرنے پر قادر ہوں ان کے لئے محض اشارہ سے پڑھنے والے کی اقتداء کرنا درست نہیں ، البتہ امام اور مقتدی دونوں اشارہ سے نماز پڑھنے والے ہوں تو پچھمضا کقہ نہیں ، اور یہ بات بھی جائز نہیں ہوگی کہ بیٹھ کراشارہ سے پڑھنے والاختص اس امام کی اقتداء کرے جولیٹ کراشارہ سے اپنی نماز اداکر رہا ہے۔ (م)

0000

نمازادا کرنے کا تھم دیا گیا ہے، اگر کھڑے ہونے پرقادر نہ ہوتو بیٹھ کر پڑھے ادر کو کا وجدہ کمکن نہ ہوتو اشارہ پراکتفاء کرے، البتہ اشارہ ہے ادا کیا جانے والا مجدہ رکوع کے مقابلہ زیادہ بست ہونا چاہئے، بیہ جائز نہ ہوگا کہ سرجھکانے کے مقابلہ زیادہ بست ہونا چاہئے، بیہ جائز نہ ہوگا کہ سرجھکانے کے بجائے کوئی چیز او پر کو اٹھالی جائے، اے چہرے سے لگالیا جائے اور اگر بیٹھنا بھی ممکن باتی نہ رہے تو تھم بیہ چست کے بیائی فار کے، اس کی دوسری صورت ہو سکے اور اشارہ سے رکوع مجدہ ادا کرے، اس کی دوسری صورت بیٹھی ہوسکے اور اشارہ سے رکوع مجدہ ادا کرے، اس کی دوسری صورت رکھے، لیکن امام ابو ضیفہ ہے کہ بجائے کروٹ لیٹے اور چہرہ قبلہ رُخ رکو ہے۔ پھراگر سرے اشارہ کرنا ممکن باتی نہ رہے تو نماز مؤخر کردے، پھراگر سرے اشارہ کرنا اگر سرے اشارہ کے اشارہ سے نماز نہیں ہوتی۔

اگر نماز کھڑے ہوکریا بیٹھ کر شروع کی اور پھر بعد کو پچھالیا عذر پیش آگیا کہ اشارہ سے نماز کی شکیل کرنی پڑی تو پچھ مضا گقہ نہیں ،نماز ہوجائے گی۔(۱)

## برہنہ تن کی نماز

اگرایک آ دمی اییا ہو کہ تن ڈھانکنے کے لئے اس کے پاس بالکل کپڑانہ ہوتو ایسی صورت میں برہنہ حالت میں نماز ادا کرےگا ادرینماز بھی اشارہ سے ادا کی جائے گی۔(۲)

چنانچے حضرت عبداللہ بن عباس کے اور عبداللہ ابن عمر کے اے مروی ہے کہ نظے آدی کو بیٹھ کراشارہ سے نماز اداکرنی چاہے اور حضرت انس کے سے مروی ہے کہ اصحابِ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو سمندری سفر میں ایک دفعہ اس کی نوبت آئی تو انھوں نے علیہ وسلم کو سمندری سفر میں ایک دفعہ اس کی نوبت آئی تو انھوں نے

<sup>(</sup>r) الهدايه: ا/ 90، باب شروط الصلوة ، المغنى : ۳۳۳/۱

<sup>(</sup>۱) الهدايه: اعباب صلوة المريض ، المغنى: ٣٣٦/١

<sup>(</sup>٣) الكفايه على الهدايه ١١/١٥

"ب" داخل کی جاتی ہے ، اس کو" مثن" سمجھا جاتا ہے۔(۳)

س - مجھی وجداور سبب کے معنی میں آتا ہے "ولم اکن بدعاء ک رب شقیا" (مریم ۳) یہاں" وعا" پر"ب" وجداور سبب کے معنی میں ہے۔ (۳)

وجاور مین میں ہے۔ (۱)

المحتاب من اللہ تعالی کا ارشاد ہے: '' و من اهل

المحتاب من ان تأمنه بقنطار یؤ دہ الیک و منهم

من ان تامنه بدینار لایؤ دہ الیک ''(العران: ۵)

''الل کتاب میں بعض وہ ہیں کداگران کو آپ رہی الی مال

کیر پرامین بنا کمیں ہو بھی اداکردیں ،اور بعض وہ ہیں کہ اگران کو آپ رہی الی مال

ان کو ایک دینار پرامین بنا کمیں تو والی نہ کریں'' ، یہاں

''بقطار''اور' بدینار' کی''ب'ای معنی میں ہے۔

''بقطار' اور' بدینار' کی''ب'ای معنی میں ہے۔

مریس ہوتے ، جیسے: 'و ما انت بمؤ من لنا ''(آپ ہم بیل کہ بیل کر بیل کی بیل کر بیل کو گی معنی اس فقرے کا معنی اپنی جگہ برقرار کی گیا۔ برقرار کی گیا۔ برقرار کی گیا۔ (آپ ہم کہ بیل کی گیا۔ برقرار کی گیا۔ دو)

لیکن اس بارے میں اختلاف ہے کہ'' ب''تبعیض کے لئے آتا ہے یانہیں؟ لینی بھی'' کے معنی میں ہوتا ہے، یا نہیں؟ احناف کے یہاں'' ب بعض کے معنی میں نہیں آتا ہے۔

"ب" عربی زبان اور تواعد کے لحاظ سے ان حروف میں سے ہے کہ جس لفط پر داخل ہوجاتا ہے، اس کے آخری حرف کو "زیر" (جر) ویدیتا ہے، گر اس لفظی عمل کے ساتھ ساتھ دہ مختلف معنوں کا فائدہ بھی دیتا ہے، ای لئے اسلام کے اصول قانون میں اس کو "حروف معانی" میں شار کیا گیا ہے۔

'' ب' جن معانی کے لئے آتا ہے ، ان میں سے بعض متفق علیہ ہیں ،اوروہ سے ہیں:

ا - الصاق کے لئے ، الصاق سے مراد ایک چیز کا دوسری چیز سے متصل، یا متعلق ہونا ہے (۱) جیسے: ''مورت بوجل'' (میں ایک مخف کے ساتھ گذرا) یہاں ''ب' نے ساتھ ہونے کامعنی پیدا کردیا ہے۔

۲ - دوسرے استعانت ، مدد چاہنے اور مدد لینے کے معنی میں ، جس چیز ہے مدد لی جاتی ہے ، وہ عام طور پر آلداور' ذریعہ' کے درجہ کا ہوتا ہے ، اس لئے جہاں کہیں یہ معنی لئے جاتے ہیں ، وہاں' ب' آلہ پر داخل کی جاتی ہے جیسے : ''قطعه بیال سکین'' (اس کوچیٹری کے ذریعہ کا ٹا) (۲) یہی وجہ ہے کہ خرید وفر وخت میں چونکہ '' مبیع'' اور' سود ہے' کی حیثیت مقصود کی ہوتی ہے ، اور'' ٹمن'' اور'' قیمت'' کی آلہ اور ذریعہ کی ،اس لئے خرید وفر وخت میں جس پر

<sup>(</sup>۱) تعليق الشئ و اتصاله به ، تيسير التحرير :۱۰۴/۳ المفر دات :۲۰

<sup>(</sup>۳) ردالمحتار :۲۰۳/۳

<sup>(</sup>٣) وقد ترد بمعنى من اجل، اصول الفقه الاسلامي، للدكتور وهبة الزحيلي :٣٩٩/١

<sup>(</sup>۵) المفردات:۲۰

علامہ ابن ہمام کا خیال ہے کہ عربی زبان کے محققین نے اس سے انکار کیا ہے ، انہیں میں ابن جنی ہیں ، مشہور اصولی اور نحوی ابن برہان کہتے ہیں کہ بیا لیک الیمی بات ہے ، جو اہل عرب کے عرف اور رواج کے خلاف ہے۔ (۱)

البتہ یہاں بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ'' واسموا ہرؤسکم'' میں احتاف بھی پورے سر کے سے کے قائل نہیں ہیں ،سر کے بعض حصد (ایک چوتھائی) ہی کے سے کے قائل ہیں جواس بات کی دلیل ہے کہ'' ہی' سے یہاں'' بعض'' کے معنی مراد لئے گئے ہیں،احناف اس کا جواب دیتے ہیں کہ'' ہی' جب'' جب ''محل سے'' پر داخل کی جائے ، جیسا کہ اس آ بیت میں ہے ، تو معنی بیہوں گئے کہ'' الصقو البدیکم ہرؤ سکم'' کہ اپنے ہاتھوں کا سر کے استیعاب کا سے الصاق کرو ، الی صورت میں'' ب' سر کے استیعاب کا سے الصاق کرو ، الی صورت میں'' ب' سر کے استیعاب کا سے الصاق کرو ، الی صورت میں '' ب' سر کے استیعاب کا کے بھی بی حصہ کا تقاضا کرتی ہے کہ ہاتھوں کے بیش بی حصہ کا متعافی ہوتو سر پرسے کا استیعاب ہوتو سر کے بعض ہی حصہ کے سے کا کہ پورے سرکا ، اس لئے ہم کے بیش بی حصہ کے سے کا کل ہیں۔ (۱)

احنان کی دلیل میرجی ہے کہ '' من' کے '' بعض' کے معنی میں ہونے ہراتفاق ہے، اب اگر '' ب میں بھی بعض کا معنی ہوتو، اس معنی میں '' من' اور '' ب مترادف ہوجا کیں گے، دوسر سے '' ب مشترک ہوجا کیگا '' الصاق' کے معنی اور '' بعض' کے درمیان ، اس طرح '' ب کے معنی میں '' ترادف' ' بھی پیدا ہو جائے گا ، اور '' اشتراک' بھی اور '' ترادف' 'اور '' اشتراک' جائے گا ، اور '' اشتراک' بھی اور '' ترادف' '' اور '' اشتراک'

دونوں ہی خلاف اصل ہیں ،اصل یہ ہے کہ الفاظ میں نہ تر ادف ہواور نہ معانی میں اشتر اک\_(۳)

امام شافعی کے زویک 'ب' فعل لازم کے ساتھ آئے تو ''الصات ''کے معنی میں ہوگا ،اور فعل متعدی کے ساتھ ہوتو بعض کے معنی ہوگا ، جیسا کہ آیت نہ کورہ '' وامسحوا برؤسکم '' میں ، یہی رائے مشہورا ہل لغت اور علا نیخواصمعی ، فاری ،اورا بن مل کک وغیرہ کی ہے ،عربی اشعار میں بھی کثرت ہے اس کی نظیریں موجود ہیں ، ابو ذویب بنہ لی نے بادل کا ذکر کرتے ہوئے کہا ہے:

شربت بماء البحر ثم ترفعت.

بادل نے سمندر کے پانی سے پیا، پھر بلند ہوگیا۔ یہاں اگر'' بماء البحر'' کے'' ب'' کوبعض کے معنی میں نہ لیا جائے تو معنی یہ ہوں گے کہ بادلوں نے پورا سمندر پی لیا، جو ظاہر ہے غلط ہے۔۔۔۔اسی طرح ایک شاعرا پے محبوب کاذکر کرتے ہوئے کہتا ہے:

فلثمت فاها اخذاً بقرونها.

میں نے اس کے مند کا بوسہ لیا اور اس وقت میں اس کی چوٹی کیر اہوا تھا۔

یہاں بھی''بقرونہا'' پر'' ب' بعض کے معنی میں ہے(۴) ان کے علاوہ'' ب'' مجھی بیان ، معیت ، مقابلہ ، جوار ،شم اور ظرفیت وغیرہ کے معانی کے لئے بھی آتا ہے۔

<sup>(</sup>٣) حوالة سابق:٣٩٨

 <sup>(</sup>۱) فقد اتى اهل الوبر بما لا يعرفونه، تيسير التحرير: ۱۰۳/۲

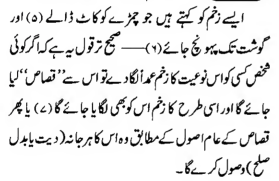
<sup>(</sup>٣) اصول الفقه الاسلامي للزحيلي:١٩٤٨

## تحت ذکر کئے جانچکے ہیں )

### بازی ("باز"یرنده)

"بإزامكا المرورنده يرندول ميس باس لے امام ابوطنيفة، شافعی اوراحیہ کے نزدیک حرام ہے(۳)اس کا جھوٹا مروہ ہے، قاضی ابو یوسف کی رائے ہے کہ اگر اس کو قیدر کھا جائے اور چوپنج کی نجاست کے نہ لگنے کا اطمینان ہوتو اس کا جھوٹا کر وہ بھی نہ ہوگا، صاحب مداریکا بیان ہے کہ مشائخ احناف نے ای رائے کور جی ريا - .... واستحسن المشائخ هذه الرواية. (٣)

# باضغیم (زخم کی ایک خاص صورت)



# ا ماطل

كسى معامله مين اليسے فساداور بكار بيدا موجانے كو كہتے مين كدوه معامله سرے سے درست بى ند ہو۔ جا ہے بياس كئے ہو

# (r) كشاف اصطلاحات الفنون :١٠١١ما

- (۲) عالم گیری :۱۲۲۱، ط:مصر
- (٢) ابو البركات دردير: الشرح الصغير: ٣٥٠/١٣

"بت" كمعنى كالمخ (قطع) كيآت بي،اس مناسب ے 'بات' ' كالفظ' 'طلاق بائن' كے لئے بولا جاتا ہے۔ ( طلاق بائن کی تفصیلات لفظان ابئن ' کے تحت ملاحظہ کی حاسكتي بس)

دیہات اور صحراء کو کہتے ہیں، امام ابو حنیفہ کے نزدیک دیہات میں نماز جعداور نماز عیدین نہیں ہے،اس مسئلہ پردالک اور نداہب کی تفصیل'' جعہ'' کے تحت ندکور ہوگی ۔۔۔ بیٹ ک ناپندیده صورتول میں ایک ' بیع حاضرللبادی' ، بھی ہے، جو حدیث کی ایک اصطلاح ہے۔(۱) (ملاحظہ ہو: بیع)

# باذق (ایک فاص شراب)

انگور کے ایسے ' رس' کو کہتے ہیں جس کا نصف سے کم حصه جلانے کی وجہ سے باقی ندر ہا ہواور نصف سے زا کد حصر فح ر ما ہو۔(۲) (تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو:اشربہ)

ایسے زومادہ اونٹ کو کہتے ہیں ، جوآ ٹھ سال پورے کر کے نویں سال میں قدم رکھ چکا ہو، (اونٹ کے احکام'' ابل' کے

- (١) حصول المامول: ١٣
  - (٣) رحمة الأمة: ١٥٥
- (۵) الفتاوي الهنديه: ۱۸۹/۸۸ مطوريوبند
- (٤) الفتاوي الهنديه :١٨٩٨١ والوبند

بإطل طريقه بركهانا

باطل حرام کے معنی میں بھی آتا ہے، جیسے: لا تا کلوا اموالكم بينكم بالباطل" (الترة:١٨٨) المل علم في كلما ب کہ باطل طریقہ بر مال حاصل کرنے کی دی صورتیں ہیں اور بیا تمام صورتیں حرام ہیں، البتدان کے احکام مختلف ہیں: (1) ڈیتی (٢) غصب (٣) چوري (٣) جيب كترى (۵) خيانت (٢) سود (٧) دوسرے كى حق تلفى يا غلط وعوىٰ كر كے مال كا حصول (۸) جوا (۹) رشوت (۱۰) خرید وفروخت میں دھوکہ د بى ـ (٣)

الطنبر

میمون بن دیصان نے جو' قداج'' کے نام سےمعروف ہوا اس فرقہ کا بانی ہے ، مامون الرشید کے زمانہ میں اس فتنہ کا آغاز ہوااورمعتصم کے زمانہ میں یہ بہت کھیل گیااورایک زمانہ تک اس نے اپنی سازشوں کے ذریعہ عالم اسلام کوزبر دست اضطراب میں متلا رکھا،اران کے علاقہ سے بیفرقہ پیدا ہوا، جو اسلام سے سلے جوسیت کا گڑھ تھا، جوسیوں کی طرح" إطنية بھی کا ئنات میں دوطاقتوں کوشلیم کرتے تھے،ایک' خدا'' کوجو '' خیر'' کوانجام دیتا ہے، دوسرے شیطان یانفس کو جو''شر'' کو، اور بید دونوں ہی سات ستاروں کی مدد سے عالم میں تصرف كرتے ہيں،آگ كايہ بہت احر ام كرتے تھے،ايك باطني ابن ز کریا طامی کا حکم تھا کہ جو ہاتھ ہے آگ بچھائے ،اس کے ہاتھ

کہ جومعاملہ کررہاہے وہ اس کا اہل ہی نہ ہو،مثلا نا بالغ بچہ کی تیج ماصا حب معامله تواس کا اہل ہو، کیکن جس چنز کومعاملہ کی بنیا داور اساس (محل ) بنایا جار ہا ہے وہ درحقیقت اس کی متحمل نہیں ہو، مثلاً كسي آزاد آدمي كوفروخت كيا جائة تيخريد وفروخت فقدكي اصطلاح میں'' باطل'' ہوگی کیوں کہ سی آ زاد آ دمی کوخر پدااور پیچا نہیں جاسکتاہے۔(۱) باطل وفاسد كافرق

اكثر فقهاء نيز مالكيه شوافع اور حنابله كے نز ديك معاملات میں بھی باطل اور فاسد کے درمیان کوئی فرق نہیں ہے، لیکن احناف نے ان دونوں میں فرق کیا ہے۔(۲)

"باطل" اور" فاسد" كے احكام ميں فرق بيہ ہے كه 'باطل" معامله عام حالات مين كسي حكم كا باعث نهيس بنيّا ، جبكه " فاسد " معاملات اینے فساد اور بگاڑ ، نیز معصیت ہونے کے باوجوداینی جلومين بعض احكام ركھتے ہيں،مثلاً بيج اگر باطل ہوتو اس كا پچھ تھم نہ ہوگا ،اورا گرخر پدارالیں بیچ میں سامان پر قبضہ کر لے تو بھی وہ اس کا مالک نہ ہوسکے گا ،اس طرح '' نکاح باطلی' کے بعدوطی سےنسب ٹابت نہ ہوسکے گا، جبکہ ' بیع فاسد' میں سودے پر قبضہ اور کسی وجہ ہے اس کے نا قابل واپسی ہونے کی صورت میں خریداراس کا بالک ہوجائے گاای طرح نکاح فاسد کی صورت میں پیدا ہونے والے بچہ کا نسب مردسے ثابت ہوگا۔ (مخلف' باطل معاملات کے احکام کی تفصیل کے لئے

ملاحظه مو، بيع ، نكاح ، ميه ، اجاره )

<sup>(</sup>٢) الفقه الاسلامي وادلته ٢٣٧/٣

<sup>(</sup>۱) سيد شريف جرجاني : كتاب التعريفات:۱۹

<sup>(</sup>٣) القوانين الفقهية: ٣٣٠

کاٹ دئے جاکیں اور جوزبان سے پھونک کرآگ بجھائے،
اس کی زبان تراش لی جائے، بٹی اور بہن سے نکاح جائز تھا،
لواطت جائز تھی، شراب نوشی حلال تھی، دنیا کے قدیم ہونے کے
قائل تھے، شرائع کے مشر تھے، دنیا کی نعمتوں کو جنت اور نماز،
روزہ، حج وجہاد کوعذاب قرار دیتے تھے، ارکان اسلامی کی تاویل
کرتے تھے، کہتے تھے کہ نماز سے مرادان کے امام کی اطاعت
ہے، حج سے امام کی زیارت اور خدمت اور روزہ سے امام کے
راز ہائے درول کو نہ کھولنا وغیرہ۔(۱)

ظاہر ہے کہ بیتخت بددین اور زندیق فرقہ ہے اور دائرہ اسلام سے باہر ہے، اس لئے اس کے احکام عام مشرکین کی طرح ہیں، ندان کا ذبیحہ طلال ہے، اور ندان کی عورتوں سے نکاح درست ہے، علامہ اسفرائنی کا بیان ہے:

"وليست الباطنية من فرق ملة الاسلام بل هي من فرق المجوس" (r)

بائل

وہ مخص یا جماعت ہے جو کسی معصیت اور گناہ کے بغیراس "ام المسلمین" کی اطاعت سے دست کش ہوجائے،جس کن" امامت" ازروئے شرع محقق ہو چک ہے (۲) ابن قدامہ نے باغی کی مختلف صورتیں ذکر کی ہیں ، اول میہ کہ کوئی گروہ امیر کی اطاعت سے انکار کردے اور ان کے پاس اپنے اس عمل کے اطاعت سے انکار کردے اور ان کے پاس اپنے اس عمل کے

لئے کوئی سیح یا غلط دلیل اور سبب موجود نہ ہو،ان کا تھم وہی ہے جو راہزوں کا ہے دیکھیے: ' حراب' دوسری صورت ہیہ ہے کہ کچھا یہے لوگ بعناوت کریں جو اپنے پاس کوئی دلیل اور سبب بھی رکھتے ہوں ، لیکن ان کی کوئی قوت نہ ہواور صرف چند آ دمی ان کے ساتھ ہوں ، ان کی کوئی قوت نہ ہواور صرف چند آ دمی ان کے ساتھ ہوں ، ان کا بھی وہی تھم ہے ، جوراہزنوں کا ہے ، تیسرا گروہ ' خوارج' ' کا ہے (۳) جو صحابہ فریش کی تیفر کرتے ہیں اور بہت سے مسلمانوں کے خون اور مال کو طلال سیحقتے ہیں ، امام ابو صنیفہ امام شافع تی اور اکثر فقہاء کے نزد کیا ہیہ باغیوں کے سماتھ ، اور جو معاملہ ان کے ساتھ کیا جائے گا ، وہی باغیوں کے ساتھ ، اور جو معاملہ ان کے ساتھ کیا جائے گا ، وہی باغیوں کے ساتھ ، نافر مائی کرجا ئیں اور قوت و شوکت حاصل کرلیں (۵) ان کے نافر مائی کرجا ئیں اور قوت و شوکت حاصل کرلیں (۵) ان کے احکام حسب ذیل ہیں :

باغیوں سے کب جنگ کی جائے؟

باغی اگر موجودہ حکومت کو معطل کر دینا چاہیں ، یااس کی اطاعت چھوڑ دیں ، یا کوئی واجی حق ادا کرنے سے انکار کر دیں ادر بیسب کچھ کی دلیل اور تاویل کی بنا پر ہو، نیز انہوں نے اتن قوت حاصل کر لی ہو کہ ان کو اصلاح پر آمادہ کرنے کے لئے جنگ ناگزیر ہوجائے تو اولا حکومت مصالحتی اقد ام کرے کہ ان کی جائز شکایات کا از الد کرے ، ان کی غلط بنی کو دلیل سے آشکار کرے ، ادر اس طرح اگر وہ حکومت سے وفاداری پر آمادہ ہو جائیس تو ان سے درگذر کرے اور اگر ان اصلاحی اقد امات کا وہ

<sup>(</sup>١) عبدالقاهر اسفرانني : الفرق بين الفرق ، الفصل السابع عشر : ٢٩١-٢٩٦، ملخصاً (٢) حوالة مابق:٢٢

<sup>(</sup>٣) الاستناع من اطاعة من ثبتت امامته في غير معصية وعلى هامشه ولو تاويلاً ، الشرح الصغير ٣٢٧/٣

<sup>(</sup>٣) اليك خاص فرقة جوحفرت على اورامير معاويةٌ دونون كتبعين كوكا فرقر ارديتاتها (۵) المعنبي: ٩/٥

منفی جواب دیں اور اپنی سرتا بی پراڑے رہیں ، تو اب ان کے ظلاف جنگی اقدام کیا جائے ، اس کے بعد بھی اگر وہ تا ئب ہو جا ئیں تو ان سے لڑائی موقوف کردی جائے اور کسی بھی صورت ان کوکا فراور اسلام وایمان سے خارج قرار نددیا جائے۔ جنگ میں نرم رویہ

چونکەاس جنگ كامقصد "جنگ" نہيں ہے بلكەد فع شراور مسلمانوں کی اجماعی ہیئت کا استحکام اور اس کی تقویت ہے،اس لئے حتی الوسع جنگ ہے احتر از کیا جائے اور جنگ میں بھی ممکن حدتک بخت گیررویها ختیارنه کیاجائے جو بھاگ جا کمیں اور ہتھیار ڈال دیںان کے دریے نہ ہوا جائے ، قید ہونے والے بچوں اور عورتوں کو اختتام جنگ کے بعدر ہا کردیا جائے ،ضعفوں کوتل نہ کیا جائے ،اگر باغیوں کے لئے کمک موجود ہوتو زخیوں کو بھی قتل کیا جاسكتا ہے، تاكدان كى طاقت ثوث سكے اور بھا گنے والوں كا تعاقب کیا جائے اورا گر باغیوں کے لئے کمک نہ ہوتو زخیوں اور راہ فراراختیار کرنے والوں پرکوئی کاروائی نہ کی جائے ، (۱) اگران ی عسری قوت پامال ہو جائے اور وہ منتشر ہوجا کیں تو جنگ روک دی جائے اور خطرناک ، اندھا دھند نقصان پہونچانے والے آلات حرب مثلامنجنیق ، آگ وغیرہ کا استعال ناگزیر حالت کے بغیر نہ کیا جائے (۲) ان کے مقالبے میں کا فروں کا تعاون شدید مجبوری کے بغیر ندلیا جائے۔ (۳)

## باغيول كےتصرفات

معتبر (عادل) باغیوں کی گواہی مقبول ہوگی ، جن علاقوں میں ان کوغلبہ حاصل ہوجائے اور وہاں ان کی طرف سے قضاۃ کا تقر رعمل میں آجائے ، وہاں ان قاضیوں کا وہ فیصلہ جوحق وعدل کے مطابق ہواور کتاب وسنت نیز واضح قیاس کے خلاف نہ ہو نافذ العمل ہوگا ، اگر ان کی طرف سے متعین عاملوں نے زکوۃ وصد قات اور عشر وخراج وغیرہ کی رقم وصولی کرلی ہو، تو باغیوں کی سرکو بی اور حکومت کے دوبارہ اقتد ار حاصل کرنے کے بعد ان سے از سرنو بہرتمیں وصولی نہ کی جا کیں گی ۔

مفسدين كخصوصي احكام

البتہ ''مفیدین' جن کوتوت حاصل نہ ہویا توت تو حاصل ہو جائے ، مُرحکومت سے اختلاف کے لئے کوئی بنیاد نہ ہو، ان کے مقرر کردہ قاضوں کے فیصلے اور عاملوں کی طرف سے وصول کی جانے والی زکو ق وغیرہ کا کوئی اعتبار نہ ہوگا، جنگ کے سلسلے میں ان کے بھی وہی احکام ہول گے۔(۳)

# باکره (کنواری لاکی)

" بکارت" عورت کے اس پردہ معصمت کو کہتے ہیں ، جو کنواری لڑکی کی شرمگاہ میں ہوتا ہے، اور عموماً جنسی ارتباط اور عمل کے بعدوہ جا ک ہوجا تا ہے، اس طرح لفت میں جن عور توں کا

<sup>(</sup>۱) هدایه:۲/۵۸۹

<sup>(</sup>۲) ہمارے زمانہ میں توب، ٹینک اور فضائی بمباری وغیرہ اس میں واخل ہے، سرتب

<sup>(</sup>٣) ائن قدامك الفاظين، دفعوا باسهل مايد فعون به ، المغنى: ٥/٩

<sup>(</sup>٣) ملخص و مستفاد از: 'تحرير الاحكام في تدبير اهل الاسلام' لابن جماعة (ترجمه) مطبوعا اللك پياشتگ دير آباد ٢٣٣٠-٢٦٣٠ وهذايه 'باب البغاة') والمغنى "كتاب قتال اهل البغي ": ٩

یہ پردہ موجود ہو دہی '' باکرہ'' کہلاتی ہے، لیکن ای زمرہ میں فقہاء نے ان عورتوں کو بھی رکھا ہے، جن کو کھر تہ چیش ، درازی عمر ، علالت یا کود نے وغیرہ کی وجہ سے یہ پردہ باقی ندر ہا ہو، گوکی مرد سے جنسی ملاپ کی نوبت نہ آئی ہو (۱) — امام ابوطنیفہ کے یہاں اس مسئلہ میں ذرااور بھی توسع ہے اور وہ عورت بھی باکرہ ہی ہے جس کا پردہ عصمت زنا کی وجہ سے چاک ہوگیا ہو، اور اس کا زانیہ ہونا عام طور پرمشہور نہ ہو، یہاں لئے کہاگر اس کو کنواری لڑی کے حکم میں ندر کھا جائے تو اس کا زنا کار اور فاجرہ ہونا ساج میں شہر ت اختیار کرے گا اور گناہ کی تشہیر اسلام میں ہونا ساج میں شہر ت اختیار کرے گا اور گناہ کی تشہیر اسلام میں ایک ناپند یہ ہات ہے۔ (۲)

امام شافعی ی نزویک زانید "شادی شده" کے حکم میں ہوگی اوراس کے لئے ضروری ہوگا کہ صراحت رضامندی کا اظہار کرے۔(۳)

## نكاح كى اجازت

باکرہ عورتوں کے احکام میں یہ ہے کہ اگر باپ اور دادااس سے اس کے نکاح کی رضامندی معلوم کرنا چاہے تو صرف صراحت کے ساتھ رضامندی کا اظہاراس کے لئے ضروری نہیں ، بلکہ فاموثی ، یا سکر اہٹ ، یا اس طرح رونا ''جونا لیند یدگی کوئیس ، بلکہ الل فانہ سے جدائی کے صدمہ کوظا ہر کرتا ہے''کافی ہے، اور اس کو تکاح پر رضامندی سمجھا جائے گا، جیسا کہ حدیث میں ہے: ادفعا صماتھا، (۳) (اس کی فاموثی ہی اس کی طرف سے ادفعا صماتھا، (۳) (اس کی فاموثی ہی اس کی طرف سے

اجازت ہے) اور بیخصوصی رعایت کنواری لڑکیوں کی شرم وحیا اوران کے خاص فطری تقاضوں کے پیش نظر ہے۔ باری کی تقسیم

اگرایک شخص نے ایک بیوی کی موجودگی میں کسی کنواری لڑی سے نکاح کیا ، تو اس نئی بیوی کا بیچق ہے کہ اس کے پاس مسلسل ایک ہفتہ شب گذاری کی جائے اور پھر اس کے بعد دونوں بیویوں کے درمیان راتوں کی تقسیم عمل میں آئے ۔ گرامام ابوصنیفہ کے نزدیک بیسات ون آئندہ اس کی باری سے منہا کرلئے جا کیں گے (۵) اکثر فقہاء کے نزدیک بیسات دن باری کے حساب سے مشتی ہوں گے۔(۱)

زنا کی سزا

کنوارے مرداور عورت کے لئے زنا کی سزا سوکوڑ ہے،
اورا گرغلام ہوں تو اس کا نصف یعنی بچاس کوڑ ہے،
شدہ مرد وعورت کو سنگسار کیا جائے گا، بیرائے امام ابوصیفی کی
ہے، شوافع کے نزدیک آزاد کنوارے زانی کو جلاوطن بھی کیا
جائے گا۔(2)

تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: (حد ہتخریب)



''بالغ''ال مخض كوكت بي جوا في عمر كے لحاظ سے احكام شرى كا مكلف موجائے (بالغوں كے احكام، بلوغ كى عمرادراس

<sup>(</sup>٢) حوالة سابق

<sup>(</sup>٣) نسائى، عن ابن عباسٌ :٧/٢، باب استيذان البكر في نفسها

<sup>(</sup>٢) كتاب الفقه على المذاهب الاربعه ٢٣٣/٣:

<sup>(</sup>۱) هداله:۲۹۵/۲

<sup>(</sup>٣) المجمّوع ، شرح مهذب:١١/٠٤١

<sup>(</sup>۵) هدایه:۳۲۹/۲، باب القسم

<sup>(2)</sup> رحمة الامه :٢٥٥

کی علامت کے سلسلہ میں بعض امور کا ذکر'' احتلام'' کے تحت ہوچکا ہے، اور مزید تفصیل' بلوغ'' میں ذکر کی جائے گی)

# بالوعم (گندا کنوال)

ایسے کنویں، گڑھے یا حوض کو کہتے ہیں جس میں گندے پانی، یا گندگیاں وغیرہ بہائی جا ئیں، ابوعلی سفی کے الفاظ میں ''ھو بہنو المعنسل ''غسل خانہ کے کنویں کو کہتے ہیں (۱) اب ظاہر ہے کہ وہ کنواں اگر چھوٹا لیعنی دہ دردہ نہ ہواور پھراس میں نجاست ڈالی جائے، یا کنواں ہو، تو '' دہ دردہ'' (دس ہاتھ لسبااور دس ہاتھ چوڑا) گرنجاست اس قدر ہوکہ پانی کے رنگ، بواور مزے تبدیل ہوگئے ہوں، تب بھی وہ ناپاک ہی ہوگا، اگر یہ دونوں صورتیں نہ ہوں اور اس میں پاک وناپاک دونوں شم کی اشیاءاور پانی ڈالنے کی نوبت نہ ہوتو ناپاک نہ ہوگا۔

(مزیر تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو:بشر)

ایسے ناپاک کویں کے قریب پینے کا پائی حاصل کرنے

کے لئے کوال نہیں کھود ناچا ہے ،اور کم از کم اس سے سات ہاتھ

کا فاصلہ ہونا چاہئے (۲) ویسے اس کے پاک ہونے اور پاک نہ

ہونے کا تعلق قرب و بعد نہیں ہے ، بلکہ اثر ات پہو نچنے اور

نہ پہو نچنے سے ہے ، چنا نچہ اگر اس کنویں میں نجاست کے

اثر ات پہونچ جا کیں کہ اس کارنگ و بو یا مزہ بدل جائے تو اس

کایانی نایاک ہوگا ور نہیں ۔(۲)

بائن

لغوی معنی ہیں ' علا حدہ کردینے والی' نقد کی اصطلاح ہیں خاص قتم کی طلاق کو کہتے ہیں ، ایسی طلاق جو واقع ہونے کے ساتھ ہی زوجین کے درمیان کمل علیحدگی اور جدائی پیدا کردے اور دونوں کے درمیان از دواجی رشتہ یکسر منقطع ہوجائے۔ یہ طلاق بائن صغری اور طلاق بائن صغری اور طلاق بائن صغری اور طلاق بائن صغری کے جربی کی جیں ، طلاق بائن صغری اور طلاق بائن

## طلاق بائن صغرىٰ

طلاق بائن صغریٰ ہے ایسی طلاق مراد ہے جس کے بعد گو رشتہ کاح منقطع ہو جائے لیکن اگر پھر سے زوجین باہمی رضامندی سے ازدواجی رشتہ میں منسلک ہونا جاہیں ، تو ازسرنو نکاح کرلینا کانی ہو۔

احناف کے ہاں طلاق بائن واقع ہونے کی حسب ذیل صورتیں ہیں:

ا - شوہر بیوی کو بائن کی صراحت کے ساتھ "طلاق دے ،
 مثلاً یوں کہے: "میں نے تم کوطلاق بائن دی"۔

الفاذ کنایہ کے ذریعہ طلاق دے، یعنی طلاق کے لئے ایسے الفاظ استعال کرے جس میں طلاق کے علاوہ دوسرے معنوں کا احتال بھی موجود ہو، البتہ اس سے تین الفاظ متثنی ہیں، اعتدی (تو عدت گذار لے) استبری دحمک (اینے رحم کو فارغ کرلے) انت و احدہ (تم کو ایک طلاق ہو)۔

<sup>(</sup>۲) خلاصة الفتاوى: ۱/۱۱

<sup>(</sup>۱) ابو على ندفى: طلبة الطلبة

<sup>(</sup>٣) الفتاوى الهنديه: ١/١

## طلاق بائن كبرى

''طلاق بائن کبری' سے ایسی طلاق مراد ہے جس کے نتیجہ میں مرد وعورت کے درمیان از دواجی زندگی کمل اور شدید حدتک منقطع ہوجاتی ہے، اور دونوں کے درمیان اس وقت تک نکاح کی مخبائش باقی نہیں رہتی جب تک کہ عورت کا کسی دوسرے مرد سے نکاح ہو پھر اس ہے جمیستری کے بعد طلاق نہ واقع ہوجائے یا اس دوسرے شوہرکی موت کے بعد عدت نہ گذار لے ۔۔۔۔۔اس طلاق کو'' طلاق مغلظہ'' بھی کہتے ہیں۔ طلاق مغلظہ یہ ہے کہ بیک وقت، یا مختلف اوقات میں اور ایک بی نقرہ میں یا مختلف نقروں میں تین طلاقیں دیدی جا کیں، یا لفظ'' طلاق' سے طلاق دے اور کہے کہ میری نیت لفظ طلاق سے نہیں طلاق مورتوں کا تھی وہی ہے جواوپ یا نمین طلاق میں نمین طلاق ہے۔۔ دور کے کہ میری نیت لفظ طلاق سے نہیں طلاق مورتوں کا تھی وہی ہے جواوپ

طلاق بائن كاتقم

طلاق بائن ہے متعلق بعض احکام دہ ہیں جو بائن کی دونوں قسموں کے لئے مشترک ہیں:

ا - مرد کو جو تین طلاقوں کا حق حاصل ہے، اگرید پہلی طلاق ہے، تو اب دوطلاقوں کا حق باتی رہے گا، اورید دوسری طلاق ہے، تو اب دوطلاقوں کا حق باتی رہے گا۔

طلاق ہے تو صرف ایک طلاق کا حق باتی رہے گا۔

۲ - مہر مؤجل، جوموت تک اداشدنی تھا، اب اس کی ادائیگی واجب ہو جائے گی۔

۳ - لفظ طلاق ہی کے ذریعہ طلاق دے ، لیکن اس کے ساتھ کوئی الی صفت لگا دے جو طلاق میں شدت کا تقاضا کرے، مثلاً ''انت طالق افحش الطلاق ''وغیرہ۔ مثلاً ''انت طالق افحش الطلاق ''وغیرہ۔ ملاق کے عوض عورت سے مال حاصل کیا جائے جس کوفقہ کی اصطلاح میں ''خلع'' کہتے ہیں۔

بیوی سے ایلاء کیا ہواور جار ماہ گذرنے کے با وجوداس سے محبت نہیں کی تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو' ایلا'۔

۲ - قاضی نے زوجین میں تفریق کی ہو، البتہ شوہر کے مفقود الخیر ہونے کی بنا پر جو تفریق کی گئی ہو، وہ' طلاق بائن'' نہیں ہوتی، بلکہ' طلاق رجعی' شار ہوتی ہے۔

2- یہ تمام احکام اس صورت میں ہیں جب کہ بیوی سے جماع کی نوبت آچکی ہو، اگر جماع کی نوبت ہی نہ آئی ہوتو اس کو دی جانے والی طلاق بائن ہے، خواہ طلاق کے لفظ صرتے کے ذریعہ ہی طلاق دی ہو۔(۱)

بالکید کے زدیے خلع ، مبارا و اور طلاق قبل جماع ، یہ تیوں صور تیں ' طلاق بائن' ہوں گی (۲) ، شوافع اور حنابلہ کے زدیک ' مبارا و '' میں بھی طلاق رجعی واقع ہوگی ، صرف خلع اور ' طلاق قبل جماع'' کی صورت میں ہی طلاق بائن واقع ہوگی (۳) اس طرح ائمہ ٹلا شداور عام فقہاء و مجہدین کے نزدیک طلاق میں صرح اور کنایہ کے درمیان کوئی فرق نہیں ہے (۳) اور کنایہ سے مستح طلاق ہوتی ہے۔

<sup>(</sup>r) الشرح الصغير:۵۲۶/۲

<sup>(</sup>٣) و كيمية:الفقه الاسلامي وادلته:٣٧/٣-٣٣٥

<sup>(</sup>۱) هدایه:۲/۱۵۱

<sup>(</sup>٣) مغنى المحتاج:٣٢٤/٣/المغنى: ٢٤٣/٢

<sup>(</sup>۵) هدایه: ۲۲۸/۲

۳ - عورت فورا اُس کے لئے حرام ہوجائے گی اور عدت کے درمیان بھی اس کے لئے رجعت کی مخبائش باتی ندہے گ۔
۲ - مردوعورت کے درمیان توارث کا سلسلہ باتی نہیں رہے گا،البتہ اگر مرض وفات کے درمیان شو ہر نے طلاق دی اورعورت کی عدت گذر بھی نہ پائی تھی کہ شو ہر کا انتقال ہو گیا تو عورت کو اس کے مال سے وراشت ملے گی، یہی اکثر فقہاء کی رائے ہے، بلکہ امام مالک کے نزد یک تو عدت گذر نے کے بعد مرد کا انتقال ہوا، چر بھی عورت کو وراشت ملے گی، البتہ امام شافعتی کے یہاں ' مرض وفات' میں طلاق دے تبای دوسرے سے وارث میں طلاق دے تبای کوختم کردے گی۔

(تفصيل كے لئے ديكھئے: "مرض فات")

۵ - طلاق بائن صغریٰ کی عدت میں اگر شوہر نے دوبارہ
 " طلاق رجعی'' (جو'' طلاق'' کے لفظ صرت کے سے دی جاتی
 ہ یدی تو طلاق واقع ہو جائے گی ، البتہ ایک طلاق بائن کے بعدد و بارہ طلاق بائن واقع نہیں ہوگی۔(۱)

۲- طلاق بائن کی عدت گذرجانے کے بعد شوہر کے لئے مطلقہ
 کی کسی اور محرم رشتہ دار سے نکاح کرنا جائز ہوگا، جس کواس
 عورت کے ساتھ نکاح میں جمع کرنا درست نہیں تھا، البتہ جن
 عورتوں ہے '' ابدی حرمت'' قائم ہو چکی ہے، جیسے مطلقہ کی

مال، یا بینی، ان سے نکاح کرنااب بھی حرام ہی ہوگا۔ طلاق بائن کبریٰ وصغریٰ کے احکام میں بنیا دی فرق ہیہ ہے کہ'' بائن کبریٰ'' کے بعد مطلقہ اس شوہر کے لئے اس وقت تک حلال نہ ہوگی جب تک وہ کسی اور مرد سے نکاح اور ہمبستری کے بعد دوبارہ اس کے نکاح میں نہ آئے جب کہ بائن صغریٰ میں تجدید نکاح ہی کانی ہوگا۔ ('' طلاق'' کے تحت بیمباحث تفصیل کے ساتھ نہ کور ہوں گے )

# ببغاء (طوطا)

طوطاان جانوروں میں ہے جس کا گوشت حلال ہے(۲)
اس کا جھوٹا پاک ہے، ' طوطے'' کی آواز انسانی آواز کے تھم
میں نہیں ہے، یعنی اس کی اذان یا قامت معتبر نہیں ،ای طرح
اگروہ کوئی ایس آیت تلاوت کر ہے جس پر سجدہ واجب ہوتا ہے تو
اس کی تلاوت کی وجہ سے سجدہ واجب نہ ہوگا (۳) لہذا اگر شیپ
ریکا ڈر پر آیت سجدہ کی تلاوت سی جائے تو سجدہ تلاوت واجب
ریکا ڈر پر آیت سجدہ کی تلاوت سی جائے تو سجدہ تلاوت واجب

(شهدی نبیز)

É

شہدی نبیذ کو کہتے ہیں (۳) نبیذ ہر طرح کی طلال ہے،

تاآں کہ اس میں نشہ پیدا ہوجائے ، نشہ پیدا ہونے کے بعداس
کا پینا حرام ہے(۵) اس کئے کہ حضورا کرم ﷺ نے فرمایا: "کل
مسکو حوام" برنشہ آور حرام ہے۔ (۲)

(س) البتدام شافی کے یہاں طال بیں، الفقه علی المذاهب الاربعه: ١٦/٢

<sup>(</sup>۱) قال ميرك وهو حلال اتفاقاً مادام حلوا ولم ينتهي الى حد الاسكار، حاشية مشكواه المصابيح: ٣٧١/٢

<sup>(</sup>۲) مسلم عن ابن عمر ۱۹۷/۱۹۷۱، باب بیان ان کل سکر خمر وان کل خمر حرام

<sup>(</sup>٣) ردالمحتار:۲/۰۷۹-۳۲۹

<sup>(</sup>۵) ولاتجب اذا سمعها من طير هوالمختار ، فتاوى عالم گيرى :١٣٢١ (بردت)

<sup>(</sup>٢) معجم لغة الفقهاء:١٠٣

### (تفصیل کے لئے''اشریہ''اور'' خمر'' ملاحظہ ہو )



## لغوی معنی علیدہ کرنے کے ہیں۔(۱) لفظ بتله سے طلاق

بدلفظ بھی محاز أطلاق کے لئے استعال کیا جاتا ہے،اس ے واقع ہونے والی طلاق' ایک طلاق بائن" ہوگی ، عام معتدل حالت میں توشو ہر کی نبیت کا اعتبار ہوگا ،غصہ اورغضب کی **حالت میں بھی شوہر کی نیت ہی معتبر ہوگی ،اگراس نے کہا طلاق** کا ارادہ تھا تب طلاق واقع ہوگی ورنہ نہیں ، اور اگر پہلے ہے طلاق کی گفتگوچل رہی تھی تو ہلانیت طلاق واقع ہو جائے گی (۲) اور بەعذرمعتبر نە ہوگا كەطلاق دے كى نىپ نەتھى ، بەرائے احناف کی ہے، دوسرے فقہاء کے نزدیک اس سے بھی طلاق رجعی ہی واقع ہوگی۔

''بت'' کے معنی''قطع''اور کالمنے کے ہیں۔(۳) لفظ بتهيطلاق

'' بتہ'' کالفظ طلاق ہے کنار بھی ہے، لینی عربی زبان میں اگر کوئی مخص اپنی بوی کو کے 'انت بقة'' ( تو علا حدہ ہے ) اور

اس سے نیت طلاق دینے کی ہوتو بیوی پر ایک طلاق بائن واقع ہوجائے گی(م) بہ فقرہ اگرشو ہرغصہ دغضب کی حالت میں کیے، يا يهل على قَلْ مُعْتَلُو عِل ربي تقى مِشْلًا عورت طلاق كامطالبه كررى تقى ، يامروطلاق دينے كى دهمكى در را تھا،ان حالات میں کے تو بہر حال واقع ہوجائے گی ،مردمدی ہوکہ میری یہ نیت نہ تھی ، تو بھی اس کا اعتبار نہ کیا جائے گا۔ عام معتدل حالات ( حالت رضا) میں اس قتم کے الفاظ ہولے جا کیں تو شوہر کی نبیت معلوم کی جائے گی ،اگراس نے کہا طلاق کاارادہ تھا تو طلاق واقع ہوجائے گی اورا گریہ نیت نہھی تو طلاق واقع نہ ہوگی، (۵)مرد کیے کہاں فقرہ ہے میرامقصود طلاق دینا تھا تو بھی ایک ،ى طلاق واقع موگى ، بال اگر' تين طلاق' كى نيت تھى تواس كى نیت معتبر موگی اور تین طلاق واقع موجائے گی (۲) ائم کال شه، المام مالك ما المام شافعی اور الم احد كرزديد" بته اسے بھى طلاق رجعی ہی واقع ہوگی۔

(لفظ "مائن" كوملا حظه كياجائ)

(ایک جسمانی عیب)

ناف کے نیچ کے جھے کے متورم ہوجانے کو کہتے ہیں، اس کوایک مرض شار کیا گیا ہے،غلام اور باندی کے حق میں ایسے عیب قرار دیا گیا ہے، جس کی بنا پرغلام اور باندی کو واپس لوٹایا

<sup>(</sup>٢) الفتاوى الهنديه: ١١/٢ (١) بتل الشي ابانه من غيره، مختار الصحاح: ٣٠٠

<sup>(</sup>٣) محمد بن ابي بكو رازى: مختار الصحاح: ٣٩، مطبوء: مطبعه امير سيقامره

<sup>(</sup>۳) قدوری:۱۵۲ (٥) الفتاوئ الهندية :٢١/٢ ، الفصل الخامس في الكنايات

 <sup>(</sup>٣) حوالة سابق ، على ماقال ابويوسفٌ

جاسکتاہے۔(۱)



ایام جاہلیت میں عرب بعض جانوروں کواپنے باطل خداؤں اور بتوں کے نام پر چیموڑ دیتے تھے، ان ہی جانوروں میں سے ایک'' بحیرہ'' بھی تھا، قرآن مجید نے خودصرت کلفظوں میں اس نظریہ کی نفی کی ہے:

ماجعل الله من بحيرة ولاسائبة ولا وصيلة ولا حام ولكن الذين كفروا يفترون على الله الكذب. (الماكره:١٠٣)

الله تعالی نے بحیرہ ، سائیہ ، وصیلہ اور حام مقرر نہیں کیا لیکن بیاللہ تعالی پر کافروں کا باندھا ہوا بہتان ہے۔ بچیرہ سے مراو

اس بحرہ کی فقہاء ومفسرین نے مختف تغییریں کی ہیں،
بعض لوگوں نے کہا کہ بحیرہ سے وہ اونٹنی مراد ہے، جو پانچ دفعہ
نیچ جن چکی ہواور آخری بچ ' نز' ہو،اس کا کان چر کراسے آزاد
چھوڑ دیا جاتا، نداس برکوئی سواری کرتا، نداسے ذبح کیا جاتا، نہ
اس کا دودھ پیا جاتا اور نداس کا اون اُتاراجاتا، وہ جس کھیت اور
چاگاہ میں جاتی ،اور جس جگہ جاہتی پانی پتی ،اوراسے آزادی کا
عام پروانہ حاصل ہوتا، امام بخاری ؓ نے سعید بن میتب سے قل
کیا ہے کہ اس سے وہ جانور مراد ہے، جس کا دودھ بتوں کے نام
پروقف کردیا جاتا اور اسے کوئی اسپنے کام میں ندالتا۔ (۲)

#### غیراللہ کے نام پر چھوڑ ہے ہوئے جانور

غیراللہ کے نام پراس طرح جانوروں کا چھوڑنا، چاہوہ بتوں پر ہو یا کی بزرگ کے نام پرحرام، شدیدگناہ اور داخل شرک ہے اور اگران کے نام پر ذرج کیاجائے تب تو اس کا کھانا ہمی حرام ہے ۔۔۔۔۔ چھوڑا تو گیا غیر اللہ کے نام پر گر ذرج کرتے وقت اللہ کا نام لیا تو بھی یہ حلال نہ ہوگا، اس لئے کہ جو ''غیر اللہ'' کے لئے ذرج کیا جائے سب' مااھل به لغیر اللہ'' کے لئے ذرج کیا جائے سب' مااھل به لغیر اللہ کا نام بھی میں داخل ہے، ضرور نہیں کہ ذرج کے وقت اس پر غیر اللہ کا نام بھی لیا گیا ہو، اس لئے ابن ابی حاتم نے مشہور مفسر مجاہدے'' ما اھل به لغیر اللہ '' کی تغیر' ماذبح لغیر اللہ '' نقل کی ہے، (۳) قرطبی لغیر اللہ '' کی تغیر'' ماذبح لغیر اللہ '' نقل کی ہے، (۳) قرطبی لئے۔۔ '(۳) قرطبی کی ہے، (۳) قرطبی کے کھتے ہیں:

وغلب ذالك في استعما لهم حتى عبربه عن النية التي هي علة التحريم، الاترى ان على بن ابي طالب راعى النية في الابل التي نحر هما غالب ابو الفرزدق فقال انها مما اهل به لغير الله فتركها الناس. (٣)

اور بیان کے استعال میں غالب ہے، یہاں تک کہ'' اہلال'' سے نیت، اور ارادہ کو تعبیر کیا جاتا ہے، جو حرمت کی اصل علت ہے، غور کرو کہ'' غالب ایوفرزدق'' نے جس اونٹ کو ذرج کیا تھا، حضرت علی ہے نیت کا اعتبار کرتے ہوئے اس کو ''ما اہل به لغیر لله'' میں شار کیا، اور لوگوں نے اس کو

<sup>(</sup>r) الجامع لاحكام القرآن: ٣٣٧-٣٣٥/٢

<sup>(</sup>٣) الدرالمنثور:www.KitaboSunnat.com الجامع لاحكام القرآن :١٢٢٠/١

<sup>(</sup>۱) ردالمحتار : ۲۵/۳

ئھوڑ دیا۔

اس سے معلوم ہوا کہ اعتبار نیت کا ہے ،صرف زبان سے ذرح کرتے وقت ''بہم اللہ'' کہنے کانہیں ، فیخ زادہ علی البیصاوی میں کھا گیا ہے:

قال العلماء لوذبح مسلم ذبيحته وقصد بها التقرب الى غيرالله صارمرتداً وذبيحتة ميتة .(١)

علاء نے لکھا ہے، کہ اگر کسی مسلمان نے جانور کو ذیح کیا اور اس سے غیر اللہ کی قربت مقصود ہوتو وہ مرتد ہوجائے گا اور اس کا ذیجہ مردار کے حکم میں ہوگا۔ اور فقہاءا حناف میں حصکفی نے لکھا ہے:

ذبح لقدوم الامير ونحوم كو احد من العظماء يحرم لانه اهل به لغير الله ولو ذكر اسم الله. (٢)

امیروغیره کی عظیم شخص کی آمد پر جانور ذرج کیا جائے تو حرام ہوگا اور ما اهل به لغیر الله میں داخل ہوگا گواس پراللہ کا نام بھی لیا گیا ہو۔ کہن ایسے جانوروں کا کھانا جائز نہیں۔

(سمندر)

۔ بحرے معنی سمندر کے ہیں،ازروئے لفت ہراس وسیع جگہ پر بحر کا اطلاق ہوسکتا ہے، جس میں پانی جمع ہواور مجاز أ مطلقاً

وسعت اور کشادگی کے لئے بھی بولا جاتا ہے۔ (٣)

# سمندر کا پانی

رسول الله و الشاری اسفار میں ہم لوگوں کے پاس ہوتا ہے، اس کی مقدار بہت کم ہوتی ہے، جو چنے ہی کے لئے کفایت کر سکتے ہیں، ان حالات میں کیا سمندر کے پانی سے وضوء وغیرہ کیا جاسکتا ہے؟ ۔ اس حالات میں کیا سمندر کے پانی سے وضوء وغیرہ کیا جاسکتا ہے؟ ۔ شایدان کا یہ سوال اس پس منظر میں تھا کہ سمندر میں دوسری نجاستوں کے علاوہ خودمردار بڑی مقدار میں بہتے میں، پھرکیاان کی وجہ سے پانی ناپاک ندہوگا؟ آپ و اللہ نے جواب دیا '' سمندر کا پانی پاک ہے اور اس کے میتہ (مردار) حال ہیں'' (م) اس لئے اس مسئلہ پر تو امت کا اتفاق ہے کہ سمندر کا پانی پاک ہے، اور پاک کرنے والا بھی ہے، اے پیا سمندر کا پانی پاک ہے، اور وضوء و مسل و غیزہ کے لئے استعال بھی کیا جاسکتا ہے، اور وضوء و مسل و غیزہ کے لئے استعال بھی کیا جاسکتا ہے، اور وضوء و مسل و غیزہ کے لئے استعال بھی کیا جاسکتا ہے۔

بحری جانوروں کے بارے میں فقہاء کی رائیں

البتہ بحری جانوروں کی حلت اور حرمت کے سلسلہ میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے ، امام شافعی تمام دریائی جانوروں کو بشمول کتا، سوراور سانپ حلال قرار دیتے ہیں، امام شافعی ہے کو مختلف رائیں منقول ہیں، گریبی ان کے یہاں رائح ہے، نیز ان کے لئے ذریح کرنے کی بھی ضرورت نہیں، امام مالک کے یہاں بھی تمام دریائی حیوانات حلال ہیں، گر دریائی مالک کے یہاں بھی تمام دریائی حیوانات حلال ہیں، گر دریائی

<sup>(</sup>٢) الدر المختار، كتاب الذبائح:١٩٦/٥

<sup>(</sup>٣) ابوداؤد عن ابي هريرةُ:١/١١، باب الوضوء بماء البحر

<sup>(</sup>۱) شيخ زاده :ا/۲۸۱

<sup>(</sup>m) راغب اصفهّاني: مفردات القرآن:٣٤

سور مکروہ ہے، اہام احمد کے یہاں تمام جانور بیشمول دریائی سور،
کتا، انسان بداشتناء میڈک حلال ہیں، البتہ مچھلی کے علاوہ تمام
جانوروں کے حلال ہونے کے لئے اس کو ذریح کیا جانا ضروری
ہے، لیٹ بن سعد کے نزدیک انسان اور سور کے علاوہ سب
طلل ہیں۔(۱)

#### امام ابوحنیفهٔ کا مسلک اور دلیل

امام ابو حنیفه کا نقطهٔ نظریه ب که مچھلی کے علاوہ تمام سمندری جانور حرام بیں اوران کا کھاتا درست نہیں ، اس لئے کہ اللہ تعالی نے تمام مردار جانوروں کو مطلقاً حرام قرار دیا ہے: حرمت علیکم المیتة (الدین الدین) اوراس سے حضورا کرم کھیلا نے صرف دو چیزوں کو مشنی فر مایا ہے، مچھلی اور نلای۔

ای طرح قرآن مجید نے خبائث کی حرمت کی تقریح کر دی ہے، اور خبائث میں مینڈک، کچھوا وغیرہ بھی داخل ہے، علماء احناف کا خیال ہے کہ 'الحل مینته '' میں 'مینته '' میں نمین ہے ہواد دوہ اپنے عام معنی میں نہیں ہے (۲) بعض حضرات نے ''حمل' کے معنی '' پاک' کے مراد لئے ہیں، لینی حضرات نے ''حمر دہ کو' طلال' نہیں قرار دیا گیا ہے، بلکہ پاک کہا گیا ہے، مگریہ تاویل دوراً زکار اور بعیداز انصاف معلوم ہوتی ہے۔ امام ابو حنیقہ کے مسلک کی تفصیل ہے ہے کہ مچھلی کتنی بردی بھی ہو، طلال ہوگی، چنانچہ صحابہ کرام " نے ایک سفر میں ' عنبر''

نامی اتنی بری مجھلی کا شکار کیا کہ اس کی ہڈیوں کے پنچے سے اونٹ گذر جاتا تھا، ان حضرات نے پندرہ دنوں اس کواپی غذا بنایا اور مدینہ واپس ہوتے ہوئے کھ ساتھ بھی لیتے آئے یہاں آگر جب حضور ﷺ نے اس کو طلال جب حضور ﷺ نے اس کو طلال قرار دیا اور اس کے باتی باندہ میں سے تناول بھی فربایا۔(۲)

سمك طافى كاحكم

ای طرح "جریث" نامی سیاه مجھلی اور سانپ کی صورت کی "اربابی" مجھلی کا کھانا بھی درست ہے، ناپاک پانی میں پرورش پانے والی مجھلی ، مردہ مجھلی ، وہ مجھلی جو پانی کی گری یا مضلاک ہے مرگئی ہوطال ہے، البتہ نمک طافی" طال نہیں نمک طافی" سے وہ مجھلی مراد ہے، جو مرکراس طرح او پر آجائے کہ پیٹ کا حصہ پنچ ، اگراس کے برکس پشت کا حصہ پنچ ، اگراس کے برکس پشت کا جمہ او پر کی جانب ہوتو وہ طال ہے اوراس کا کھانا ورست ہی حصہ او پر کی جانب ہوتو وہ طال ہے اوراس کا کھانا ورست ہے ۔ (۳) نمک طافی" کی حرمت حضرت جابر کھی روایت ہے معلوم ہوتی ہے جس میں اس مجھلی کو کھانے سے صفور وہ کھی کی مراقب کی مرافعت کا ذکر ہے۔ (۵)

بحرى سفرمين نماز

چلتی ہوئی کشتی میں اگر کھڑے ہوکر نمازی ادائیگی پر قادر نہ ہو تب تو بالا تفاق بیشے کر نماز اداکی جائے گی اور اگر قدرت کے باوجود بیشے کر نماز پڑھے تو امام ابو حنیفہ کے یہاں کراہت

<sup>(1)</sup> بذل المجهود: ١٨٥٥ الميزان الكبرى: ٢٢/٢٤ ، الفقه على المذاهب الأربعه: ٥/٢

<sup>(</sup>r) بذل المجهود:ا ۵۳-۵۳/۱

<sup>(</sup>٣) بخاري ،٨٢٦/٢، باب قول الله احل لكم صيد البحر ومسلم ، عن جابر ،١٣٨/٢، باب اباحة الميتات

<sup>(</sup>٣) الدر المختار:١٩٥٥-١٩٥٥، على هامش ردالمحتار

 <sup>(</sup>۵) ابو داؤ د عن جابر :۵۳۳/۲، باب في اكل الطافي من السمك" مامات فيه وطفا فلا تاكلو "

#### سمندری سفر کی دعا

یوں تو حدیث میں رسول اللہ ﷺ کے اسفار کی مختلف دعا کیں موجود ہیں ،آغاز سفر کی بھی ،انٹ مسفر کی بھی ،انٹ خانہ کے لئے وداعی کلمات بھی اور کسی نئی منزل پرورودوقیام کی بھی ،
لیکن چونکہ سمندری سفر کی نوبت خود آپ ﷺ کوئیس آئی ،اس لئے حدیث میں کسی دعا کا ذکر نہیں ملا ، تا ہم قرآن مجید سے معلوم ہوتا ہے کہ شتی اور جہاز میں سوار ہوتے ہوئے پڑھا جائے:بسم اللہ مجریھا و موساھا۔ (ہود:۲)

# بَغُورُ (منهاورشرمگاه کی بدبو)

منہ کی غیر معمولی بد بو کو کہتے ہیں (۳) فقہاء اسے باندی کے حق میں ایک عیب قرار دیتے ہیں ، یعنی اگر باندی خرید کی جائے اور اس میں اس نوعیت کی بو ہو، جس کی اطلاع پہلے ہی خریدار کونہ کی جائے تواس کوحق ہوتا ہے کہ اس کولوٹا دے۔(۵) اگر بیوی میں میمرض ہو؟

'' بخ''اس بد بوکوبھی کہتے ہیں جوایک خاص مرض کی بناء پرعورت کی شرمگاہ میں بیدا ہو جاتی ہے، یہ بھی ایک طرح کا عیب ہے،امام مالک ؒ کے نزد کی مرداس عیب کی بناپر قاضی کے ذریعہ عورت سے اپنا نکاح فنح کراسکتا ہے(۱) بہ شرطیکہ پہلے سے اس عیب کاعلم نہ رہا ہواور نہ اس واقفیت کے بعد شو ہر نے اس پرصراحاً یاحکمارضا مندی کا اظہار کیا ہو،' حکماً''سے مراد یہ کے ساتھ جائز ہے، اور اگر کشتی ساحل سے بندھی ہو، نیز وہ ہوا کے دباؤوغیرہ کی وجہ ہے جرکت میں نہ ہوتو بھی بلاعذر بیٹھ کرنماز درست نہیں، اس پر سمعوں کا اتفاق ہے کہ اگر صورت حال الی ہوکہ سرمیں چکر آتا ہوتو بیٹھ کرنماز اداکی جا سمتی ہے، اگر کشتی سے نکل کرنماز کی ادائیگی ممکن ہوتو مستحب ہے کہ ساحل پر اثر کرنماز پر معے، جو محض رکوع اور سجد ہے پر قادر ہواس کیلئے کشتی میں برا سے نماز اداکرنی درست نہیں۔(۱)

کشتی میں نماز کے دوران بھی سمت قبلہ کا استقبال ضروری ہے، نماز کی ابتداء ای طرح کرے ، پھر جوں جوں کشتی گھوتی جائے اپنارخ قبلہ کی طرف بدلتا جائے ، کشتی میں اقامت کی نیت معترنہیں ، بلکہ جب تک وہ خشکی پرنہ آ جائے ، مسافر ہے، (۲) ان تمام احکام میں جو تھم کشتی کا ہے، وہی بحری جہازوں کا ہے۔

### سمندري سفريين تدفين

اگرساهل سے دورسمندر میں کسی کا انتقال ہوجائے ، تدفین کے لئے اگر ساهل کا انتظار کیا جائے تو لاش میں بد بو پیدا ہو جائے گی ، ان حالات میں بدرجہ تفرورت یہ بات جائز ہے کہ مردہ کے جسم سے کوئی بوجمل چیز باندھ دی جائے اور اسے سمندر میں ڈال دیا جائے (۳) تا کہ لاش سمندر کے اندر چلی جائے اور اس کے تعفن وغیرہ سے بچا جا سکے۔

<sup>(</sup>٢) الفتاوي الهنديه: ١٣/١٤، المغنى: ١٧٠١، فقره: ٢٠٠

<sup>(</sup>۱) الفتاوي الهنديه: ١٠/١٤: المغنى: ١٠٧١، فقره: ٢٠٠

<sup>(</sup>٣) الفقة على المذاهب الاربعة:٥٣١/١

 <sup>(</sup>٣) هو تغير ريح الفم ، النهايه لابن اثير:١٠١١، بفتحتين نتن الفم مختار الصحاح:٣٢

<sup>(</sup>٥) خلاصة الفتاوى: ١٥/٣ ، ردالمحتار: ٥٥/٣

<sup>(</sup>٢) مندكى بدبو مالكيه كنز ديك بهى تفريق بين الزوجين كاسب نبيس، المشوح المصغير: ٢٥٠/٢

ہے کہ اس بات سے مطلع ہونے کے بعد اس سے لذت اندوز بھی نہ ہوا ہو، جو رضامندی کی دلیل ہے(۱) امام ابو حنیفہ ؓ کے بزد یک بیوجہ فنخ نہیں ہے۔(۱)

(خیار کے تحت تفصیل ذکر کی جائے گی)

# محقاء (نابيناجانور)

ایسے جانور کو کہتے ہیں جس کی آنکھ موجود ہو، کیکن بینائی باقی ندر ہے (۳)خرید وفروخت کے معالمے میں پیعیب ہے، اگر اطلاع و واقفیت کے بغیر ایسا جانور چ ویا تو واپس کرنے کا حق حاصل ہوگا (۳) ایسے جانور کی قربانی بھی کافی نہ ہوگی۔(۵)

# برعت

اسلام کاعقیدہ ہے کہ نبوت کا دروازہ خدا کے آخری نبی

"محمہ بن عبداللہ عربی ﷺ" پر بند ہو گیا اور بید ین اور شریعت
کمل اور تمام ہوگئی ، اب اس میں ادنیٰ کی ، بیشی اور نقص و
اضافہ کی گنجائش نہیں اور اس میں اپنی طرف سے کوئی اضافہ اور
ایجادرسول اللہ ﷺ کہ ختم نبوت پر حملہ اور اس دین کے ناتمام
اور ناکمل ہونے کا اعلان ہے ، بیاضافہ اگر " تعبد" کے رنگ
میں ہوتو بھی قابل رد ہے اور تجدد کے پیر بن میں ہوتو بھی
نا قابل قبول ہے۔

#### لغوى معنى

دین میں کی قتم کے اضافہ اور احداث کو بدعت کہتے ہیں۔ بدعت کے لغوی معنی تو ایجاد کے ہیں ، ابوالفتح ناصر بن عبد السید المطر زی (م۲۱۲ھ) کے الفاظ میں:

البدعة اسم من ابتدع الامر اذا ابتدأه واحدثه كالرفعة اسم من الارتفاع. (١) "برعت 'ابتداع سے ، جب آدى كوئى نئ چز ايجاد كرت كو كہا جاتا ہے'' ابتدع الام'' جيے كه' رفعت'ارتفاع سے ماخوذ ہے۔

#### اصطلاحي تعريف

اصطلاح شرع میں بدعت دین کے معاملہ میں الی نو ایجاد چیز کو کہتے ہیں جو ندعبدرسالت میں ہوئی ہو، ندعبدصحابہ میں ، نہ حضور کی کے تول وارشاد یا خاموثی سے اس کا جواز ماتا ہواور نداس زمانہ میں اس کی کوئی اصل اورنظیر ہو۔

ھو زیادہ فی الدین اونقصان منہ. (2) وین میں کی بیشی کوبدعت کہتے ہیں۔ بدرالدین بینی فرماتے ہیں:

البدعة فى الاصل إحداث أمرٍ لم يكن فى زمن رسول الله صلى الله عليه وسلم . (٨) بذعت دراصل كى الى چيز كو وجود مين لانا ہے جو رسول الله ﷺ كے زمانه مين نبين تقى ۔ مافظ ابن رجب صنبي كي كھتے ہيں:

<sup>(</sup>٢) هدايه ، باب العنين:١٧٠١

<sup>(</sup>٣) الدر المختار:٣/ ٢٥

<sup>(</sup>٢) المغرب:١٧١

<sup>(</sup>۸) عمدة القارى: ۳۵۲/۵

<sup>(</sup>۱) الشرح الصغير:۲۲ /۲۵

<sup>(</sup>٣) ان يذهب البصر وتبقى العين قائمة منفتحة ، النهايه: ١٠٣/١

<sup>(</sup>۵) الدرالمختار:۲۰۵/۵

<sup>(4)</sup> حوالة سابق

#### كوئى بدعت حسنهيں

بدعت کے باب میں ایک اہم مسئلہ بدعت کی حسنہ اور سیئه، باواجب،مستحب،مماح، مکروه اورحرام کے درمیان تقسیم کا ہے،اس سے انکارنہیں کہ بعض سلف صالحین نے اس تم کی تقسیم فر مائی ہے وہ اپنی نیت کے اعتبار ہے مخلص تھے ، ان کا مقصد بدعات کے لئے چور درواز ہ کھولنا نہیں تھا ، بلکہ بعض ان امور کو جن کی اصل قرون خیر میں موجودتھی ،کیکن موجودہ صورت اس ے مختلف تھی ان کولغت اور اپنی موجودہ شکل کے اعتبار ہے بدعت حسنه کهه دیا اور بدعت شرعی کو''بدعت سییه'' سے تعبیر کردیا، جن لوگوں کی نظران مثالوں پر ہو، جو بدعت حسنہ کے سلسله میں کتابوں میں کھی گئی ہیں وہ اس کا اعتراف کئے بغیر حارہ نہ یا کیں گے ، مثلاً علم نحو وصرف ، کتب فقہ کی تدوین و ترتیب،تراویج کی جماعت، مدارس ومسافر خانوں کی تعمیر،خورد ونوش ، فرش اور لباس و مكان ميں نت نئي اشياء كي ايجاد اور راحت بخش سامان کی ایجاد واستعال ،ان میں سے بعض چیز تووہ ہیں جن کا تعلق عبادت سے نہیں ، امور عادت سے ہے ، اس طرح اکثر اموروه ہیں جن کی اصل عہدرسالت اورعہد صحابہ تیں موجود ہیں بنحووصرف کے مدونہ قواعدا بنی اصل شکل میں قرآن و حدیث میں پہلے سے موجود ہیں، پھران کا اصل تعلق عربی زبان سے ہےنہ کہ اسلام سے، فقہ اسلامی کی بابت استناط واجتہاد کے احکام کتاب وسنت میں موجود ہیں، نقدانی کی مرتب شکل ہے۔ تراوی کی جماعت خود آپ ﷺ سے ٹابت ہے، مدارس و مافرخانوں کی تغیر کے لئے صفد کی نظیر موجود ہے، جوعبد نبوی عظم والمراد بالبدعة ماأحدث ممالا أصل له في الشريعة يدل عليه وأما ماكان له أصل من الشرع يدل عليه فليس ببدعة شرعاً. (۱) برعت سالي نو ايجادبات مراد ہے جس كى شريعت ميں كوئى اصل موجود نہ ہواور اگر شريعت ميں فى الجملہ اس پر دلالت كرنے والى كوئى اصل موجود ہوتو وہ شرعاً بدعت نہيں ہے۔ موجود ہوتا قی ترطراز ہیں:

سيدشريف جرجاتي رقمطراز ہيں:

الامرالمحدث الذى لم يكن عليه الصحابة والتابعون ولم يكن مما اقتضاه الدليل الشرعى . (٢)

بدعت وہ نو ایجاد امر ہے جس پر صحابہ اور تا بعین عامل نہ تھے اور نہ دلیل شرعی اس کی متقاضی ہو۔

بدعت کی اس تشری سے یہ بات واضح ہوگئی کہ دنیوی ایجادات، جدیدوسائل وآلات وغیرہ بدعت میں داخل نہیں ہیں، اس لئے کہ ان کا تعلق دین سے نہیں ہے، ای طرح وہ دینی چیز جموجودہ صورت میں تو قرونِ خیر میں موجود نتھیں، لیکن ان کی اصل ان ادوار میں موجودہ وہ وہ بھی بدعت نہ ہوگی، مثلاً مدارس کر'' صفہ' اس کی نظیر ہے،'' ووٹ'' کہ بیعت اس کی نظیر ہے، نماز کے لئے آکہ مجبر صوت کا استعال کہ از دھام کے وقت مجبر ین کا تحبیرات انقال کہنا اس کی اصل ہے، جہاد کے لئے جدید آلات وجرب کا استعال کہ اعدوا لھم مااستطعتم'' داخال: اس کوشامل ہے۔

<sup>(</sup>۱) جامع العلوم والحكم: ۱۹۳ (۲) كتاب التعريفات: ۱۹

کا مدرسہ بھی تھا اور مہمان خانہ بھی ،خورد ونوش اور لباس و مکان امور عادت میں ہے ، پھر گاہے گاہے ، اچھا کھانا اور اچھے لباس پہننا خود آپ وہ گاہے تا ہت ہے ، جن لوگوں نے ان کو بدعت حسنہ میں ثار کیا ہے ، وہ ظاہر ہے محض لغت کے اعتبار سے بدعت ہے ، شریعت میں بدعت کی جو تعریف کی گئی ہے ، بیاس میں داخل ہی نہیں ہیں۔

بعد کے دور میں نس پرست اورخون خداوندی سے عاری مشاکخ زور نے اس تقیم کواپئی ہر طرح کی بے راہ روی اور گرائی کے لئے ڈھال بنایا اور ہر بدعت پر'' بدعت حنہ' کا غلاف چیاں کردیا، نتیجہ یہ نکلا کہ اس کے بعد ہر بدعت سنت قرار پائی اور کوئی بدعت بدعت باتی نہیں رہی ، محقین نے اس خطرہ کا احساس کیا اور پوری شدت سے اس تقیم کی مخالفت کی ، امام شاطبی کستے ہیں: ان ھذا التقسیم مخترع لایدل علیه دلیل شوعی (۱) حفرت مجدد الف ٹائی فرماتے ہیں:' چیز کے کہ مردود باشد حسن ازکجاء پیدا کنہ' (۲) جو چیز شرعاً مردود و نا قابل قبول ہو، اس میں حسن کیونکر بیدا ہوسکتا ہے ، اور وہ حنہ کس طرح ہوکتی ہے؟

ان بزرگوں نے جو بات کی ہاس پر صدیث ناطق ہے،
آپ ﷺ نے ارشاد فر مایا: کل محدثة بدعة و کل بدعة
صلالة ، آپ ﷺ نے کھے لفظوں میں ہرایجاد کردہ چیز کو
برعت قرار دیا، جس کا تعلق دین سے ہو، ارشاد ہے: من
احدث فی امونا هذا مالیس منه فهورد، آپﷺ نے
برعت کو گرابی اور قابل رقر اردیا، اس میں حسن اور سید کی تقیم

نہیں فرمائی، محابہ جو صحبت نبوی کھی کی وجہ سے یقینادین کے فہم وادراک میں پوری امت پر فائق تھے، کے طرز عمل سے بھی اس کی تا سکیہ ہوتی ہے، حضرت ابن مسعود کھی نے کھولوگوں کو مجد میں نماز کے بعدز ورز ورسے بالجم تکبیر پڑھتے ہوئے ساتو سخت خفا ہوئے اور راویوں کے بیان کے مطابق ان کو مجد ہی سے نکال کر چھوڑا، اس سے فقہاء نے اجتماعی اور جمری ذکر کی کراہت پراستدلال کیا ہے، اب کوئی بتائے کہ اگر شریعت میں کراہت پراستدلال کیا ہے، اب کوئی بتائے کہ اگر شریعت میں بدعت بھی حسنہ ہوتی تو حضرت ابن مسعود کھی اس ذکر کو بدعت حسنہ کی فہرست میں کیوں نہیں رکھتے۔

کتب حدیث میں موجود ہے کہ ایک فیض نے نماز سے پہلے عیدگاہ میں نفل پڑھنی چاہی تو حضرت علی کی ہے نے تی سے منع فرمایا ، حالا نکہ نماز ایک فعل حسن ہی ہے ، نہ کہ فعل ہی ، حضرت عبداللہ بن عمر کی ہے اس مؤذن کی تنبیہ ٹابت ہے جواذان کے بعد تھو یب کرتا تھا، اب تھو یب ظاہر ہے کہ نماز کی دعوت ہی ہے ، اگر بدعت حنہ کوئی چیز ہوتی تو ضرور تھا کہ ابن عمر کی ہی ہی اس کو اس زمرہ میں رکھا ہوتا ، اس طرح کے بیسیوں واقعات اس کو اس زمرہ میں رکھا ہوتا ، اس طرح کے بیسیوں واقعات حابہ کرائے سے ٹابت ہیں ، جو بدعت کی تقسیم اور بعض بدعات کے حسنہ ہونے کی کھلی تر دید کرتے ہیں ، کتب فقہ میں تو اس سلسلہ میں اس قد رنظیر میں موجود ہیں کہ ان کو شار کرنا مشکل ہے ، اذان فی نفسہ کوئی بری چیز نہیں ، بلکہ شعار اسلام میں ہے ، کین قبر براذان دینے کو فقہا ء نے بدعت حسنہ کی فہرست میں نہیں رکھا ، بلکہ منع فر مایا ، مصافحہ سلام کی تکمیل اور اخلاق کا مظہر ہے ، لیکن فجر براذان دینے کو فقہا ء نے بدعت حسنہ کی فہرست میں نہیں رکھا ، بلکہ منع فر مایا ، مصافحہ سلام کی تکمیل اور اخلاق کا مظہر ہے ، لیکن فجر وعصر کے بعد کے مصافحہ کے مصافحہ کو فقہا ء نے کمروہ طریقہ قرار دیا ، معافقہ وعصر کے بعد کے مصافحہ کو فقہا ء نے کمروہ طریقہ قرار دیا ، معافقہ وعصر کے بعد کے مصافحہ کو فقہا ء نے کمروہ طریقہ قرار دیا ، معافقہ وعصر کے بعد کے مصافحہ کے فقہا ء نے کمروہ طریقہ قرار دیا ، معافقہ وعصر کے بعد کے مصافحہ کو فقہا ء نے کمروہ طریقہ قرار دیا ، معافقہ وعصر کے بعد کے مصافحہ کو فقہا ء نے کمروہ طریقہ قرار دیا ، معافقہ وعصر کے بعد کے مصافحہ کو فقہا ء نے کمروہ طریقہ قرار دیا ، معافقہ وعصر کے بعد کے مصافحہ کو فقہا ء نے کمروہ طریقہ قرار دیا ، معافقہ وعصر کے بعد کے مصافحہ کو فقہا ء نے کمروہ طریقہ قرار دیا ، معافقہ وعصر کے بعد کے مصافحہ کو فقہا ء نے کمروہ طریقہ قرار دیا ، معافقہ وعصر کے بعد کے مصافحہ کو فقہا ء نے کمروہ طریقہ قرار دیا ، معافقہ وعصر کے بعد کے مصافحہ کو فقہا ہ نے کہر کو کھر کے کمروہ کو کھر کیا کہ کو کھر کے کمروہ کی کو کھر کے کو کمروہ کو کھر کے کو کھر کے کو کھر کے کھر کے کہر کے کہر کے کھر کے کھر کے کہر کے کہر کے کمروہ کو کھر کے کھر کے کہر کے کہر کے کہر کے کہر کے کہر کے کہر کے کھر کے کہر کے کھر کے کھر کے کھر کے کھر کے کے کہر کے کھر کے کہر کے کھر کے کھر کے کھر کے کھر کے کھر کے کھر کے

<sup>(</sup>١) الاعتصام:١/١١١

ایک مسلمان کا دوسر ہے مسلمان ہے محبت و تعلق کا اظہار ہے،
اوراس لحاظ ہے کوئی برا کا منہیں، گرعید کے بعد ہمارے زمانہ
میں معانقہ کا جو رواج ہے، فقہاء اس ہے منع کرتے ہیں،
مسلمانوں کی دعوت اوران کو کھلا ناعین اسلام ہے، ایک روایت
میں آپ ﷺ نے اطعام طعام کوسب ہے افضل عمل قرار دیا ہے
میں آپ گئی نے اطعام طعام کوسب ہوئی ہواس کے اہل خانہ کی طرف
میں موت ہوئی ہواس کے اہل خانہ کی طرف
متفق اللمان ہیں، اب ظاہر ہے کہ اگر بدعت میں حسنہ اور سید
متفق اللمان ہیں، اب ظاہر ہے کہ اگر بدعت میں حسنہ اور سید
داخل ہونا جا ہے تھا، اور فقہاء کوان سے منع نہیں کرنا جا ہے تھا،
داخل ہونا جا ہے تھا، اور فقہاء کوان سے منع نہیں کرنا جا ہے تھا،
میں لئے حقیقت یہ ہے کہ اس باب میں سیحے تصور وہی ہے جو
مار دینا اور سنت اور بدعت کے درمیان خط امتیاز کھنچنا مشکل
ہوجا ہے گا۔

حافظ ابن ربب صبلی نے اس مسلک کو بالکل بے عبار کرویا ۔:

واما ماوقع في كلام السلف من استحسان بعض البدع فانما ذالك في البدع اللغوية لا الشرعية .(١) لله الشرعية على المين العش بدعات كالم بين جهال كهين العش بدعات ك

حنہ ہونے کا ذکر ہے، وہاں بدعت لغوی مراد ہے نہ کہ بدعت شرع ۔ بدعت، حدیث رسول ﷺ کی روشنی میں

حدیث میں کثرت سے بدعت اور اس کے مرتبین کی ندمت کی گئی ہے،آپ ﷺ نے فرمایا: جس نے دین کےمعاملہ میں کسی نئی بات کا اضافہ کیا، یا کوئی ایساعمل کیا جوآپ ﷺ کے حکم سے ثابت نہیں ہوہ رو کئے جانے کے لائق ہے: من احدث فی امرنا هذا مالیس منه فهورد. (۲) آپ نے ایک خطبہ ویتے ہوئے ارشادفر مایا: دنیا میں بدترین چیز وہ اضافے ہیں جو لوگ اپنی طرف ہے کرلیں ، پھر بدعت ممراہی ہے اور ہر ممراہی دوزخ میں لے جانے والی ہے: شو الامورمحدثاتها و کل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة. (٣) ايك اورروايت من ہے کہ: بدعت سے بوری طرح نے کے رہنا، ایا کم و محدثات الامور (۴) مدينه كي خاص حرمت وعظمت كے پيش نظر فرمان نبوی ﷺ ہے کہ جو خص مدینہ میں کسی بدعت کو جنم دے، یا برعت کو پناه دے،اس پرخداکی ،فرشتوں اور تمام انسانیت کی لعنت ہونیز یه که الله تعالی اس کی کوئی نفل یا فرض عبادت قبول نبیس فر ما ئیس گے(۵) جس مخص نے دین میں کسی بدعت کوا بجاد کیا ہواس کے متعلق وعيد ہے كه نەصرف وہ اسىخىمل كا گنېگار ہوگا بلكه جينے لوگاس کے مرتکب ہوں گے،ان سموں کی سزامیں کی کئے بغیر

<sup>(</sup>١) جامع العلوم والحكم ١٩٢٠

<sup>(</sup>٢) بخاري عن عائشةً الاكا، باب إذا اصطلحوا على جور فهو مردود

<sup>(</sup>٣) ابن ماجه: ٢/١ ،عن ابن مسعود ، باب اجتناب البدع والجدل

<sup>(</sup>٣) ابن ماجه عن ابن مسعودٌ الراح ، باب اجتناب البدع والجدل

۵) بخاري عن ابي هريرة: ۱۸۱۱، باب حرم المدينه

ان سب کی سز ابھی اس شخص کے لئے ہوگی۔(۱)

ایک و فعد حفرت حسن نظینه کونفیحت فر مائی که اگرتم پلک جمینے ہے بھی کم وقت میں بل صراط سے گذر کر جنت میں رسائی حلاق ہے ہوتو اللہ کے دین میں اپنی طرف سے کوئی بدعت واقل نہ کرو: فلا تحدث فی دین اللہ حدثا بر ایک (۲) طحاوی نقل کیا ہے کہ حضور بھی نے فر مایا: چھ آ دمیوں پر میری بھی لعنت ہے اللہ کی اور اس کے تمام مقبول انبیاء ورسل کی بھی ، پھر ان چھ آ دمیوں میں پہلا نام یوں ذکر فر مایا: المزائد فی دین اللہ (اللہ کے دین میں اضافہ کرنے والا) ، بعض روایات میں اللہ (اللہ کے دین میں اضافہ کرنے والا) ، بعض روایات میں عن سنتی الی بدعة . (۳)

پھر جب بھی معاشرہ میں بدعات کاظہور ہوتو علماء کی ذمہ داری ہو جاتی ہے کہ وہ اس پر نکیر کے لئے اٹھ کھڑے ہوں، فرمان نبوی ﷺ کے مطابق اگر وہ ایسانہ کریں تو ان پر خداکی فرشتوں کی اور تمام انسانیت کی لعنت ہوگی۔

اذا احدث في امتى البدع وشتم اصحابي فليظهر العالم علمه فمن لم يفعل فعليه لعنة الله والملتكة والناس اجمعين. (٣)

یہاں تک کہ ارشاد ہوا کہ بدعی کی تو قیر اور اس کا احرّ ام بھی روانہیں اور بیاسلام کی نیخ کئی میں تعاون کرنے کے مرادف ہے، من مشی اللی صاحب بدعة لیوقرہ فقد

اعان على هدم الاسلام. (۵)—اوركول نه بوكه بدعت كا يجاد دراصل سنت كى عمارت كا نهدام اوراس سانحراف برعت كو برعت كو برعت كو برعت كو اس لئے آپ بھی نے فرمایا كه جب كوئى قوم بدعت كو ايجاد كرتى ہے، تواى كى برابر سنت ان سے اٹھالى جاتى ہے: ما أحدث قوم بدعة الارفع مثلها من السنة . (١) بدعت اور سلف وصوفيا كے اقوال بدعت اور سلف وصوفيا كے اقوال

برعت کی ای شناعت اور عندالله اس بارے میں سخت پکڑ

کی وجہ سے صحابہ کرام اور سلف صالحین کا روبیاس بارے میں

نہایت شدیدر ہاہے، حضرت عبدالله بن مسعود رفیقیہ سے روایت

ہز بایا کہ جمارے طریقوں کی پیروی کرواور بدعت ایجاد نہ

کرو، علیکم بالعلم و ایا کم و المتبدع، آپ وہی ہی سے

نقل کیا گیا ہے: کہ اعتدال کے ساتھ سنت پڑل ، بدعات میں

عجابدات ہے بہتر ہے: القصد فی السنة خیر من الاجتھاد

فی المبدعة ، حضرت ابن عباس وہی نے اظہار افسوس کرتے

وی المبدعة ، حضرت ابن عباس وہی نے اظہار افسوس کرتے

موئے فر مایا کہ سال بہ سال لوگ بدعات کو گھڑتے اور سنتوں کو

فی المبدعة ، حضرت ابن عباس وہی نے مایاتی علی الناس من عام

موئے فر مایا کہ سال بہ سال لوگ بدعات کو گھڑتے اور سنتوں کو

عرباض میں کے مایاتی علی الناس من عام

عرباض میں کے ایک بدعت سے خوب بچو ، اس لیے

کہ جو بدعت بھی ایجاد کی جائے وہ گمرا ہی ہے۔ (ے)

بدعت کے بارے میں یہی شدت تا بعین اور دوسرے

بدعت کے بارے میں یہی شدت تا بعین اور دوسرے

بدعت کے بارے میں یہی شدت تا بعین اور دوسرے

<sup>(</sup>٢) الاعتصام:١/٥٥

<sup>(</sup>٣) كتاب السنة عن معاذ بن جبل

<sup>.</sup> (۵) طبراني كبير، عن معاذبن جبل، مجمع الزوائد :١٨٨١، يُزنابن وضاح، عن عائشةٌ اعتصام :١٣٠١

<sup>(</sup>٢) مسند احمد ،حديث نمبر:١٦٩١ ،عن عصيف بن الحارث (٤) و يَصِيّ : ابو داؤ د،حديث نمبر:١٠٤٧ ، باب في لزوم السنة

<sup>(1)</sup> ابن ماجه ، حديث نمبر:٢٠٥٧-٢٠٢٠ كتاب السنة

<sup>(</sup>٣) الاعتصام:١/٥٥

بزرگول کی رہی ہے،صوفیا کرام جن کوبعض حضرات بدعات کے معامله میں متسامل سیجھتے ہیں وہ بھی اس مسئلہ میں یہی رویہ رکھتے تھے، حضرت حسن بھریؓ ہے منقول ہے کہ بدعتی جس قدر مجاہدات اور نماز روزہ میں اضافہ کرتا ہے ای قدر خدا سے دور موتاجاتا ہے، الا ازداد من الله بعداً ابواورلیس خولائی سے مردی ہے کہ سجد کوجاتا ہواد یکھوں اور بچھانہ سکوں ، بیاس سے کم تر ہے کہ معجد میں کوئی بدعت یاؤں اور اس کو بدل نہ سکوں ، فضیل بن عیاض کہتے ہیں کہ مراہی کے راستہ سے بچواور زیادہ لوگوں کے اس راہ پر چل کر ہلاک ہونے کی وجہ سے دھو کہ نہ کھاؤ، حفرت حسن بقری فرمایا کرتے تھے کہ بدعی کے ساتھ اٹھنا بيشناندر كهوكه بيدل كويماركرتاب، لاتجالس صاحب بدعة فانه يمرض قلبك، ابوقلابه فقل كيا كيا بك كم بدعى مباح الدم موجاتا باستحل السيف. يكي بن الي عرشيباني کہتے ہیں کہ بدعتی کوتو ہہ کی تو فیق نہیں ہوتی ،فضیل بن عیاض فر ماتے ہیں: جو بدعتی کے ساتھ ببٹھا کرے وہ حکمت دین ہے محروم رب كاءلم يعط الحكمة.

ابو بكر دقاق جو حضرت جنيد بغدادي كے معاصرين ميں بين فرماتے بيں: مير دل ميں گذرا كيم حقيقت علم شريعت سے الگ ہے تو ندائے غيب آئى كہ جس حقيقت كے ساتھ شريعت نہ ہو وہ كفر ہے ، كل حقيقة لا تثبتها المشريعة فهى كفر، شخ جوز جانى سے دريافت كيا گيا كہ سنت كا كيا طريقہ ہے؟ فرمايا: بدعت كوترك كرنا اور صدر اول كے علماء كى

اتباع، ابو محمد بن عبدالو باب سے منقول ہے کہ اللہ تعالی درست اعمال ہی کو قبول کرتے ہیں، درست عمل وہ ہے جو خالص ہواور عمل خالص وہ ہی ہے جو سنت کے مطابق ہو، و ھل من خالص وہ ہی ہے جو سنت کے مطابق ہو، و ھل من خالص ھا الاما و افق السنة، احمد بن ابی الحواری فرماتے ہیں کہ اتباع سنت کے بغیر جو عمل ہووہ باطل ہے، پیخ حمدون قصار سے پوچھا گیا کہ لوگوں سے گفتگو کب کی جائے ؟ فرمایا: جب کی فرض کی اوائیگی میں کسی کی اعانت مقصود ہو، یا کسی انسان کے بدعت میں پڑ کر ہلاک ہوجانے کا اندیشہ ہو، ابوالقاسم نصر کے بدعت میں پڑ کر ہلاک ہوجانے کا اندیشہ ہو، ابوالقاسم نصر کی بدعت میں بر کر ہلاک ہوجانے کا اندیشہ ہو، ابوالقاسم نصر کیا بدی ہے۔ دنوا ہشات ہے کہ تصوف کی دوح کتاب و سنت کی بیندی اور بدعات وخواہشات ہے گریز ہے۔ (۱)

حضرت شخ عبدالقادر جیلائی آپ ایک خطبہ میں فرمات میں: صاحبوا اسلام رور ہا ہاوران فاسقوں ، برعتیوں اور کرک کیئر سے پہنے والوں اور الی باتوں کا دعویٰ کرنے والوں کے علم سے ، جوان میں نہیں اپ سرکو تھا ہے ہوئے فریاد کرر ہا ہے (۲) امام اوزائی سے نقل کیا گیا ہے کہ بدعی سے گفتگو نہ کرو ، نہ اس سے بحث کرو ، وہ تہمار ہے دل میں فقنے کے نیج بودے گا (۳) حضرت شخ احمد روی فرماتے ہیں کہ: اعتقادی بدعات گفر ہیں ، حضرت شخ احمد روی فرماتے ہیں کہ: اعتقادی بدعات گفر ہیں ، اور بعض گفر تو نہیں ہیں ، لیکن کہیرہ گنا ہوں سے بروہ کر ہیں ، یہاں تک کوئل اور زنا ہے بھی ، جتی کہ اس سے او پر بس گفر ہی کورجہ ہے ، رہی بدعت وعبادت سواگر چہ میہ بدعت اعتقادی سے کمتر ہے ، رہی بدعت وعبادت سواگر چہ میہ بدعت اعتقادی سے کانف ہوگر ای کی اس کے کوئل کرنا خصوصاً جب کہ سنت مؤکدہ کے خالف ہوگر ای ہے (۳) شخ احمد سر ہندی امام ربانی مجد دالف

(٣) الاعتصام : ١٨٣١، ومابعده

مدی قُقل کے گئے ہیں (۲) فیوض یزادنی:۵۰۷

<sup>(</sup>٣) ملاحظه والرجمة مجالس الابواد ١٩٣١

<sup>(</sup>ا) يتمام اقوال الاعتصام: ١٦٨، اوراس كے بعد فقل ك مك مين

جولوگ خودکومجان اولیا کہتے ہیں ان کوچاہے کے حضرت فیخ کے اس ارشادکوسرمہ چیٹم اور شعل راہ بنا کیں۔ مرتکب بدعت ۔ فقہا کی نظر میں

برعت اور برعت کا ارتکاب کرنے والوں کے معالمہ میں شریعت نے جس شدت اور کنی کا معالمہ کیا ہے، فقہاء نے بھی اس کو طوظ رکھ کر رائے قائم کی ہے، چنا نچہ برعتی فخص کے پیچے بشرطیکہ اس کا ممل کفر کی حد تک نہ بہو نچے ، گونماز درست ہوجاتی ہے ، لیکن بہتر ہے کہ ایسے فخص کے پیچے نماز پڑھنے ہے بچا اور ای وجہ سے غیر برعتی امام کی اقتداء میں جتنا ثواب ہے ، برعتی امام کی اقتداء میں اس درجہ ثواب نہیں ہے ، فاوی عالمگیری میں اس مسئلہ پر روشنی ڈالتے ہوئے لکھا گیا ہے:

تجوز الصلواۃ خلف صاحب ہواء وبدعة وحاصله ان کان ہو لایکفر به صاحبه وحاصله ان کان ہو لایکفر به صاحبه تجوز الصلوة خلفه مع الکر اہم والا فلا ولو صلّی خلف مبتدع اوفاستی فہو محرز ولو صلّی خلف مبتدع اوفاستی فہو محرز فواب الجماعة لکن لاینال مثل ماینال خلف تقی . (۳)

ہوا پرست اور بدعتی کے بیچے نماز ہو جاتی ہے بشرطیکہ بدعت کفرتک نہ پہو نچے اور یہ نماز بھی کراہت کے ساتھ جائز ہوگی اوراگر بدعت کفرتک پہو نچ گئی تو اقتداء جائز نہ ہوگی ، اگر بدعت یا فاسق کے بیچے نماز پڑھے تو جماعت کا ثواب ہوجائے گا،

الی کس قدر درد ، رژب اور بے قراری کے ساتھ فرماتے ہیں:

د' حق تعالیٰ کی بارگاہ میں نہایت تضرع و زاری ،

التجاء و نیاز مندی اور تواضع وا کساری کے ساتھ خفیہ و

علانیہ درخواست کنال ہول کہ دین میں جو کچھ

بدعات اور نئی باتیں پیدا کرلی گئی ہیں ، جوعہد

رسالت کی اور خلافت راشدہ میں نہ تھیں، گویہ ہے۔

کی سپیدی کی طرح روثن ہو، اس بندہ مضعیف اور

اس کی جماعت کو اس بدعت میں گرفتار نہ ہونے

اس کی جماعت کو اس بدعت میں گرفتار نہ ہونے

دے ، رسول اللہ کھی کے فیل اس بدعت کے حسن

کا مفتون ہونے سے بچائے' (ا)

بیتو عام بدعات وخرافات کا معالمہ ہے، وہ بدعات جو اعتقاد سے تعلق رکھتی ہیں ان کا معالمہ تو اور شدید ہے، جو کفرو شرک تک جا کینچی ہیں، جولوگ خود کو حضرت شیخ عبدالقادر جیلائی کا عقیدت مند کہتے ہیں، کاش وہ حضرت شیخ کے اس ارشاد کو حرز حال بنائیں:

" حلوقات فا محض ادر عاجز ہیں ، ندان کے ہاتھ ہلاکت ہے، نہ کی چیز کی ملکیت ، ندولت ان کے افتیار میں ہے، نیفع ہے، ندفعصان ، ندان کے پاس حکومت ہے، سوائے اللہ تعالیٰ کے ، نداس کے سواکوئی دینے والا کے ، نداس کے سواکوئی دینے والا ہے ، ندرو کئے والا ، نہ نافع ونقصان رسا ، ندز ندگی دینے والا ، نہ موت سے دوچا رکرنے وا

<sup>(</sup>۲) الفتح الرباني ، مجلس:۲۱

<sup>(1)</sup> دفتر اول ، کمتوب: ۱۸۲

<sup>(</sup>۳) هندیه:۱۳۳۱

لیکن اس درجہ نہیں جو تنبع سنت امام کی افتداء میں حاصل ہوتا ہے۔

بدعتی یا تو کافر ہوگا یا فاسق؟ اور فاسق کا حکم یہ ہے کہ اگر اس کے اصلاح کی تو قع نہ ہوتو برائی کی حوصلہ فکنی کرنے کے لئے اس کے مقابلہ سلام میں پہل نہیں کرنی جا ہے ، فقہ کی کتابوں میں کھھا ہے:

لايسلم على الشيخ المازح اوالرند اوالكذاب اواللاغى ومن يسب الناس وينظر الى وجوه النسوان فى الاسواق ولا تعرف توبته.(١)

سلام نہ کرے مسخرے شرابی ، جھوٹے ، لغو میں مشغول ، لوگوں کو گالی دینے والے اور بازار میں عورتوں کی طرف نظر بازی کرنے والوں کو، جن کا کہتا ئب ہونامعلوم نہ ہو۔

چونکہ بدعت ان امور سے بڑھ کرفت و فجو رہیں داخل ہے،
اس کا تقاضا ہے کہ بدعت کو تو بین بدعت کی نیت سے سلام میں
پہل نہ کی جائے تو مضا گفتہ نہیں ، محدثین کی رائے ہے کہ بدعت
کی حدیث نہیں قبول کی جائے گی اس لئے کہ کلام رسول کھنے
کے بار سے میں اس کی راست گوئی یقینی نہیں ، حافظ ابن تجر نے
اس مسئلہ کی تفضیل بیان کرتے ہوئے فرمایا ہے کہ بدعت اگر کفر
کے درجہ تک پہونچی ہوئی ہو، تب تو اس کی روایت بالکل قابل
قبول نہیں اور آگر صرف فسق کا موجب ہوتو دو شرطوں کے ساتھ

روایت قبول کی جائے گی ،اول یہ کہ وہ لوگوں کو بدعت کی طرف دعوت نہ دیتا ہو، دوم یہ کہ وہ جوحدیث پیش کرر ہا ہووہ اس کی کسی مبتدعا نے فکر کی تا ئید میں نہ ہو۔

ثم البدعة امّا بمكفر اوبمفسق فالاول لايقبل صاحبه الجمهور ، والثانى يقبل من لم يكن داعية فى الاصح الا ان روى مايقوى بدعته فيرد على المختار وبه صرح الجوز جانى شيخ النسائى .(٢) كر برعت يا تو قابل تفير ہوگى يا قابل تفسيق ، پہل شكل ميں جمہور اس كى روايت تول كن بيل روايت تول كى جاتى ہے، بشرطيكه وه اپن عقائد كى طرف دائى نہ ہواوراس كى اس روايت سے برعت كوتقويت نہ پنچى ہو۔

#### علامات:

بدعت کی اصولی تعریف او پرگذر پچی ہے، لیکن بدعات کی شنا حت کے لئے علاء نے مختلف اصول اور علامتیں ذکر کی ہیں، جن کی روشنی میں کی چیز کے بدعت ہونے کا فیصلہ کیا جاسکتا ہے، کتبہ فقہ میں گوایک جگہ مرتب طور پر ان کا ذکر نہیں ملتا، تاہم مختلف جگہ فقہاء نے جن اعمال کو بدعت قرار دیا ہے اور اس کی وجہ ذکر کی ہے، ان سے اس پر روشنی پڑتی ہے، ذیل میں اختصار کے ساتھ ان کا ذکر کیا جاتا ہے:

<sup>(</sup>۱) عالم گیری:۹۲/۲۹

<sup>(</sup>٢) نزهة النظر ، شرح نخبة الفكر:٥١-٥٠٠٠: بيروت

#### انفرادی عبادت اجماعی طور برکی جائے؟

جوعبادتیں انفرادی طور پرمشروع ہیں، ان کو اجتماعی طور پر انجام دینا بدعت میں داخل ہے، مثلاً نقل نماز ایک انفرادی عمل ہے، مثلاً نقل نماز ایک انفرادی عمل ہے، نوافل میں تراوت کا اور بعض حضرات کے نزدیک تہجد میں جماعت کا اہتمام ثابت ہے، دوسری نوافل میں ایسا کرنا ثابت نہیں، لہذانقل نمازوں میں جماعت درست نہ ہوگی۔

منعوا عن الاجتماع بصلوة الرغائب التى احدثها بعض المتعبدين الا أنها لم توثر على هذه الكيفية في تلك الليالي المخصوصة وان كانت الصلوة خير موضوع. (١)

فقہاء نے صلوۃ الرغائب کے لئے اجماع ہے منع کیا ہے، جوبعض صوفیاء کامن گھڑت طریقہ ہے اس لئے کہ اس مخصوص را توں میں اس کیفیت کے ساتھ نماز پڑھنا ٹابت نہیں ہے، گونماز بجائے خود ایک بہترین عمل ہے۔

ای طرح نفل نمازوں کے بعددعاءانفرادی عمل ہے،ان کو اجتماع طور پر کیا جانے گئے تو یی مل بدعت قرار دیا جائے گا، جیسا کہ آج کل بعض مقامات پر دعاء ثانیہ کارواج سا ہو گیا ہے۔ اذکا رسری کو جہر آ پر معنا

جو چیزست سے خفاء کے ساتھ ٹابت ہے، خیرالقرون میں لوگوں نے اس کوآ ہشگی سے کہا ہو،اس کوز در سے پڑھنا بدعت ہے، مثلاً اذکارآ ہت پڑھنے کی چیز ہے، رسول اللہ وظی اور صحابہ ا

ے ای طرح منقول ہے، حضرت عبداللہ بن مسعود و نے نے تو کھے لوگوں کو جوز ورز ور سے کلمہ طیب اور ورود پڑھ رہے تھے مجد سے نکلوادیا، ای لئے فقہاء نے لکھا ہے کہ زورز ور سے ذکر کرنا حرام ہے: رفع الصوت بالذکو حرام . (۲) وقت کا تعین

کی عمل کیلئے کوئی خاص وقت مقرر نہ ہواور شریعت میں۔
اس وقت کی اہمیت نہ بتائی گئی ہو، اب اگر اس خاص وقت میں
اس عمل کو کیا جائے اور اہمیت دی جائے تو سی بھی بدعت ہے، ابن
رشد نے نقل کیا ہے کہ ان کے زمانہ میں قرطبہ وغیرہ میں نماز صبح
کے بعد لوگ مجد میں قرائت قرآن کا التزام کیا کرتے تھے،
حافظ ابن رشد نے اس کو بدعت قرار دیا، شاطبی کے الفاظ میں:
فرای ذالک بدعة.

ایک زمانہ میں لوگ یوم عرفہ کی شب میں مجد میں جمع ہوکر اجتماعی طور پر دعا کرتے تھے، تا کہ اہل عرفہ کی مشابہت ہوسکے، علماء نے اس کو بدعت قرار دیا۔ (۳)

ای طرح رسول الله ﷺ کی یوم پیدائش کے موقع سے خصوصیت سے خوشیال منانا ، یا اسے عید قرار دینا شاطبی کے بہ قول بدعت ہے۔ (۴)

# خاص ہیئت و کیفیت کی تعیین

سی عمل کے لئے حدیث میں کوئی خاص ہیئت اور کیفیت ٹابت نہ ہواور اس کا الترام کیا جائے ، یہ بھی بدعت ہے، مثلاً رسول اللہ ﷺ پرصلوۃ وسلام یقیناً مسنون اور بعض حالات میں

<sup>(</sup>۱) شامی:۲۳۵/۲

<sup>(</sup>۲) بزازیه:۲۷۸/۲

<sup>(</sup>٣) الاعتصام: ١٠/١ الاعتصام: ٣٩/١

واجب ہے، کیکن اس کے لئے قیام کا التزام، جوقرون خیر میں ٹابت نہیں بدعت قرار پائے گا، امام مالک تک اس کی طلاع کیفی تو انہوں نے اس پر ناپندید گی کا اظہار کیا، حضرت امام کے مشہور شاگر دابن قاسم کا بیان ہے، کہ امام مالک نے اے منع کیا اوراس کو بدعت قرار دیا، نہلی عنها و راها بدعة. (۱) اضافہ وکی کا ایہام

ایباعل جس سے دین میں کی کام کا اضافہ یا کی کا وہم پیدا ہوسکتا ہو، یا نسبتہ کم اہم امرے متعلق زیادہ اہمیت کا اظہار ہوتا ہو، یہ بھی ممنوع ہے اورعلاء نے اس کو بدعت میں شارکیا ہے ، تا کہ یہ عام لوگوں کیلئے غلط بھی کا موجب نہ بن جائے۔

و بالجملة فکل عمل له اصل ثابت شرعاً الا ان فی اظہار العمل به والمداومة علیه ما یخاف ان یعتقد انه سنة فتر که مطلوب فی المحملة ایضا من باب سد اللزائع . (۲) ماصل یہ ہے کہ جس عمل کا جوت شری موجود ہو، حاصل یہ ہے کہ جس عمل کا جوت شری موجود ہو، کین اس برعلی الاعلان عمل کرنے اور پابندی کرنے کی صورت میں اس بات کا اندیشہ ہوکہ اسے سنت کی صورت میں اس بات کا اندیشہ ہوکہ اسے سنت سمجھا جانے لگا تو بطور سد ذرائع کے اس کو چھوڑ دیا جانا مطلوب ہے۔

چنانچیای بنا پرامام مالک اورامام ابوطنیفه نے رمضان کے معاب برامام مالک اورامام ابوطنیفه نے رمضان کے معابد شوال کے چیروزے رکھنے سے منع فرمایا کہ کہیں لوگ اسے رمضان کا حصہ نہ سمجھ لیس ، حضرت ابو بکر وعمراور ابن مسعود کھیں۔

(۱) الاعتصام:۳/۲

قربانی کو واجب نہیں سجھتے تھے، ای لئے خصوصیت سے بقرعید کے دن قربانی کرنے سے گریز کرتے تھے (۳) ای وجہ سے رسول اللہ صلی اللہ وآلہ وسلم نے اس بات سے منع فرمایا کہ رمضان سے منصلاً پہلے ایک دو روزہ نہ رکھا جائے کہ بتدریج لوگ کہیں اسے رمضان المبارک کا جزء نہ جھے لیں۔
مستخبات کو واجب کا ورجہ وینا

دین میں جو چیز واجب نہ ہواس کااس درجہ التزام کہ اگر نہ کیا جائے تو لوگ اسے مطعون کرنے لگیں اور اس کے ضروری ہونے کا وہم ہونے گئے میجی بدعت ہے، مثلاً سورہ اخلاص کی تلاوت ،اس کی اہمیت اور فضیلت اپنی جگہ تشکیم ہے،لیکن اگر کوئی فخص ہمیشہ صرف سورہ اخلاص ہی تلاوت کرے تو پیر مکروہ ہوگا ، مشہور نقیہ سفیان توریؓ نے اس کو مکروہ قرار دیا ، امام مالک ّ کے زمانہ میں بعض لوگ ایک ہی رکعت میں سورہ اخلاص کو بار بار پڑھتے تھے،امام صاحب سےاس کے بارے میں دریافت کیا تو اس پر ناپسندیدگی کا اظهار کیا اور فرمایا که بیلوگوں کی من گرت بدعت ہے : ہذا من محدثات الامور التی احدثوا . (م) ہارے زمانہ میں فرض نمازوں کے بعددعاکے سلسلے میں بعض مساجد میں بڑی شدت برتی جاتی ہے، اور لوگ اے جزونما زنصور کر لیتے ہیں ،اگر کہیں میصورت پیدا ہوجائے توييمل بھی بدعت ہوجائے گا۔ای طرح عمامہ کا مسئلہ ہے،اس میں شہد نہیں کہ عمامہ آپ وہ کا کی سنت ہے، نہ صرف نماز میں بلکہ عام حالات میں بھی اس کا استعمال مسنون ہے، کیکن اس

۳۲/۲:مانات (۲)

<sup>(</sup>٣) حوالة سابق (٣)

بارے میں تشدد، امام کے لئے اس کا التزام اور ائمہ کے نصب و عزل کی بنیاد بنالینا ایک غیر واجب کو واجب قرار دینے کے مرادف ہے، اس لئے الی شکل میں اس کا شار بھی بدعت ہی میں ہوگا۔

موقع ومحل کی عدم رعایت

جوهمل خرکی خاص کام کے لئے ثابت نہ ہو وہاں اس کا اضافہ صریحاً بدعت ہے، مثلاً اذان، یہ صرف نماز ، بخگا نہ کے لئے ہے بعض اور موقعوں پر بھی اس کا جبوت ہے، لیکن نوافل کے لئے اذان ثابت نہیں، چنانچہ ہشام بن عبد الملک نے عیدین کے لئے اذان وا قامت کا سلسلہ جاری کیا تو علاء نے اس کو بدعت اور مکروہ قرار دیا، (۱) ہمارے زمانہ میں وفن کے وقت اذان کا رواج اس زمرہ میں ہے، اور فقہاء نے اس بدعت قرار دیا ہے، چانوروں کو ذریح کرتے وقت صرف کلمہ کی بیجے تو امام ابوضیفہ نے اسے مکروہ اور امام احد نے بدعت کہا ہے۔ (۱)

وہ اعمال جن میں غیر مسلموں سے نہ ہی اعمال میں تشبہہ کی ہو آتی ہو وہ بھی بدعت ہے، مثلاً شاطبی نے نقل کیا ہے کہ اہل سنت کا ایک گروہ نیز وز اور مہر جان کے دنوں میں روزہ رکھا کرتا تھا اور جمع ہو کرعبادت کیا کرتا تھا، جو اسلام سے پہلے بعض قو موں کے تیوبار کے دن تھے جب اس کے بارے میں طلحہ بن عبید

# بدعي طلاق

طلاق بدعى كالحكم

غیر مسنون اور تا پسندیده طریقه سے طلاق دیے کو ''طلاق بدئ' کہتے ہیں، ای کوعلامہ کا سانی نے ''طلاق مکروہ'' سے ہمی تعبیر کیا ہے، اس طرح طلاق دیے کے با وجود ائمہ اربعہ کے نزدیک طلاق واقع ہوجاتی ہے، البتہ اس کی وجہ سے آدمی عند اللہ گنہگار اور مستحق عاب ہوگا، اس طلاق کے دنیوی احکام میں یہ ہے کہ اگر رجعت ممکن ہوتو ہوی کولوٹالیا جائے۔

طلاق دینے کا بہتر طریقہ بیہے کہ دوباتوں کی رعایت کی جائے ، ایک وقت کی ، کہ عورت کو حالت نیف میں ، یا اس طہر میں طلاق ندویدی جائے جس میں اس سے پہلے اس عورت کے

<sup>(</sup>۲) الميزان الكبرى ، كتاب الاضحيه: ۲

<sup>(</sup>٣) حوالة سابق

<sup>(</sup>۱) الاعتصام:۱۸/۲

<sup>(</sup>٣) الاعتصام:٢٩/٢

# حالت حيض ميس طلاق كاحكم

حالت حیض میں طلاق دینے کی صورت میں آگر بیوی کولوٹا لینے کی منجائش ہو، یعنی بیاس کی طرف سے پہلی یا دوسری طلاق ہو،تو بعض فقہاءاحناف کے یہاں متحب اور بعض کے یہاں واجب ہے کہ یوی کولوٹا لے، صاحب بدایدنے "رجعت" کے واجب ہونے کوزیادہ صحح قرار دیا ہے اور بیتھم اس مدیث پر بنی ہے کہ حضرت عبداللہ بن عمر ﷺ نے اپنی بیوی کو حالت حیض مي طلاق ديدي رسول الله وكلك وجب اس كاعلم مواتو بهت خلكي کے ساتھ ان کورجوع کرنے کا تھم فرمایا (۲) پھر آگر وہ طلاق دیے ہی برمصر ہوتو کب طلاق دے؟ اس سلسلہ میں صدیث کے الفاظ ذرامختلف ہیں ،بعض روایات میں ہے کہ مذکورہ واقعہ میں آب عظم نے فر مایا کہ وہ بوی کولوٹالیں پھر جب طبر آ جائے اور طلاق دینا چاہیں تو دیدیں ،اکثر فقہاء کاعمل اس صدیث پر ہے کهاس حیض ہے متصل جوطہر ہوای میں طلاق دی جا سکتی ہے، فقہائے احناف میں امام طحاویؒ اور ابوالحن کرخیؒ کی یہ یہی رائے ہاوراہام کرخی نے یہی رائے امام ابوطنیفہ نقل کی ہے،اور بعض احادیث کے الفاظ میہ ہیں کہ حیض گذر جائے پھر طہر گذر جائے پھر دوسری بارچیش گذر جائے اور اس کے بعد طہر کی حالت آجائے تو اب جا ہے تو طلاق دیدے، اس مدیث کے مطابق جس حض میں رجوع کیا گیا ہے، اس کے بعد ایک اور كمل حيض كذر جائے تو طلاق ديني جائے ، فقهائے احناف کے یہاں یمی دوسری رائے زیادہ مشہور ہے۔(۲) ساتھ ہمبستری کرچکا ہے، دوسری تعداد کی ، کدایک وقت میں ایک طلاق دیجائے، اس سے زیادہ نہیں ۔۔۔۔۔ای لحاظ سے ''طلاق بدگ'' بھی دوطرح کی ہیں، بدی باعتبار وقت، بدی باعتبار عدد۔(۱)

#### بدعى بهاعتبارونت

"بری برا عبار وقت" یہ ہے کہ حالت حیض میں طلاق دیدی جائے ، یا جس طہر میں بیوی ہے مباشرت کر چکا ہے ، اس میں طلاق دیدے ، ان دونوں کے نامنا سب ہونے کی وجہ یہ کہ اس کی وجہ سے کہ اس کی وجہ سے مدت طویل ہوجاتی ہے ، اور عورت کوزیادہ دنوں انظار کی زحمت اٹھانی پڑتی ہے ، اگر حالت چیض میں طلاق دی تو اس حیض کے علاوہ مزید تین چیض عدت ہوگی ، اس طرح ایک حیض کی مدت بڑھ گئی ، اور اگر مباشرت کے بعدای طہر میں طلاق دے رہا ہے ، تو احتمال ہے کہ شایدای جنسی ملاپ کی وجہ طلاق دے رہا ہے ، تو احتمال ہے کہ شایدای جنسی ملاپ کی وجہ سے استقر ارحمل ہو جائے اور اس طرح ولادت تک عدت میں گذارنی پڑے اور عدت در از ہوجائے۔

دوسرے شریعت کا منشاء یہ ہے کہ طلاق وقی جھنجھلا ہے اور جذباتیت کے باعث نددیا جائے ، حالت چیف میں طلاق دینے میں اس کا شبعہ ہے کہ شاید جنسی بے رغبتی اس کا باعث بن گئی ہو، اس طرح مباشرت کے تھوڑے ، ہی دنوں کے بعد ایک عورت کو داغ فراق دینا اور جس سے ابھی لذت اندوز ہوا ہے، اس سے اتنی جلد'' خرمن حیات'' کوعلا حدہ کر لینا ایک غیرا خلاتی اور غیرا نسانی حرکت ہے۔

<sup>(</sup>٢) الهدايه:٣٣٤/٢

<sup>(</sup>۱) امام كاسانى: بدائع الصنائع: ۸۸/۳

<sup>(</sup>٣) الهدايه:٢٣٤/٢

#### غير مدخوله بيوى كوحيض ميں طلاق

مالت فیض میں طلاق دینے کی ممانعت صرف اس ہوی کے حق میں ہے جس ہے جنسی ملاپ یا اس کے قائم مقام " جنسی ملن ہے بغیر" کیے جائی وظوت" کی نوبت آ چکی ہو، جس ہوی ہے ابھی اس کا موقع ہی نہ آیا ہو، صرف عقد نکاح ہوگیا ہو، جے فقہ کی اصطلاح میں" غیر مدخولہ" کہتے ہیں، اس کو حالت چیض میں بھی طلاق دی جاسکتی ہے(۱) کہا کہ تواس کے لئے عدت نہیں ہے کہ اس میں طویل انتظار کی زحمت ہے دو چار ہونا پڑے، دوسر سے چیش کی وجہ سے اس کی زحمت ہے دو چار ہونا پڑے، دوسر سے کیک جائی کی نوبت کی دوسر سے کے جائی کی نوبت ہیں نہ آئی اور دونوں ایک دوسر سے کی زندگی کے نا آشار فیق ہوں ان سے تو بہر حال رغبت اور دیجی ہی ہوتی ہے۔ ہوں ان سے تو بہر حال رغبت اور دیجی ہی ہوتی ہے۔ ہمی نہ گی بدگی خط ط عد د

" طلاق بدی بہل ظاعدہ 'یہ ہے کہ ایک سے زیادہ دویا تمن طلاق ایک ہی لفظ میں ، یا متعدد دفعہ میں ایک ہی طہر میں ویدی جائے ،مثلاً کہے' میں نے تمن طلاق ویدی' یا' میں نے طلاق دی ،طلاق تو بھی طلاق تو ہوجائے گی ،البتہ اس طرح طلاق دینے والاعتداللہ گنہگار ہوگا ،امام شافق کے یہاں طلاق کی بیصورت مباح ہے (۲) اور اس پرکوئی مؤاخذہ نہیں ہوگا ، جن حضرات نے امام شافع کی کے ،ان کا طرف" تین طلاقوں کے سنت ہونے کی نسبت کی ہے ،ان کا طرف" تین طلاقوں کے سنت ہونے کی نسبت کی ہے ،ان کا طرف" تین طلاقوں کے سنت ہونے کی نسبت کی ہے ،ان کا

بھی مقصود یہی ہے (۳) جوحفرات اس طلاق کوسرے سے غیر واقع کہتے ہیں ان کی رائے ائمہ اربعہ اورامت کے سوادِ اعظم کے خلاف ہے (لفظ' طلاق' کے تحت انشاء اللہ اس موضوع پر صفحاً موضوع پر صفحاً وہوگی، وباللہ التوفیق)

"طلاق بائن" جس میں طلاق ایک ہی ہوتی ہے گر
"بینونت" کی صفت کا اضافہ کر دیا جا تا ہے، طلاق رجعی کے
بعد رجعت کی گنجائش رہتی ہے، لیکن" بائن" دینے کی صورت
میں نی الفور رشتہ نکاح منقطع ہو جا تا ہے، بعض حضرات کے
نزد یک اس لئے پہ طلاق بدعت ہی کے زمرہ میں ہے، اور بعض
فقہاء کے نزد یک طلاق بدعت نہیں ہے، (م) اور یہی زیادہ سے
ہے، کیوں کہ عورت کو خلاصی حاصل کرنے کے لئے بعض
اوقات طلاق بائن ناگز برہوجاتی ہے۔

# بدل خلو (پیری)

گڑی اس وقت ان مسائل میں ہے ہے جن کا اکثر شہروں میں رواج ہو چکا ہے، اور جو مالک مکان اور کرایددار دونوں کے لئے ایک ضرورت بن گئی ہے، کرایدداری ہے متعلق موجودہ قانون کچھاس طرح کا ہے کہاصل مالک کے لئے ایک دفعہ مکان یا دوکان کرایہ پرلگانے کے بعد دوبارہ اس کو حاصل کرنا جوئے شیرلانے کے مترادف ہے ۔۔۔۔دوسری طرف کرایہ دار کے لئے ہمی کچھ مسائل اور دقتیں جیں کہ اگر بیک وقت کرایدداروں کو اپنا کارخانہ یادوکان اٹھا لینے کا حکم دیا جائے تو معاشی اعتبار سے ان کے لئے ضرر شدید اور نا قابل تلائی

<sup>(</sup>٢) حوالة سابق

<sup>(</sup>٣) المهدايه ربع دوم: ١٥١٠ ط: ادارة القرآن، كراجي

<sup>(</sup>۱) حوالة سابق:۳۳۲/۲ (۳) بدائع الصنائع:۳/۳۳

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نقصان کا باعث ہے، ان حالات میں پکڑی کی رقم کے ذریعہ مالک ، مکان پر کرایہ دار کے نا قابل والی قبضہ کاعوض وصول کرلیتا ہے، اور کرایہ داراس مکنہ نا گہانی نقصان سے تحفظ کرلیتا ہے، اس طرح پکڑی کا یہ رواج دراصل دو طرفہ ضرورت کی محیل ہے۔

#### مروجه صورتين

ا - مالک" پڑی" کے بجائے پینٹی (ADVANCE) نام سے ایک رقم کراید دار سے اس شرط کے ساتھ حاصل کرتا ہے کہ جب کراید دار مکان داپس کرے گاتو بیرقم بھی اس کو داپس کر دی جائے گی۔

۲ - مالک ابتداء معاملہ کے وقت ہی کرایہ وار سے پکڑی ماصل کرتا ہے۔

س - کرایددارجس نے خود پگڑی دے کرمکان حاصل کیا ہے۔
 دوسرے کرایددارے مکان دے کر پگڑی دصول کرتا ہے،
 ای طرح اگر مالک مکان کومکان واپس کرے تواس ہے۔
 بھی پگڑی کی رقم لیتا ہے۔

م - کرایددار نے خود پگڑی دیے بغیر مالک سے مکان حاصل کیا ہے، مگردہ کی اور کو پگڑی لے کر مکان حوالہ کرتا ہے یا خود مالک مکان ہی سے پگڑی کی رقم لے کراس کو مکان دیتا ہے۔

زرضانت

پہلی صورت لینی زرحانت کی رقم حاصل کرنے میں

مضا کقتہیں اوراس رقم کی حیثیت قرض کی ہے، قرض ما نگنے کی صورت میں دوبا تیں حل طلب ہیں: اول یہ کرقرض میں تاجیل نہیں ہوتی: دوسرے یہ کہ شرط فاسد سے اجارہ فاسد ہوجا تاہے، جب کہ زیر بحث مسئلہ میں فریقین'' اجل'' کے پابند ہوتے ہیں اور ما لک مکان کرایہ دارے قرض کومشر وط کرتا ہے۔

ان کاحل اس طرح ہے کہ قرض میں تاجیل کا گوا حناف کے یہاں استبار نہیں : و لا یشبت الاجل فی القروص عندنا(ا)
تاہم امام شافع کے یہاں تاجیل کا اعتبار ہے اور امام مالک کے بہاں تاجیل کا اعتبار ہے اور امام مالک کے بہاں تاجیل کا اعتبار ہے بلکہ قرض میں تاجیل واجب ہے (۲)
سلف میں حضرت ابن عرق عطائے ،عمر بن دینار وغیرہ جسے بلند پایہ اللی علم بھی تاجیل کو درست اور معتبر مانتے ہیں (۳) اور یہ بات بھی قابل کی احزاف کے زود کی قرض میں تاجیل درست نہ ونا قواعد فتھید سے مستد بط ہے ،کی نص صرت کے سے نہیں جب کہ تون قواعد فتھید سے مستد بط ہے ،کی نص صرت کے سے نہیں جب کہ آجیت مدایت (القرب ۱۸۲۱) بظاہر جمہور کی تائید میں ہے ، اور تمام دیون بیشمول ''قرض'' میں تاجیل معتبر ہونے کو ظاہر کرتی ہے۔ کی س مارے زمانے جو کے اس مسئلہ دیوں بیشمور کی رائے قبول کرلیا جائے تو مضا گفتہیں۔

البتة' اجارہ' جس شرط فاسد کی وجہ سے فاسد ہوتا ہے، اس کے لئے ضروری ہے کہ:

(الف)اس میں عاقدین میں ہے کی ایک کیلئے منفعت ہو۔ (ب) شرط ایسی ہو کہ اس کی وجہ سے آئندہ نزاع پیدا ہو جانے کا قوی امکان ہو۔

<sup>(</sup>٢) اعلاء السنن: ١٣/١٢٥

<sup>(</sup>۱) هندیه:۵/۸۲۳

<sup>(</sup>٣) صحيح بخارى مع فتح البارى: ٢١/٥

(ج) وہ شرط رواج کا درجہ اختیار نہ کر چکی ہو، چنا نچہ ابن جیم نے دوجہ میں اس کی صراحت کی ہے۔(۱) اور فقادی عالم کیری میں ابواللیث کے قول سے اس کی تا ئید ہوتی

زیر بحث مسئلہ میں قرض کی شرط مفھی الی النزاع نہیں ہے، بیہ بات تجربات اور مشاہدات سے ثابت ہے اور اب اس شرط نے رواج کا بھی درجہ حاصل کرلیا ہے، اس لئے اس شرط کوشرط فاسد کے درجہ میں رکھنا شجے نہ ہوگا۔

طمائیت قلب اور وثوق کے لئے فقہاء کے عام اصول و قواعد سے گریز کرنا اور ایک انسانی ضرورت سجھ کر اس میں مخواکش پیدا کرنا خلاف اصل بات نہیں ،ای لئے استحمانا فقہاء نے کئی تیسر ہے معتبر خص کے پاس اطمینان کے لئے" مال رہن' مقروض کے باس اطمینان کے لئے" مال رہن' مقروض) مرتبن (صاحب دَین) کے پاس مال رہن رکھے کہ رہن کا معاملہ انہی دونوں حفزات کے درمیان ہے کی اور کے پاس کال رہن' کارکھا جانا درست نہیں ہونا جا ہے ،امام سرحی کابیان ہے۔

وكان هذا نوع استحسان منا بحاجة الناس اليه ولكونه ارفق بهم فالراهن الاياتمن المرتهن على عين مالها وعند ذلك طريق طمانية القلب لكل واحد منهما ان يوضع على يد عدل. (٣)

۲- مالك مكان كالبنداء معامله مين بكرى ليما

اصل ما لک مکان کا کرایدداد سے بطور گیڑی (بدل خلو)

کچھر قم لینا تو بہر حال درست ہوگا ادر سمجھا جائے گا کہ کچھ حصہ
اس نے یک مشت اور تجیل وصول کرلیا ہے اور کچھ حصہ بالاقساط
ادر تدریجا وصول کررہا ہے ، فقہاء کے یہاں اس کی نظیر بھی
موجود ہے ، علامہ شای نے گیڑی ہی کی ایک صورت پر روشی
ڈالتے ہوئے لکھا ہے:

" ہاں! بیطریقہ جاری ہے کہ صاحب ظو جب دکان معمولی کرایہ پر لیتا ہے تو ناظرادقان کو کچھ درہم مزید دیتا ہے، جس کو" فدمت " کہا جاتا ہے، بید دراصل" اجرت مشل" کا جملہ ہے اور جب صاحب " خلو" کا انقال ہوجائے وہ کی اور کے حق میں خلو سے دستبر دار ہوجائے تو اس کے وارث سے یا اس مخص سے جس کے حق میں خلو سے دستبر دار ہوا ہے، چند ورہم لیتا ہے، جس کے حق میں خلو سے دستبر دار ہوا ہے، چند ورہم لیتا ہے، جس کو تعدد بق کہا جاتا ہے، اس کا شار بھی کرایہ بی میں ہوگا۔ اس کئے بیصورت کی کھن کا منہیں۔

۳ - گری کی تیسری اور چوشی صورت کے احکام کی تحقیق کے لئے ضروری ہے کہ پہلے چند بنیا دی امور کی تنقیح کرلی

جائے۔

اول: " حق ملكيت" اور" حق قبضه وونول كورميان كيا نبيت بي-؟

ووم: حقوق کی خرید و فروخت درست ہے یا نہیں؟ اور اگر بعض حقوق قابل خرید و فروخت ہیں تو آیا" حق خلو'' یعنی

<sup>(</sup>۱) البحر: ۱۸/۸ فندیه: ۳۳۳/۳

<sup>(</sup>٣) المبسوط: ٢١/٨٧

''حق قبضہ'' بھی من جملہ ان حقوق کے ہے یا نہیں۔؟ سوم: خود فقہاء نے گیڑی کے بارے میں کیا کچھ لکھا ہے اور اس سے ہم کو کیاروشنی ل سکتی ہے۔؟ حق ملکیت اور حق قبضہ

#### حقوق کی خرید و فروخت:

حقوق مال کے بیل سے بیں یانہیں؟ ائمہ ٹلشہ کے نزدیک حقوق اور منافع کا شار بھی مال میں ہے، امام ابوطنیفہ ؓ کے نزدیک مال ہونے کے لئے اس شک کا مادی وجود (عین) ضروری ہے، جیرا کہ قاضی ابوزید دبوی ؓ نے تاسیس النظر میں ذکر کیا ہے، (۱) پھر چند مسائل ذکر کئے ہیں، جن میں اس اصولی اختلاف کی بناء پر احناف وشوافع کے درمیان اختلاف رائے پایاجا تا ہے۔

غرض شوافع کے نزدیک چونکہ منافع بھی مال ہے، ای لئے اجارہ جس میں منافع کا مالک بنایا جاتا ہے، گویا وہ بھی ہی کی ایک فتم ہے، فرق صرف اس قدر ہے کہ ''بیع'' میں ''اعیان'' کو فروخت کیا جاتا ہے، اور اجارہ میں ''مال'' کے منافع کو لیں احناف اور جمہور کے درمیان بنیادی اختلاف'' مال'' کی تعریف میں ہے، احناف کے نزد یک مال وہ مادی اشیاء ہیں جن کا ذخیرہ کیا جانا ممکن ہو، و الممال مایمکن احرازہ (۲) جب کے شوافع اور جمہور کے نزد یک بقول علامہ ابن ہمام کے جو کچھ بھی انسانی مصلحت کے لئے پیدا کیا گیا ہے، سب مال ہے، الممال اسم مصلحت کے لئے پیدا کیا گیا ہے، سب مال ہے، الممال اسم مصلحت کے لئے پیدا کیا گیا ہے، سب مال ہے، الممال اسم مصلحت کے لئے پیدا کیا گیا ہے، سب مال ہے، الممال اسم مصلحت کے لئے پیدا کیا گیا ہے، سب مال ہے، الممال اسم مصلحت کے لئے پیدا کیا گیا ہے، سب مال ہے، الممال اسم

کین احناف کے نزدیک بھی بیر مسئلہ شفق علیہ نہیں بلکہ بعض ایی جزئیات بھی اللہ جاتی ہیں جن میں '' حقوق'' کو مال کا درجہ دیا گیا ہے ، مثلاً صاحب ہدا یہ نے لکھا ہے ، کہ راستہ فروخت کردینا جائز ہے اور اس پراتفاق ہے اور ایک تول کے مطابق راستہ ہے گذر نے کا ''حق'' بیچنا بھی جائز ہے ، وان کان النانی ففی بیع حق الموود دو ایتان (۳) بیق کو مال شلیم کرنے کی بہترین مثال ہے۔

ای طرح بعض مواقع پر" منافع" کوجی مال سلیم کیا گیا ہے، چنانچ احناف کے نزد کی سے بات متفق علیہ ہے کہ" مال متقوم" بی مہر بن سکتا ہے، جو چیز مال نہ ہووہ مہز ہیں بن سکتی، ان یکون المسمی مالا متقوما ، (۵) لیکن مکان میں سکونت اور جانور پرسواری کوجھی مہر قرار دینے کو سیح مانا گیا ہے

<sup>(</sup>٢) هدایه: ٣١٤/٣، كتاب الغصب

<sup>(</sup>٣) هدايه: ٣٤٠/٣

<sup>(</sup>۱) تاسيس النظر: ۲۲

 <sup>(</sup>٣) فتح القدير: ١٨١/٨
 (۵) بدائع الصنائع: ٥٦/٣٢

تا بم بعض ابل علم نے اسے درست قرار دیا ہے، اس کا ان کو بھی اعتراف ہے، اس لئے انہوں نے تکھا ہے کہ بیمسکا فلنی ہے، نظائر میں تعارض ہے اور بہت کچھ بحث کی مخبائش ہے۔ و بالجملة فالمسئلة ظنية و النظائر متشابهة و للبحث فيها مجال. (٥)

خلاصہ ہے کہ ''ال'' کی حقیقت ہر زمانہ کے عرف پر موتو ف ہے ، کسی زمانہ میں منافع کی خرید وفروخت شروع ہو جائے تو اب ''اعیان'' کی طرح ہے چیزیں بھی'' مال'' کے زمرہ میں شار ہونگی، گوا حناف میں محقد میں'' حقوق ومنافع'' کی خرید و فروخت کی اجازت نہیں دیتے ،لیکن بعد میں چل کرعرف میں حقوق ومنافع بھی مال کے درجہ میں آگئے اس لئے بہت سے متاخرین احناف نے اس کی خرید وفروخت کی اجازت دی، اور چونکہ ہے وف کتاب وسنت کی کسی نص صرت کیا اجماع کے خلاف نہیں ہے، اس لئے کوئی وجنہیں کہ اس لئے کہا جا سکتا ہے کہ پگڑی بھی من جملہ حقوق کے ہے، اس لئے کہا جا سکتا ہے کہ پگڑی احت کی این مائن میں فی قیمت ہے، اس لئے کہا جا سکتا ہے کہ پگڑی اس کے کراپنا'' حق قبض' کی قیمت ہے، اس طرح مالک مکان نے پگڑی کے کراپنا'' حق قبض' گویا فروخت کرویا ہے اور کرایہ وار نے گڑی اداکر کے متعل طور پریدی حاصل کرلیا ہے۔
پگڑی اداکر کے متعل طور پریدی حاصل کرلیا ہے۔
پگڑی اداکر کے متعل طور پریدی حاصل کرلیا ہے۔

یں۔ اب تک صرف اصولی نوعیت کی بحث تھی ،اس مسکلہ پرفتہاء نے جو پھولکھا ہے اسے درج کیاجا تا ہے ، جموکؓ نے اشاہ کی شرح

بلکه صاحب ہداریکا بیان ہے کہ امام محمد کے نزدیک'' خدمت'' بھی مال ہے(۱)اب ظاہر ہے کہ' خدِمت' اعیان میں نے بیں ہے بلکہ منافع یاحقوق ہی کی قبیل سے ہے۔ ٣ - مال كى جوتعريف كى كئى ہے، وہ نه نصوص شرعيه كتاب وسنت سے ثابت ہے اور ندصا حب مذہب امام ابو حنیفہ کی مراحت ہے ، اس لئے گو فقہ حنفی کی عام متون میں "حقوق مجرده" كى نيع كومنع كيا كيابيا كيكن فقهاءاحناف میں بھی متأخرین نے اس باب میں توسع کی راہ اختیار کی ہے، چنانچہ نقہاء نے کچھ وض لے کر''حق وظیفہ'' سے دست کش ہونے کوعرف کی بنایر درست قرار دیا ہے۔ صاحب ہدایہ نے قاہرہ میں صاحب وظیفہ سے پچھ لے کر حق وظیفہ سے اس کے حق میں سبکدوثی کوعرف کی بنیاد پر جائز سمجھا ہے (۲) علامہ عینیؓ کے یہاں عوض لے کر وظیفہ ہے سبكدوشي از راه ضرورت ہے ، اور قاضي كى منظورى كى بھى شرط ہےتا كىزاع نه پيدا ہوجيباك علامه شامى كابيان ہے (٣) متولی کا این حق تولیت سے بالعوض دست کش ہو جانا جو ''حقوق مجردہ'' میں ہے ہے، شیخ نورالدین علی مقدیؓ نے''رمز

شرح کنز "میں اسے جائز قرار دیا ہے جب کہ اکثر فقہائے

احناف اس کے ناجائز ہونے کے قائل ہیں ، حمویؓ نے اس کا

تذکرہ کیا ہے(۴) علامہ شای کا'' حقوق مجردہ'' کی بیچ اوراس

کے عوض کے سلسلہ میں ہر چند کہ عدم جواز کی طرف میلان ہے

(۱) هدایه ربع دوم:۳۰۸/۲

<sup>(</sup>٢) الاشباه: ١٠٢/

<sup>(</sup>٣) رد المحتار:٣/ ١٣/٣

<sup>(</sup>۵) شامی: ۱۵/۳

میں ایک گونہ تفصیل ہے بحث کی ہے اور اس کو حک واضافہ کے ساتھ علامہ شامی نے روالح تاریم ۱۵٫۷ سیان تقل کیا ہے۔

علامہ ابن نجیم نے اشاہ میں بحث کی ہے کہ ایبا عرف احکام میں معتبر ہوگا، جو' عام' ہو،عرف عام سے ایباروا جی عمل مراد ہے جو ہر علاقہ اور ہر طبقہ میں مروج ہو،اس کے مقابلہ میں مراد ہے جو ہر علاقہ اور ہر طبقہ میں مروج ہو،اس کے مقابلہ میں فاص علاقہ اور مقام کا عرف جس کو اصطلاح میں ' عرف فاص' کہا جاتا ہے،احکام پر اثر انداز نہ ہوگا، پھر لکھا ہے ہیکوئی قاعدہ سلمہ نہیں ہے بلکہ بعض مشائخ نے ''عرف فاص' کو بھی معتبر مانا ہے، پھر کہتے ہیں کہ اگر ''عرف فاص' کا اعتبار کیا جائے تو قاہرہ کے بعض بازاروں میں جو مکانوں کی پگڑی کا سلسلہ ہے اس کے لازم ہونے کا فتوی دیا جانا چاہئے اور بیکرا ہی سلسلہ ہے اس کے لازم ہونے کا فتوی دیا جانا چاہئے اور بیکرا ہی دارکاحق ہوجا تا ہے، مالک دکان اس کو نکا لئے اور دوسر کوکرا ہے پر دیے کا بجاز نہیں ہے، کو وہ دکانات وقف کی ہوں۔(۱)

پنانچ فقہائے مالکیہ نے عموماً '' حقوق خلو'' کوسلیم کیا ہے اوراس کی بچے وغیرہ کو بھی درست قرار دیا ہے، علامہ حموی نے اس مسئلہ ہے متعلق ایک استفسار اور علامہ ناصر الدین بقالی مالکی کا جواب اس طرخ نقل کیا ہے:

سوال: دکانوں کے رائج 'حق خلو' کے سلسلہ میں علماء کرام کی کیا رائے ہے؟ اگر کسی مختص کا انتقال ہوجائے اور اس کا وارث شرعی موجود ہوتو کیاوہ لوگوں کے عرف کے مطابق اپنے مورث کے ''حق خلو'' کاحق دار ہوگایا نہیں؟ اوراگر

مخص متونی پر ذین ہواوراس نے کوئی جائیداد نہ چھوڑی ہو جس سے قرض ادا ہو سکے تو کیا اس کے دکان کے حق خلو سے اس کا ذین ادا کیا جائے گا؟

جواب: الجمد للدرب العلمين: بال جب كم فحض كانقال بهواور اس كاكوئى وارث شرى بهوتو عرف ورواج ك مطابق وه اس كحق خلوكا وارث بوگا اور انقال بهواوراس بردّين بواوركوئى جائداد نه جهوژى بوجس سے بيد ين ادا بوسك تواس كن حق خلو سے اداكيا جائے گا، والله سبحانه و تعالىٰ اعلم \_(1)

تموی نے اس مسئلہ پر علامہ شہاب الدین احمد سنہوری ما گئ کا بھی فتوی نقل کیا ہے، جس سے خلوکا وقف کرنا اور اس کا لازم ہونے کی نافذ ہونا سے معلوم ہوتا ہے بشرطیکہ وقف کے لازم ہونے کی شرطیں موجود ہول (۳) ہر چند کہ علامہ اجہوری نے اس سے اختلاف کیا ہے مگراجہوری کا بیان ہے کہ جس فتوی کو قبول حاصل ہواوہ ناصر اللہ بین لکانی اور شہاب اللہ بین سنہوری کا فتوی ہے (۳) فقہاء احتاف میں بھی محمد بین جلال حنفی نے اس کو درست فتہاء احتاف میں بھی محمد بین جلال حنفی نے اس کو درست سندی کیا ہے اور قاضی خان کی اس عبارت سے استدلال کیا ہے:

د جل باع سکنی له میں حانوت کلا فظھر آنھا المشتری آجرة المحانوت کلا فظھر آنھا آکشر میں ذلک قالوا لیس له آن پر د السکنی بھذا العیب . (۵)

<sup>(</sup>۱) الاشباه: ۱۹۳-۱۰۳ الاشباه: ۱۹۳-۱۰۳

<sup>(</sup>٣) حوالة سابق (٣) عوالة سابق

<sup>(</sup>۵) ردالمحتار :۱۲/۳

حموی کا بیان ہے کہ اس جزئیہ سے تقی الدین بن معروف زاہداور نقی دارالسلطنتہ السلیمائیہ مولانا ابوالسعو دیے بھی'' حق خلو'' کے ثابت ہونے پراستدلال کیا ہے۔(۱)

لیکن علامہ شامی نے بحوالہ شرنملا کی اور حموی نے اس استدلال پر تنقید کی ہے جس ہے محمد بن جلال حفی کا استدلال سیح نہیں معلوم ہوتا ، تاہم اس سے اتنا معلوم ہوتا ہے کہ خود فقہاء احناف میں بھی کچھاہل علم نے اس کو جائز سمجھا ہے۔

شامی کابیان ہے کہ علامہ عبد الرحمٰن آفندی نے بھی ' حق ضلو' کو ثابت کیا ہے (۲) علامہ شامی کار جمان بھی اسی طرف ہے (۳) و ثابت کیا ہے الاقعناع فی حل الفاظ ابی الشجاع سرس ' کی ایک عبارت ہے اس پر استدلال کیا ہے کہ شوافع کے نزد یک بھی بدل خلولینا جائز ہے اور مالکی علاء متا فرین میں ابراہیم ریاحی ' فی محمد بیرم رائع تو نئی ' فی محمد سنوی قاضی تو نس اور فیخ شاذ لی بن صالح باس" ، مفتی تو نس کا فتو کی بھی اسی کے مطابق نقل کیا ہے (۳) ' زواہر جواہر' اور' واقعات الضریری' مطابق نقل کیا ہے ہے ہیں گیا ہے :

رجل في يده دكان فغاب فرفع المتولى امره للقاضى فامره القاضى بفتحه و اجارته ففعل المتولى ذالك وحضر الغائب فهو اولى بدكانه وان كان له خلو فهو اولى

بخلوه أيضا وله الخيار فى ذلك إن شاء فسخ الإجارة وسكن فى دكانه وإن شاء أجازها ورجع بخلوه على المستأجر ويؤمر المستأجر بأداء ذلك إن رضى به وإلا يؤمر بالخروج من الدكان. (۵)

محرحوی نے واقعات ضرری کی طرف اس عبارت کی نسبت كوغلط قرار ديا باوركها بي كه " جامع الفصولين" وغيره متون میں اس جزئيه كے تحت خلوكا كوئى ذكرنبيں (١) شامى نے بعض جزئيات نقل كى بين جن سے "حق خلو" براستدلال كياجاتا ہے مثلاً وقف کی زمین پر کوئی شخص ناظر اوقاف کی اجازت ہے عمارت تعمیر کرے یا درخت لگائے تو اسے بیدحق حاصل ہوجا تا ہے کہ وہ اس کا مناسب کراہیا داکرتے ہوئے اس برقابض ر ہے،اس سے بیز مین چینی نہیں جاسکتی،ایے فخص کوعلامہ شامی کے زبانہ میں''صاحب کردار'' کہاجاتا تھا، (۷) البتہ صاحب ز مین نے کرایدوارے پکڑی کی رقم لے کراس پر عمارت تقیر کی تھی کہ وہ تعمیر کے بعد پیٹمارت اے کرایہ پر دے گا ، اس صورت میں ایسامعلوم ہوتا ہے کہ 'حق خلو' کے ثابت ہونے پر فقهاء کا اتفاق ہے(٨) حول نے بھی اس کواکی طرح کی بیج تسلیم كما باوراس كودرست قرار ديائي وحيننا فله أخذ الخلو ويورث له واما كونه اجارة لازمة فهذا لا نزاع فيه. (٩)

<sup>(</sup>r) رد المحتار: ۱۲/۳

 <sup>(</sup>٣) الفقه الاسلامي وادلته: ٥٣- ١٥٥

<sup>(</sup>۲) حموی:۱۲۳

<sup>(</sup>٨) حوالة سابق

<sup>(</sup>۱) حدد ی:۱۲۲

<sup>(</sup>٣) سرالة سابق

<sup>(</sup>a) شامی:۳۱۲/۳

<sup>(</sup>۵) شامی:۱۹۷۳

<sup>( )</sup> حموی:۱۲۳

برداری کا کوئی عوض ہیں ہے۔

دوسرے حقوق وہ ہیں جوبطور پر وصلہ کے واجب ہوئے ہیں ، چیے حق قصاص کے عوض ہیں دیت ،حق نکاح کے عوض ہیں دیت ،حق نکاح کے عوض ہیں دیت ،حق نکاح کے عوض بدل خلع اور حق ملکیت کے بدلہ خلام کی قیمت، بیر حقوق مستقل ہیں ،اس لئے شریعت نے اسی میں گنجائش رکھی ہے، پس' خلو'' کوا گر کرایہ دار کامستقل حق مان لیا جائے تو ظاہر ہے کہ وہ قابل عوض قرار بائے گا۔

رشوت الیی رقم ہے جوکی حق کے مقابلہ میں نہ لی گئی ہواور یہاں'' خلو'' کے مقابلہ میں بیدوض وصول کیا جارہا ہے، حضرت امیر حسن ﷺ نے اپنے جائز حق خلافت سے حضرت امیر معاویہ ﷺ کے مقابلہ دستبرداری نیز اپنے لئے مخصوص وظیفے کی شرط مقرر فرمائی ، حضرت حسن کے اس عمل کوکسی نے بھی رشوت قرار نہیں دیا۔

جہاں تک اوقاف کونقصان پہو نیخے کی بات ہے تواس کاحل میں میں کہ کے بعد کرامی میں اضافہ اور از سرنو طے کرنے کی گئج اُنٹ اور اجازت ہے۔

رہ گئی مالک مکان کی اختیار ہے محروی کی بات، ۔۔۔ تواس بارے میں سیحقیقت پیش نظر رہے کہ جہال کہیں انسان اپنے اختیار کی قیمت وصول کر چکا ہو وہاں اس کا اختیار سلب کیا ہی جاتا ہے، تمام عقود ومعاملات کی اساس اس پر ہے، اس طرح کسی معاہدہ کے تحت دوسر کے واختیار سونپ دینے کے بعد اس کا مسلوب الاختیار ہو جانا اس کے نقاضائے حریت کے خلاف نہیں، وکالت کے تمام احکام اس پر بنی ہیں، اس لئے جب

جن حضرات نے'' حق خلو' سے انکار کیا ہے، ان کے سامنے حسب ذیل نکات ہیں:

اول: ما لك مكان اس اختيار مع محروم موجاتا ہے، كه وه جحو جے چے چا ہے اپنى دكان كرايد پرد ، اليس هذا حجر على الحر المكلف بما يملكلة شرعا بمالم يقل به شرعا صاحب المذهب . (۱)

دوم: اس سے خصوصیت سے اوقاف کونقصان پہونچ گا،اس لئے کہ عام طور پر کرایہ دار جو'' حق خلو'' کا مالک ہے عام معروف کرایہ سے کم ادا کرتا ہے، اور ناظرِ اوقاف چونکہ اس کونکال نہیں سکتااس لئے وہ مجبور ہوتا ہے۔ (۲)

سوم: شفیع حق شفعہ ہے ، بیوی اپنی نوبت اور باری ہے اور
مخیرہ اختیارِ تفریق ہے دستبرداری کوئی قیمت وصول
نہیں کر عتی ، پس کرایددار بھی حق استفادہ ہے دستبردار
ہونے پرکوئی عوض وصول کرنے کا حقدار نہیں ہوگا۔
چہارم: کرایددار کا مالک مکان ہے مکان حوالہ کرتے ہوئے
بدل خلو وصول کرنا رشوت ہے ، کیونکہ بیاس کی ملکیت
نہیں اوراس براس کو واپس کردینا ضروری ہے۔

پنجم: "بدل خلو" اور" استحقاق خلو" قاہرہ وغیرہ چند خاص جگہ کا عرف ہے اور عرف خاص جمت نہیں جو احکام شرعیٹ پراٹر انداز ہوسکے۔

کھر حق شفعہ پر قیاس کا جواب شای نے یوں آیا ہے کہ حقوق دوطرح کے ہیں ایک وہ جوصا حب حق سے ضرر کو دور کرنے کے لئے ہیں، چیسے حق شفعہ وغیرہ، ان حقوق سے دست

<sup>(</sup>٢) الدرالمختار:۱۲/۲

<sup>(</sup>۱) حموی:۱۹۳

ما لك مكان نے كرابيدار سے "بدل خلو" وصول كرليا ہو ياحق خلو کے ساتھ معاملہ طے کیا ہوتو طبعی بات ہے کہ وہ الی دکان پر ملکت کے باد جود ای طرح تصرف سےمحروم ہوجائے گا جیسا کہ'' راہن'' مال مرہون پر اپنی ملکیت کے باوجود حق تصرف ہے محروم ہوجا تاہے۔

اب صرف به بات ره من كه " خلو كاحق" " چونكه عرف خاص يرمني باس لئے معتبر نہ ہوگا \_\_\_\_ تو اول توبيكوئي قاعده كليد نہیں ہے، خودشامی نے اس سے اختلاف کیا ہے اور لکھاہے کہ اس کامفہوم یہ ہے کہ اگر اس کے خلاف کوئی نص موجود ہوتو یہ عرف اس کے لئے ناسخ اور مقیر نہیں بن سکے گا، ورنہ تو بہت سارے مبائل میں فقہاء نے''عرف خاص'' کا عتبار کیا ہے، چنانچہ بمین وشم ،عقود ومعاملات اور وقف وغیرہ میں متکلم کے کلام کامفہوم عرف کے مطابق ہی متعلق کیا جاتا ہے (۱) چونکہ بی مسلم بھی اجتهادی نوعیت کا ہے اور' خلو' کی فعی پرکوئی نص موجوز نہیں ،اس لئے اس مسئلہ میں 'عرف خاص' کا بھی اعتبار کیا جانا جا ہے۔ جبکہ اب دنیا کے اکثر مما لک اور بڑے بڑے شہروں میں

اس کارواج ہے، قاہرہ اورمصر تک اب عرف محدود نہیں رہا، کوئی وجہ نہیں کہ اس کوعرف عام تشکیم نہیں کیا جائے اور عرف عام کا احکام براثر اورتعامل کی وجہ ہے احکام میں سہولت اورتوسع الیمی باتیں ہیں جوقریب قریب متفق علیہ ہیں۔

#### دوسرى اور تيسرى صورتون كاحكم

يں ان تفصيلات كى روشى ميں اس كنهگار كى رائے ہے كه: ا- '' حق خلو''اور'' حق قبضه''ایک مستقل حق ہے،اور من جملہ ان حقوق کے ہے جن کی خرید وفروخت ہو تکتی ہے۔ ۲ - مالک مکان کرایہ دار سے پگڑی کے ذریعہ حق قبضہ فروخت كرديتا بيتواب كرابيداراس كاما لك موجاتا ب وہ جس سے جا ہے اس کوفر وخت کر دے، جا ہے خود ما لک ہے باکسی اور کرایہ دار ہے۔

٣-اس كے ساتھ ماہانہ كرايہ قبضہ كے ساتھ ساتھ اس مكان ہےانفاع کاعوض ہے جس کا مالک مکان بحثیت مالک

# جو تھی صورت

جن صورتوں میں کرایدوار نے اصل ما لک کو پکڑی ادانہیں کی ہےان میں وہ صرف انتفاع کاحق رکھتا ہے، حق تبضہ کانہیں، یداس فقیر ک شخص رائے ہے جن میں تاویل وحیل کے بجائے حقائق و واقعات کوسامنے رکھ کر'' حق خلوٰ' کو ایک مستقل اور قابل فروخت حق اوراز قبیل مال شار کیا گیا ہے۔(۲)

مُكُرُفُم (اونك)

'' یَدُنہ' کے لغوی معنی اونٹ کے ہیں ، اصطلاح فقہ میں ادنث ، گائے کی قربانی کے جانور کو کہتے ہیں جوحرم شریف میں ذنح کئے جاتے ہیں ، اس کی جمع بدن ہے ، کتب فقہ میں

<sup>(</sup>۱) ردالمحتار:۱۳/۳

<sup>(</sup>٢) کچڑی ہے متعلق یتج رمیرے مقالہ کی تلخیص ہے جو''اسلام اور جدید معاثی سرائل' میں شامل ہے اور عزیری مولوی امتیاز قامی سلمہ (حتعلم شعبدالعالی الاسلامی حیدرآباد)نے اس کی تلخیص کی ہے۔

"مناسك جى" ئے ذیل میں اس كابد كثرت ذكر آتا ہے۔ ("بدنه" كى قربانى كب واجب ہے؟ اس كاذكر انشاء الله تعالی لفظ" جى" اور" جنایات" كے تحت ہوگا)

# بُدوِّ صلاح ( پھل کی تیاری )

میپلوں کی خرید و فروخت سے متعلق یہ ایک خاص فقہی اصطلاح ہے، میپلوں کی فروخت سے متعلق احکام خود'' ٹمر'' کے تحت ذکر کئے جا کمیں گے، یہاں صرف'' بدوصلاح'' کی تشریح پراکتفا کیاجا تا ہے۔

حنفیہ کے یہاں بدوصلاح سے مراد پھلوں پراتی مدت گذر جانی ہے کہ وہ آندهی وغیرہ آفات سے محفوظ ہو جائے ،''ان تؤمن العاهة والفساد '' گوابھی پھل پکنا شروع نہ ہوا ہو جب کہا م مالک ،شافتی اوراحی کے زدید ' بدوصلاح ''اس وقت سمجھا جائے گا جب کہ وہ پکنے گے اوراس میں مشاس پیدا ہو گئی ہو' ہو ظہور النصبح وبدو المحلاوة '' پھراپی اپی تشری کی ہو' ہو ظہور النصبح وبدو المحلاوة '' پھراپی اپی تشری کے مطابق ائمار بعداس بات پر شفق ہیں ، کہ '' بدوصلاح '' کے بعددر خت پر گئے ہوئے پھل کی خرید وفروخت درست ہے۔(ا) حدیث میں 'نہ بدوصلاح '' کے لئے مختلف علامتیں ذکر کی گئی جیں (۲) شیخ عبدالرحمٰن الجزیری نے بوئی خوبی سے مختلف بھلوں ہیں الگ الگ علامتیں ذکر کی ہیں ،جس کا ظلاصہ یوں ہے: میں الگ الگ علامتیں ذکر کی ہیں ،جس کا ظلاصہ یوں ہے:

۲- مزه، جیسے کنے میں شیر بنی اور کیموں میں ترشی۔

m- پکنااورزم ہوجانا، جیسے انجیر۔

٧- سخت موجانا جيسے، گيهوں۔

۵- لبائی۔

۲- جم كابره جانا، جيسے كيرا۔

2- غلاف كالمحيث جانا، جيسے روكى \_

۸- کھل جا ناجیسے گلاب وچنبیلی وغیرہ۔(۳)

امام ما لک کے تول کے مطابق اس کے لئے کوئی وقت مقرر نہیں ہے، بلکہ اس کا تعین لوگوں کے عرف سے ہوتا ہے: ولیس فی ذالک وقت و ذالک ان وقت معروف عند الناس. (م) اور یمی زیادہ صحح ہے۔

#### ایک فاص دستاویز) (ایک فاص دستاویز)

عیب وغیرہ سے محفوظ ہونے کو کہتے ہیں (اس سلسلہ میں احکام کی تفصیل کیلئے ملاحظہ ہو' ابراء) ارباب دفاتر جوجا گیریں اور کاشت کاروں پر کرایہ کی مقدار کا غذوں پر لکھا کرتے ہیں ، ان کاغذات کو بھی'' براءات'' کہتے ہیں جس کی جمع'' براءات' ہے ، (۵) — پہلے زمانہ میں غالبًا اس طرح کے نوشتے لوگ فروخت کردیا کرتے تھے ،اس فریدوفروخت میں چونکہ سوو پیدا ہوجا تا تھا،اس لئے علماء نے اس سے منع کیا ہے۔(۱)

<sup>(</sup>۱) ردالمحتار:۳۸/۴ ،من فتح القدير

<sup>(</sup>٢) لاظريو: صحيح بخارى: ٢٩٢/١، باب بيع الثمار قبل ان يبدو صلاحها، موطا امام مالك مع المسوى ٢٥/٢١

<sup>(</sup>٣) الفقه على المذاهب الاربعه:٢٩١٢ ٢٩١٢ (٣) المسوى:١٤/٢ امع المؤطأ

<sup>(</sup>٢) الدر المختار على هامش الرد:٣/٣١

<sup>(</sup>٥) قواعد الفقه ٢٠٥٠

# 1/2

# مريض كى درميانِ نماز صحت يا بي

"براء" کے معنی نجات اور" صحت یا بی" کے ہیں بھارا دی کو نماز اور دوسرے شری احکام میں بھی بعض خصوصی رعایتی حاصل ہیں، پنانچہ نماز حسب ضرورت بیٹے کررکوع و بجدہ کے ماس ہیں، پنانچہ نماز حسب ضرورت بیٹے کررکوع و بجدہ کے ساتھ، اوراگر اس پر بھی قدرت نہ ہوتو اشارہ سے اواکر نے کی اجازت ہے، اگر نماز کے درمیان صحت یاب ہوجائے تو دونوں صورتوں میں احکام قدرے مختلف ہیں، بیٹے کررکوع و بجدہ کے ساتھ نماز اداکر نے والا اگر نماز کے درمیان ہی کھڑے ہوکر اواکر نا بوٹے نوارسرنو نماز اداکر نے کی ضرورت نہیں، اس کے برخلاف چاہئے از سرنو نماز اداکر نے والا اگر رکوع اور سجدے پر قادر ہو جائے تو اسے انسرنو نماز اداکر نے والا اگر رکوع اور سجدے پر قادر ہو جائے تو اسے از سرنو نماز اداکر نے والا اگر رکوع اور سجدے پر قادر ہو جائے تو اسے از سرنو نماز اداکر نے والا اگر رکوع اور سجدے پر قادر ہو بائے تو اسے از سرنو نماز اداکر نی ہوگی (۱) آمام شافئی کے نز دیک اس صورت میں بقیہ نماز رکوع و بجدہ کے ساتھ اداکر لے، از سرنو نماز پڑھنے کی ضرورت نہیں۔ (۱)

**بزاز** (پائخانه) نقهمی احکام

براز کے معنی پاتخانہ کے ہیں ، بدنجاست مغلظہ ہے ،

(اس سلسله کی بعض تفصیلات استنجاء کے تحت مذکور ہوچکی ہیں)

رر اغیث و بغوض (مچمراور پوکا حکام)

براغیث (واحد: بُرغوث) و بَعُوض مِحِهم اور پسوکو کہتے ہیں،
پیمشرات الارض میں داخل ہیں، ان کا کھانا درست نہیں، (۵)
البتہ چونکہ ان کے جسم میں' دم سائل' (بہتا ہواخون) نہیں ہوتا،
اس لئے اگریہ پانی میں گرجا کمیں یا مرجا کمیں تو پانی نا پاک نہیں
ہوتا (۱) — رسول اللہ ﷺ نے مچھر کو برا بھلا کہنے اور لعنت کر

<sup>(</sup>۱) الدرالمختار على هامش الرد:٣/٣١٠

 <sup>(</sup>۲) خلاصة الفتاوى: ۱۹۲/۲، ومتى قدر على مرتبة من المراتب السابقه في اثناء الصلوة لزمه الاتيان بها ، الفقه الاسلامي وادلته: ١٣٣/١

<sup>(</sup>٣) فتاوى عالم گيرى :١٣٣١، البته منابله ومالكيه كيزوكي طال جانورول كه بول وبراز ناپاكنبيل بين الفقه الاسلامي و ادلته :١٣٥١

<sup>(</sup>٣) حوالة سابق (٥) ردالمحتار:١٩٣٥، كتاب الذبائح

 <sup>(</sup>۲) الربائل علم كا أنفاق ب، و لا ينجس البئر بموت حيوان لادم له سائل كذباب وصرصر ، الفقه الاسلامي و ادلته :۱۳۷۱

نے سے منع فر مایا ہے اور ارشاد فر مایا کہ اس نے ایک نبی کو فجر کی نماز کے لئے بیدار کیا ہے (۱) اس کے جسم میں جو تھوڑا خون ہوتا ہے، وہ بھی خون کے حکم میں نہیں ہے یعنی پاک ہے۔ (۲)

# برگ (ایک خاص بیاری)

برص مشہور بیاری کانام ہے،جس میں انسان کے بورے جسم پر بدنما داغ پیدا ہوجاتا ہے، بیدداغ سفید بھی ہوتا ہے اور ساہ بھی ،اس مرض کوجذام (کوڑھ) کا پیش خیمہ تصور کیا جاتا ہے، فقہاءا سے عیب شار کرتے ہیں۔

برص کے سلسلے میں ایک اہم مسئلہ یہ ہے کہ زوجین میں سے کسی کو اگر میہ یا اس طرح کے عیوب پیدا ہو جا کمیں تو دوسرا فرین تفریق کامطالبہ کرسکتا ہے، یانہیں۔؟

("خیار" کے تحت اس پر تفصیل سے تفتگوی جائے گی)

# يُرُوك (اونك كابينهنا)

اونٹ کے بیٹھنے کو کہتے ہیں، جیسے انسان کی بیٹھک کے لئے '' جلوس'' اور پرندوں کے لئے '' بھوم'' کا لفظ بولاجا تا ہے '' ہوم'' کا لفظ بولاجا تا ہے (۳)ای سے '' مبرک'' کالفظ ماخوذ ہے جواونٹ کے اصطبل کو کہتے ہیں۔ (اونٹ کے اصطبل کے احکام'' مبرک'' میں

د کھے جاسکتے ہیں)

''برید''ایک خاص مسافت سفر کا نام ہے، چنانچہ حضرت عبداللہ بن عباس کے سے مردی ہے کہ آپ کی نے فرمایا:
اے اہل کمہ! چار برید سے کم میں نماز کا قصر مت کرو، جیسے مکہ سے عسفان تک (م) فقہاء ایک برید کو چار فرسخ کے مساوی قرار دستے ہیں (۵) اور حضرت مولانا مفتی محمد شفیع مساحب نے کافی بحث و تحقیق کے بعد ٹابت کیا ہے کہ موجودہ اگریزی میل کے بحث و تحقیق کے بعد ٹابت کیا ہے کہ موجودہ اگریزی میل کے لیاظ سے برید بارہ میل کا ہوتا ہے، (۲) اور ڈاکٹر دھبہ الزمیلی کی محقیق بھی یہی ہے۔ (۷)

(تفصیل''سنر'' میں ند کور ہوگ) پوشل نظام کی فقہی حیثیت

"ربرید" داک کوبھی کہتے ہیں ۔۔۔۔داک کے نظام کی حیثیت اجراور حیثیت اجراور حیثیت اجراور مزدور کی ہے، اس میں محکمہ ڈاک کی حیثیت اجراور مزدور کی ہے، بوشل خطوط، یا فیس منی آرڈر پر جورقم خرج ہوتی ہے وہ اجرت ہے، خط بھیجنے والا، یامنی آرڈر کرنے والا" متاجر" ہے، اور حکمہ ڈاک فقہی اصطلاح میں" اجرمشترک" ہے، اس

 <sup>(</sup>۱) كنز العمال عن انس:۲٪۳٪،البرغوث من الاكمال

 <sup>(</sup>٢) دم البق و البراغيث طاهر و ان كثر ، الفتاوى الهنديه : ٢٣/١ ، قبيل كيفية الاستنجاء

<sup>(</sup>٣) برك البعير من باب دخل اي استناخ ، مختار الصحاح: ٣٩ ٪ (٣) جواهر الفقه: ٣٣٨/١

۵) مولانا عبدالحي العنوى: على شوح الوقايه: ۳۹۲، ببحو اله جو اهر الفقه

<sup>(</sup>٢) تحقیق کے لئے لما حظہ ہو: رسالداوز ان شرعیہ، جو جو اهر ہ الفقہ کے ساتھ شائع ہواہے

<sup>(</sup> ٤ ) الفقه الاسلامي و ادلته: ار٥٥ ، اوربي: ١٩٤٩ يمثر اور ٢٥٠٠ با تحر ، وتاب ، معجم لغة الفقهاء : ١٠٥٠

لئے کہ اس سے معاملہ کی بنیاد وقت نہیں ہے، بلکہ "کام" ہے کہ اس کی فلال چیز فلال شخص تک پہونچا دی جائے ادر" اجیر مشترک" سامان کا امین ہوتا ہے، لیکن منی آرڈر کی صورت میں وہ اس کی حفاظت اور ایصال دونوں کی اجرت لے رہا ہے، اس لئے اگر قم ضائع ہوجائے تو وہ اس کا ضامن ہوگا۔
منی آرڈر کا شرعی حکم

یہاں بیشبہ پیدا ہوسکتا ہے کہ پوسٹ کارڈ وغیرہ تو ابینہ
"مرسل الیہ" تک پہنچادیا جاتا ہے، کین"منی آرڈر" کے ذریعہ
جورقم ارسال کی جاتی ہے، وہ ابینہ نہیں جاتی ہے، حالانکہ
"امانات" میں قم متعین ہوجاتی ہے، اوراس لحاظ سے ابینہ وہی
سکے پہو نچائے جانے چاہئیں، جن نمبرات کے صاحب رقم نے
حوالے کئے ہیں۔

اس اعتراض سے بیخے کے لئے مولانا تھانوی ؓ نے اسے دور خواجرت اداکی جاتی ہے، اسے فارم
کی قیمت اور روائلی کی اجرت قرار دیا ہے اور اس بنا پر اس کے جواز کا فتویٰ دیا ہے۔(۱)

#### عبدضعیف کی ایک رائے

راقم الحروف كے ذہن ميں سه بات آتى ہے كہ جارے زمانہ ميں نوٹ اورسونے چاندى كے علاوہ دوسر سكول كى نوعيت بالكل مختلف ہوگئ ہے، فقہاء متقد مين كے عہد ميں سے سكے سونے اور چاندى كے ہوتے تھے، ان سكول ميں خالص سونے چاندى اوراس كے ساتھ ملے ہوئے كھوٹ ميں قابل لحاظ فرق چاندى اوراس كے ساتھ ملے ہوئے كھوٹ ميں قابل لحاظ فرق

ہوتا تھااور بسااوقات اس کی دجہ سے اس کی قوت خرید متاثر ہوتی تھی، جیبا کہ کتب نقہ میں' ہے صرف' کی بحثوں کود یکھنے سے معلوم ہوتا ہے اس لئے اس زبانہ میں سکوں کومتعین کرنے میں فائده تقا ، كه اگر بطور امانت ايك ايبا درجم ركها جاتا جو اسى (٨٠) في صد خالص جا ندى اوربيس (٢٠) في صد كھوك بر مشمل ہوتو تعیین میں بیافائدہ تھا کہ ادائی کے وقت بھی بعینے یہی ورجم واليس كيا جاتا ، ايما نه جوتا كه كوكى ورجم جو (٨٥) في صد خالص عاندى اور (١٥) في صد كلوث يا (٧٥) في صد خالص اور (۲۵) فی صد کھوٹ کا ہو، واپس کیا جاتا، ہمارے زمانہ کا معاملہ اس سے مختلف ہے، یانچ رو یے کا جو بھی نوٹ ہوگا جا ہے اس کی ظاہری صورت اور نے برانے میں کانی فرق ہی کیوں نہ ہو،قوت خریدسب کی کیساں ہوگی ،ایسانہ ہوگا کہایک برابر پانچ سویسے کا ہواور دوسرااس ہے کم یازیادہ ،اس لئے اس زمانہ کے ''معیار ثمن' کے لحاظ ہے' دشمن' بعنی موجودہ سکوں کو'' امانت'' کے معاملے میں بھی متعین قرار دینے کی چندال ضرورت نہیں۔ اگراس توجیه کوتسلیم کرلیا جائے تو اس کو'' قرض'' ماننے اور تاویل كرنے كى ضرورت باقى نہيں رہتى ، واللہ اعلىم بالصواب \_

# يخ ( كاش كاكيرا)

اصل میں کاٹن کے کپڑوں کو کہتے ہیں اور کپڑوں کے تاجر کو براز، البتہ بعض مقامات پر ہرتم کے کپڑوں کو''بز'' سے تعبیر کیاجا تا ہے،ریشی ہویاسوتی، اگر کوئی مخص کسی کے لئے''بز'' کی وصیت کر

<sup>(</sup>۱) مولانااشرف علی تھانویؒ:امدادالفتاوی :۳۲/۳۱، مولانا تھانویؒ نے ابتدأ منی آرڈر کے ذریعہ روپے بینجے کو' ریو' قرار دیا تھا، بعد کوعموم بلویٰ دیکھ کربیطریق تاویل اجازت دی۔

جائے تو اس جگہ کے عرف کے مطابق فیصلہ کرتے ہوئے اسے کپڑادیا جائے گاءاورومیت کی تحیل کی جائے گی۔(۱)

# بُتان (باغ)

ایے باغ کو کہتے ہیں جس کے اطراف چہار دیواری ہو، درختوں کی ترتیب اس طرح ہو کہ اس کے درمیان کھیتی کی جاسکتی ہو۔اوراگر درخت باہم اس قدر قریب قریب ہوں کہ درمیان میں کاشت کی مخوائش باقی نہ ہوتو اس کو' حاکظ'' کہتے ہیں۔(۲)

# بسمله

"بسمله" ازراه تخفیف" بسم الله الرحن الرحیم" کو کہا جاتا ہے، جس کے معنی ہیں" خدائے رحمان و مہریان کے نام سے شروع کرتا ہوں" — اسلامی تعلیمات تمام تراس تصور کے گردگھومتی ہیں کہ خداواحد ویکتا ہے اور وہی رازق و مالک ہے، ای لئے اس نے ہرموقع پرایسے اذکار اور دعاؤں کے پڑھنے کا محم دیا ہے، جو خدا سے تعلق کو ظاہر کرتا ہے، چنا نچہ ہر نیک کام کو خدا کے نام سے شروع کرنے کا حکم دیا گیا ہے، ایک منظم فیہ روایت ہے کہ جو اہم کام خدا کے نام سے نہ شروع کیا جائے وہ رایت ہے کہ جو اہم کام خدا کے نام سے نہ شروع کیا جائے وہ ناکام و ناقص رہتا ہے: کل امر ذی بال لم یبدأ ببسم الله فہوا قطع . (۳)

سورہ ممل میں جو" بسم اللہ" ہےاس کے جز وقر آن مجید

ہونے پراتفاق ہے، اس پر بھی اتفاق ہے کہ "سورہ برأت" کے شروع میں بھم اللہ تہیں ہے، اس کے علاوہ سورہ فاتحداور دوسری سورتوں کے شروع میں جو "بسم اللہ" ککھا جاتا ہے، اس کے سرتوں کے شروع میں جو "بسم اللہ" ککھا جاتا ہے، اس کے سرتوں کا جزو ہیں اور نہ مجموعی طور پر پورے قرآن مجید کا، یہ زائے امام مالک اور اوزاع کی ہے، دوسری رائے یہ ہے کہ سورتوں کا جزونیں کا جزونہیں، لین مستقل آیت ہے، جودو سورتوں کے درمیان فصل قائم کرنے کیلئے نازل ہوا کرتی تھی، اس لئے یہ قرآن اس لئے یہ قرآن مجید کا جزو ہے یہاں تک کہ پورا قرآن مجید پرھل جائے اور کہیں بھی "بسم اللہ" نہ پڑھی جائے تو قرآن نامکمل رہے گا، یہرائے حنفہ کی ہے۔

تیسری رائے ہے کہ یہ تمام سورتوں بہ شمول فاتحہ کا جزوہ ہے اوراس کی مستقل آیت ہے، امام شافعی اورامام احمد کا مشہور تول بہی ہے، چوتھی رائے ہے کہ ''بہم اللہ'' دوسری سورتوں کا جزوتو نہیں، البتہ سورہ فاتحہ کا جزو ہے، (م) شروح صدیث میں اس موضوع پر مفصل بحث ہے اور اس کا شاران اہم صدیثی مسائل میں کیا گیا ہے، جوشار حین کے درمیان بخت اختلاف کا باعث رہے ہیں۔ نماز میں

امام مالک یخزد کیسری یا جہری کسی بھی فرض نماز میں سورہ فاتحہ سے پہلے ''بہم اللہ''نہیں پڑھا جائے گا۔ ہال نفل نمازوں میں سورہ فاتحہ سے پہلے اور تجد میں تمام سورتوں سے

 <sup>(</sup>۱) جامع الفصولين ۲۹۳/۲۰، الفصل السابع و الثلاثون

<sup>(</sup>٣) اس كى سند مين قره بن عبد الرحمن بين جوى د مين كنز ديك ضعف بين، معادف السنن ١١٦٥: ديوبند

<sup>(</sup>٣) الماحظة بو: المغنى : ١٨٢١/١ مشرح المهذب:٣٣٣/٣ معارف السنن:٣٢١/٢

پہلے پڑھا جاسکتا ہے، امام شافعی کا خیال ہے کہ جبری نمازوں میں زور سے ''بہم اللہ'' کہنامستحب ہے، دوسری نمازوں میں

آ ہستہ، امام الوحنیفہ اوراحی کے نزدیک ''بہم اللہ'' پڑھنا سنت

ہے، کین آہتہ پڑھاجائے گا۔(۱)

احناف کے مسلک کی وضاحت اس طرح ہے کہ مشہور قول ہررکعت کے شروع میں ''بهم اللہ'' کے سنت ہونے کا ہے، ليكن "قديه" بيس اس كو مرركعت مين واجب قرار ديا كيا ہے، اور یمی بات ابن و بهان نے اپنی ظم میں کمی ہے، یہاں تک کہ "بسم اللهٰ' نه کہنے پر مجدہ سہووا جب قرار دیا ہے، یہی رائے مشہور مفسر علامہ آلوی کی بھی ہے ۔۔۔۔ پھرسورہ فاتحہ کے بعدسورہ ملاتے ہوئے درمیان میں'' بسم اللہ'' پڑھنا سری نمازوں میں امام محمد " كنزديك متحب إورامام ابوطنية وابويوسف كنزديك محض جائز ہے۔(۲) کھانے سے پہلے

کھانے کے آ واب میں بہجی ہے کہ کھانا شروع کرنے ے پہلے ہم اللہ کے،آپ اللہ نے فرمایا: سم اللہ وکل بیمینک (۳) اگر بھول جائے تو جب یاد آئے کھانے کے ورمیان بی: بسم الله اوله و آخره کم: اذا اکل احدکم فنسى ان يذكرالله على طعامه فليقل بسم الله اوله و آخر ۵\_(۳)

جماع اورذن سے پہلے

اس بات پراتفاق ہے کہ جانور ذیح کرنے سے پہلے شکار ر تیر چلاتے ہوئے اور ای طرح قربانی کے جانور بر چری چلانے سے پہلے"بسم اللہ" كہاجائ كا۔

(تفعیل کے لئے ملاحظہ ہو: ذریح ،صیدہ اضحیہ) جماع سے سلے بھی" بسم اللہ العلی العظیم" کہنامتحب ہے۔(۵) (تغمیل جماع کے تحت دیمی جائے)

(قرض کی ایک خاص صورت)

اس سرمایی کہتے ہیں، جوصا حب مال کی کواس لئے دے کہ وہ اس کے ذریعہ کما کرنفع حاصل کرے اور اصل مال اس کے مالک کے مطالبہ کے دفت واپس کردے ،(۱) اس کو "ابغاع" بھی کہتے ہیں، یددراصل" قرض" کے ملم میں ہے، اس کے بھی وہی احکام ہیں جو قرض کے ہیں،اصل میں فقہ کا بیہ اصول ہے کہ بھی کوئی الیمی چیز بطور عاریت دی جائے ،جس کو ائی اصل صورت میں رکھتے ہوئے استفادہ ممکن نہ ہو، مثلاً روپے بیسے وغیرہ تویہ 'قرض مجھا جائے گا''۔(٤)

(احکام کی تفصیل "قرض" کے تحت ندکور ہوگی) مرعلامهابن تجيم معرى نے "بضاعت" كى تعريف بيك ہے کہ ایک مخص اپنا مال دوسرے کو اس طرح دے کہ نہ صرف

<sup>(</sup>۲) خوالة سابق (1) معارف السنن:۳۲۳/۲

<sup>(</sup>۳) بخاری ، عن عمر بن سلمه: ۸۰۸/۲

 <sup>(</sup>٣) ابو داؤد:٥٢٩/٢، عن عائشة باب التسمية على الطعام ، ابو داؤد عن عائشة

<sup>(</sup>٢) دستور العلماء:١/١٥١ (۵) وكيمية: احياء علوم الدين:٣٦٤/٢ ،المغنى: ٢٥/٤

<sup>(</sup>٤) خلاصة الفتاوئ: ٢٨٩/٣

اصل سرماييه، بلكه اس كا نفع بهي كل كاكل ما لك كوسطے اور كام کرنے دالے کو پچھ بھی نہ ملے \_\_\_\_چنانچے دوسروں کو استعمال اورتصرف کے لئے مال حوالے کرنے کی تین صورتیں ہیں،ایک بیر کرفع اصل ما لک کے لئے ہو، کام کرنے والے کے لئے کچھ نہ ہو، بلکداس کی محنت اس کی طرف سے بدرجہ احسان وحسن سلوک ہو، بیصورت''ابضاع''ہے۔دوسری صورت بہ ہے کہ كل نفع كام كرنے والے كے لئے ہو ية قرض ب، اور تيسرى صورت یہ ہے کہ نفع دونوں میں تنسیم ہو جائے اسے مفیار بت

# بصاق

''بصاق'' کے عنی تھوک کے ہیں۔ تھوک کے احکام

انسان کا تھوک پاک ہے،اس لئے کہ جھوٹا پاک ہےاور جھوٹے کے پاک و ناپاک ہونے کا مدار خودتھوک ولعاب کی یا کی اور نایا کی پر ہے بھوک جب تک باہر نہ آ جائے اور منہ سے اس کاتعلق ٹوٹ نہ جائے اس وقت تک اس کی حیثیت جسم کی ایک اندورنی چزکی ہے، یعنی اگر منہ کے اندر ہی اندرروزہ دار آ دی گھوٹنار ہے، توروزہ پراس کا کوئی اثر نہیں پڑے گا یہاں تک كداگر بابرنكل آيا، مگرمند —اس كااتسال باقى ر باتب بھي يہي تھم ہے، ہاں اگر منہ ہے اس کا تعلق ہی ٹوٹ گیا، مثلاً اپنی تھیلی

پرلعاب جمع کیااوراے چاٹ لیا ،تواب روز ہٹوٹ جائے گا(r) يبى رائے ائمه ملاشامام مالك ،امام شافعي اورامام احد كى بهى (r)\_<u>\_</u>

# متحديبن تفوكنا

مبجد کے آواب میں رہے کہ اس میں تھوک نہ پھینکا جائے،حضرت انس ﷺ ہے مروی ہے کہ آپ ﷺ نے فرمایا كم مجدين تفوكنا غلطى ب، اوراس كاكفاره يدب كهاس كوذن كردياجائ (م) ايك حديث بيك حضوراكم على فاس امت کاسب سے بدرین عمل ای کوقر اردیا ہے (۵)۔اوراگر دورانِ نمازتھو كنا ناگزىر ہوجائے تو حكم يد ہے كرآ محے كى جانب نة تعوك ،اس لئے كہ بياللہ تعالىٰ سے سر كوثى كاوقت ہے ، دائيں جانب بھی نہ تھو کا جائے ، کیونکہ دائیں کا ندھے پر کا تب خیر فرشتہ ہوتے ہیں،البتہ باکمی طرف یاؤں کی جانب تھو کے اور پھراس کے اوپرمٹی ڈال دے۔(۲)

#### بَصَل (پياز)

''بھل'' کے معنی بیاز کے ہیں۔۔۔۔چونکداس کے کھانے کی وجہ سے عارضی طور پر منہ میں ایک خاص قتم کی بدیو پیدا موجاتی ہے، اس لئے " کی پیاز" کھا کرمجد میں آنے میں كرابت ب (٤) بال أكر كمي طرح مثلاً تيل وغيره من ال

- (٢) الفتاوى الهندية: ١٠١١/١١٠ الرابع مايفسد وما لايفسد
  - (٣) نسائى ، عن انس:١٨/١،باب البصاق في المسجد
- (١) كتاب اصطلاحات الفنون: ١٣١/١ لفظ 'بضاعة ' مطبوء: كلكته
  - (٣) الاحكام الشرعية و ادلتها:١٣٣١-١٣٦
  - (۵) صحيح مسلم: ٢٠٤/١ باب النهى عن البصاق في المسجد
- (٢) بخارى ، عن انس: ١/٥٨، باب حك البزاق باليد من المسجد
- (۷) من اكل ثوما اوبصلا فليعتزلنا اوقال فليعتزل مسجلنا ، بخاري و مسلم عن جابرٌ: ۲۰۹/۱،باب نهي من اكل ثوماً اوبصلاً

دینے کی وجہ سے بدبوزائل ہو جائے تو کھا کرآنے میں پچھ مضا کھنہ نہیں (ا) رسول اللہ ﷺ بذات خوداس کو نہ کھاتے تھے،
اس لئے کہ زول وی کے وقت حضرت جرئیل سے آپ ﷺ کی سرگوشی ہوتی تھی ، اور فرشتوں کی خلقی لطافت اس قتم کی نا گوار بدبوک متحمل نہیں ہوتی ہا ہم اس کا جائز اور حلال ہونا شفق علیہ بدبوک متحمل نہیں ہوتی ، تاہم اس کا جائز اور حلال ہونا شفق علیہ ہے ، اس لئے کہ دوصور توں کو مشتنی کر کے تمام نبا تات حلال ہیں ،صرف اس وقت کوئی نبا تاتی شی حرام ہوتی ہے جب وہ نشہ آور ہو، یاز ہراور جسم انسانی کیلئے مہلک ہو، اور کسی طبی ضرورت کے بغیراس کا استعال کیا جائے۔

بلکہ آخر حیات میں شاید جواز کو ظاہر کرنے کی غرض سے آپ بھٹاکا پیاز کھانا بھی ثابت ہے، حضرت عائشہ نے فرمایا:ان اخو طعام اکله رسول الله طعام فیه بصل (۲)

# يفخر

پھراس عصمت کی اسلام ہیں اس قدراہمیت ہے کہ کی طرح بھی کوئی مرد کسی عورت کی عصمت سے فائدہ اٹھا لے تو اسے ''مہر''
ادا کرنا ہوگا، تا کہ بدرائیگاں نہ ہوجائے مثلاً کوئی مرداس شبہ ہیں کسی عورت سے مباشرت کر جائے کہ وہ اس کی بیوی ہے، طالا نکہ وہ اس کی بیوی ہے، طالا نکہ وہ اس کی بیوی ہے، علامیا شرت کر لے، جیسے صرف ایک گواہ کی موجود گی ہیں نکاح کیا تھا ،ان طالات میں گو کہ وہ عورت اس کی زوجیت میں نہ رہے گی، مگر چونکہ دانستہ یا نادانستہ مرداس کی عصمت سے لذت رہے گی، مگر چونکہ دانستہ یا نادانستہ مرداس کی عصمت سے لذت اندوز ہو چکا ہے، اس لئے اب اسے اس کا مہرادا کرنا ہی ہوگا۔ اندوز ہو چکا ہے، اس لئے اب اسے اس کا مہرادا کرنا ہی ہوگا۔

# لط

بطخ کو کہتے ہیں۔۔۔بالا تفاق اس کا کھانا حلال ہے(٣) اوراس لئے اس کا جھوٹا پاک ہوگا۔

# بطلان

سن چیز کے سرے سے ناورست ، بے اثر اور کالعدم ہونے کو کہتے ہیں۔

#### بإطل اور فاسد كافرق

لفظ''باطل'' کے تحت ذکر کیا جاچکا ہے، کہ معاملات میں سی مسکلہ کے''بطلان'' کے بعدوہ بالگل نہ ہونے کی طرح ہو

 <sup>(</sup>١) نهى عن اكل الثوم الامطبوخا، ترمذى عن عليٌّ:٣٣٢، باب ماجاء في الرخصة في اكل الثوم مطبوخاً

 <sup>(</sup>۲) ابو داوؤعن ابي زياد ، وعن عائشة ،۵۳۲/۲، باب في اكل التوم

<sup>(</sup>٣) الفتاوي الهنديه: ٤٥/٣ ، الباب الثاني، في بيان مايوكل من الحيوان

جاتا ہے، اس کے برخلاف ' فساد' کی صورت میں وہ معالمہ ختم تو ہو جاتا ہے، اور اس کو ختم کردینا ہی واجب ہوتا ہے، گروہ اپنے پیچھے بعض احکام چھوڑ جاتا ہے ' بطلان' اس وقت ہوتا ہے، جب معالمہ کی بنیا واور اصل ہی موجود نہ ہواور' فساد' اس وقت جب کی خارجی شرط کی وجہ سے وہ معالمہ قابل تعفیذ باتی ندر ہا ہو، مثلاً کوئی اپنی مال سے نکاح کر لے تو نکاح باطل ہوگا، والعیا ذباللہ۔

اس لئے کہ ماں نکاح کے لئے "محل" بی نہیں ہے اور اگر کوئی صرف ایک گواہ کے ذریعہ نکاح کر ہے تو نکاح فاسد ہوگا،
اس لئے کہ یہاں نکاح کا نادرست ہوتا ایک خارجی امر، یعنی ایک گواہ کے نقدان کی وجہ ہوا ہے، پہلی صورت میں گورت کا "مہر" واجب نہ ہوگا اور مرد پر زنا کی سزا نافذ کی جائے گی، اس لئے کہ " نکاح باطل" نکاح کے احکام" مہر کے ایجاب یا صد زنا کے ساقط کرنے" کی صلاحیت نہیں رکھتا ، جب کہ دوسری صورت میں گورت کا مہر واجب ہوگا اور اس پرایک گونہ شجہہ پیدا ہو جانے کی وجہ سے حذبیں لگائی جائے گی ، اس لئے کہ یہ ہو جانے کی وجہ سے خاسداور غیر نافذ ہونے کے باوجود بعض احکام " قاسد ہے جس سے فاسداور غیر نافذ ہونے کے باوجود بعض احکام "متعلق ہوتے ہیں۔

صاحب كشاف كي وضاحت

مناسب ہے کہ اس موقع پرشخ محمد بن علی تھانوی کی تحقیق قار کمین کے سامنے پیش کردی جائے ، وہ فرماتے ہیں: "بطلان صحت کی ضد ہے، عبادات میں بطلان میہ ہے کہ کوئی کام شارع کے تھم کے موافق نہ ہو، یاالی

حیثیت کا حامل نہ ہو کہ اس کی ادائیگی کے بعد وہ قضاے سبدوش ہو جائے ، اور معاملات میں بطلان یہ ہے کہ اس کام سے جو بات مطلوب ہے وبی حاصل نہ ہو یائے ، امام شافعیؓ کے یہاں "بطلان" اور" نساد" دونوں مترادف اور ہم معنی الفاظ میں، حنفیہ کے نز دیک سی کام کااس طرح ہونا کہ اس سے اس کا دنیوی مقصود حاصل ہو جائے ''صحت'' ہے اور جس سے اس کامقصود حاصل نہ ہو "بطلان" ہے اور کسی کام کااس طرح ہونا کہاس کی شرطوں اور ارکان کا تقاضا تو ہے کہ اس سے اس کا مقصود حاصل ہوجائے ،گراس کےخارجی اوصاف ولوازم کا تقاضا ہو کہ بیائے مقصد کے حصول کے لئے كافى نە بوتوات" فساد "كہاجاتا ب، البذايه تینوں معنی کے لحاظ سے ایک دوسرے کے مقابل اور باہم مختلف ہیں ،خلاصہ یہ کہ اجناف کے نز دیک ''صحت'' میں ارکان وشرا لکا کا پایا جا نامعتر ہے، پھر جس كى قباحت اورغيرمشروع مونا ثابت موتوا گروه اس ک" اصل" کے لحاظ سے ہوتو باطل ہے، مثلاً عبادات میں ''نماز کی بعض شرائط دارکان کے بغیر ادائيگی' اورمعاملات مین' زیر حمل بچه کی نیع''اس لئے کہ یہاں بیع کا رکن "مبیع"، ی معدوم ہاور اگرممانعت وصف کے لحاظ سے ہوتو فاسد ہے، جیسے ممنوعه ایام میں روز ہ رکھنا ، بیتو عبادات کی مثال ب، اورمعاملات کی مثال سود ب،اس لئے کہاس

میں ممانعت کا تعلق اس زائد حصد مال سے ہے جو بلا عوض لیا گیا ہے ، اور بیزیادہ حاصل کیا جانے والا مال ، یعنی سود اصل سر مایہ کی '' فرع'' اور اس کے تابع ہے ، اس طرح سود کی حیثیت اصل سر مایہ کے مقابلہ'' وصف'' کی قراریائے گئ'۔(۱)

(نچر)

نغل

''بغل'' کے معن'' خچر'' کے ہیں ، لیمن وہ جانور جو گدھے اور گھوڑی کی جفتی سے پیدا ہو۔

# فحجر كاحجفوثا اور دوسر ياحكام

'' نجر'' کے احکام وہی ہیں، جوگد ہے کے ہیں، امام ابوضیفہ کے نزدیک بیہ جانور طلال نہیں (۲) روایات کے اختلاف کی وجہ سے اس کا جھوٹا مشکوک ہے، لینی اس کے پاک اور بنا پاک ہونے کا کوئی قطعی فیصلہ نہیں کیا جا سکتا، بلکہ اس میں شک ہے، اس لئے کہ اگر دوسرا پانی موجود ہوتو اس کا جھوٹا وضو و خسل کیلئے استعال نہ کرے اور اگر دوسرا پانی موجود نہ ہوتو اس پانی ہوضو اور ساتھ ہی ہی کرلے ، تا کہ یتم اور اس پانی اور سے وضو و خسل کیلئے کے وضو و خسل میں ہے کوئی ایک چیز کھایت کرجائے۔ (۲) ہیاں دوسرا مسکلہ یہ ہے کہ خچر کے جھوٹے کی پاکی اور سیاں دوسرا مسکلہ یہ ہے کہ خچر کے جھوٹے کی پاکی اور

ناپاکی مشکوک ہے یا پاک کرنے اور نہ کرنے کی صلاحیت مشتبہ ہے، بعض فقہاء کی رائے ہے کہ خود پاکی اور ناپاکی ہی میں شک ہے، اس لئے کداگروہ پاک ہوتا تو کوئی وجہ نہ تھی کہ پاک کرنے کی صلاحیت کا حامل نہ ہوتا ۔۔۔۔اس رائے کے مطابق پاک جگہ پراگر فچر یا گدھے کا لعاب، اس کا جھوٹا پانی، پیینہ یا دودھ وغیرہ لگ جائے تو وہ ناپاک ہوجائے گی، اور اگر آئی مقد ارمیں جسم یا کیڑے میں لگ جائے، جس مقد ارنجاست میں نماز ادا نہیں کی حاست میں لگ جائے، جس مقد ارنجاست میں نماز ادا نہیں کی حاست میں نماز ادا

دوسری رائے یہ ہے کہ شک پاک ہونے میں نہیں ہے
اس کا جھوٹا پاک ہے ، اس طرح اس کالعاب، اس کا جھوٹا ،
دودھ، پییندو غیرہ جھی کا شار پاک اشیاء میں ہوگا ،اس کے لگنے
دودھ، پییندو غیرہ جھی کا شار پاک اشیاء میں ہوگا ،اس کے لگنے
سے پاک جگہ نا پاک نہ ہوگا ، شک اس کے پاک کرنے کی
معلاحیت میں ہے ، اس لئے دوسرے غیر مشکوک پانی کی
موجودگی میں اس پانی ہے وضوو خسل ، یا تیم کے بغیر تنہااس ہے
وضوو خسل کا فی نہ ہوگا (سم) اس کی طرف صاحب ہدایہ کا رجحان
ہے اور انہوں نے امام محمد ہے اس کی تصریح نقل کی ہے ۔
خچر کا دودھ بالا تفاق کھایا نہیں جا سکتا (۵) ائمہ کھلا شے کے نزدیک
نے کہ کا دودھ بالا تفاق کھایا نہیں جا سکتا (۵) ائمہ کھلا شے کے نزدیک
کے بعد پاک اور قابل استعال ہو جا کیں گے (۵) یہی رائے
دوسرے فقہاء کی بھی ہے۔ (۸)

<sup>(</sup>٢) الهدايه: ١، والكفايه على الهدايه: ١٣٦١

<sup>(</sup>٣) الهدايه: ١٠ و الكفايه على الهداية: ١٣٨١

<sup>(</sup>٢) الفقه الاسلامي وادلته ، للزحيلي: ١٣٣/١

<sup>(</sup>۱) كشاف اصلاحات الفنون:۸۱۲/۲.

<sup>(</sup>٣) القدوري:٩

<sup>(</sup>۵) الكفايه:۱/۲۲

<sup>(4)</sup> هدایه :۱۳۶۱

<sup>(</sup>٨) كما يتضع من" المغنى "ار٥٣، باب الآنية، تيز ديكهيّ: اهاب "اور" دباغت"

#### د بقل'' سے مراد سبزیاں اور تر کاریاں ہیں۔ سنريون مين زكوة·

امام ابوحنیفه یخزد دیک زمین کی برسم کی بیداوار میں زکوة واجب ہے، اس میں سبریاں وغیرہ بھی داخل ہیں ، آمام ابو یوسف ؓ،امام محرؓ،امام مالک ،امام شافعیؓ،امام احر ؓ اور جمہور فقہاء کے نز دیک سنریول میں عشرواجب نہیں ، یہاں تک کہاس مسئلہ میں المصاحب كي رائي كو "اجماع" كے خلاف كہاجاتا ہے۔ (١) ان حفرات كى دليل م كدرسول الله عظ فرمايا كه: "خصواوات" (سنريول) مين زكوة نبين ب،امام ابوحنيفة" اس مدیث سے استدلال کرتے ہیں،جس میں کسی تفصیل کے بغیرزمین کی تمام پیدادار میں عشر واجب قرار دیا گیاہے ، ما اخرجت الارض ففيه العشر .(r) (تفصیل خود''عشر''کے تحت مٰہ کور ہوگی)

# (2B) P.

(۱) الميزان الكبرى (۲/۲

(٣) الفقه على المذاهب الاربعه: ١٣١١-٣١

#### گائے اور بیل ہردو پر''بقر'' کااطلاق ہوتا ہے۔ گائے کا فضلہ

گائے بیل کا فضلہ، لین پیشاب ما تخاندامام ابو حنیفہ کے نزدیک ناپاک ہے، گراس کی ناپا کی مغلظہ نہیں ہے، بلکہ مخففہ

ہے(٣) یعنی وہ جس عضو میں لگ جائے اس عضو کا چوتھائی حصہ قا بل عفو سمجها جائے گا ، چونکہ پیرجا نور حلال ہے ، اس لئے اس کا حھوٹااور پسینہ بھی پاک ہوگا۔(~)

امام مالك اورانام احمر ك نزديك اس كا فضله ياك ب اورامام شافعیؓ کے یہاں اس کی نجاست بالکل ای درجہ کی ہے جیسے آ دمی کے اور حرام جانوروں کے فضلہ کی۔(۵)

# گوشت، ذیح اور قربانی

گائے کا گوشت کھا نا حلال ہےاوراس کی قربانی ورست ہے، گائے میں قربانی کے سات حصہ و سکتے ہیں (١) رسول الله عظا ہے خود بھی گائے کا ذرج کرنا ثابت ہے ، گائے کو ای طرح طقوم پر چھری چلا کرؤ مج کیا جائے ، جیسے کہ عام جانور (۷) گائے کی زکوۃ

گائے بھی ان جانوروں میں ہے جن میں زکوۃ واجب موتی ہے ۔۔۔ گائے میں زکوۃ کا نصاب تیں ہے، یعنی کم از کم ۳۰ گاکیں ہوجا کیں تو ان پر دوشرطوں کے ساتھ زکو ۃ واجب ہوگی ،ایک بیہ کہ دہ ہمیشہ یا سال کا اکثر حصہ عمومی اور سرکاری چا گاہوں میں چرا کرتی ہواوراس کے لئے مالک کو جارہ کانظم كرنانه پرتا مو، دوسر اس برايك سال كى مدت گذر چكى مو، ان حالات میں اس پر گائے کا ایسا بچہ بطورز کو ۃ ادا کرنا واجب ہوگا جوالک سال ممل کر چکا ہو (تبیع ) پھر جالیس سے ساٹھ تک

- (٢) الهداية:١٨١/
- (۳) عالم گیری: ۱۳۲۱، مطبوعه: بیروت
- (۵) الفقه على المذاهب الاربعة:١٣-١٢ (١) المغنى:٣٣٧/٩
- (2) المعنى : ٣١٤/٩، ليكن اكراونكى طرح تحركيا جائة تب بهى ائمار بعداس كرجواز ربتنق بين البية ظاف متحب ب، حوالة مسابق : ٣١٨

ایک دوساله نریا ماده بچه به طور ز کو قه واجب موگا، (من) ای طرح چالیس پرایک دوساله بچه (من) اورتمیں پرایک ایک ساله بچه (تنبع) کے لحاظ سے زکو قادا کی جائے گی۔(۱) مندوستان میں ذرح گاؤ کی ممانعت

ایک اہم مسئلہ یہ ہے کہ ہمارے ملک ہندوستان میں مسلمانوں کے لئے کیا ہے بات روا ہوگی کہ ذرج گاؤ پر قانونی پابندی کوسلیم کرلیا جائے ، جیسا کہ اس ملک کی اکثریت کا فہبی عقیدہ ہے ۔۔۔۔۔ تو شرقی احکام اور مصالح ہردوکا تقاضا ہے کہ اس فتم کے مطالبات اصوبی طور پرنہ مانے جا کیں۔

اول اس لئے کہ ' ذبیح' کی حیثیت شعار اسلام کی ہے، ذبیحہ میں ذبح کا طریقہ اور ذبح کئے جانے والے جانوروں کی صلت وحرمت دونوں داخل ہے، اور اس کی سب سے واضح دلیل بیصدیث ہے کہ آپ کھنٹے نے فرمایا:

من صلّى صلوتنا واستقبل قبلتنا واكل ذبيحتنا فذالك المسلم الذي له ذمة الله وذمة رسوله فلا تخفر واالله في ذمته. (٢) جس نے ہماري طرح نماز اداكي ، ہمارے تبله كا استقبال كيا اور ہماراذ بي كھايا وہ مسلمان ہے، جس كو اللہ اللہ كرسول كا عهد حاصل ہے لہذا اللہ كے رسول كا عهد حاصل ہے لہذا اللہ كے

عهد میں عہد فلکنی نہ کرو۔

یہاں مسلمانوں کی نماز میں شرکت ، کعبہ کرمہ کا بحثیت قبلہ استقبال اور مسلمانوں کے ذبیحہ کو حلال تصور کرنے اور کھانے کو اسلام کی علامت ، مسلمانوں کا امتیاز اور خدا اور سول الشکاکی بناہ میں آجانے کا نشان قرار دیا گیا ہے ، اور '' شعار'' ان ہی امور کو کہتے ہیں جو اسلام کا مظہر اور نشان ہوں۔

اور جہاں تک گائے کے اسلامی ذبیحہ ہونے کی بات ہوت اس کی صلت پرتمام اُست کا اتفاق ہے(۳) قر آن مجید میں اس کی صلت صراحة ثابت ہے(۳) آپ بھٹے نے قربانی گاؤ کی اجازت بھی دی ہے(٥) خود آپ بھٹے نے سیدناعا کشہ مطاورد میرامہات الموسین کی جانب سے گائے کی قربانی فرمائی ہے(۲) اور آپ بھٹا کے حضور میں دیگر صحابہ کرام نے بھی ،(١) حضرت بریرہ کے پاس صدقہ کے طور پر گوشت آیا نہوں نے بطور ہدیے خدمت اقدس میں ہیں کیا تو آپ بھٹے نے تناول بھی فرمایا۔(۸)

اور''شعار اسلام'' میں کوئی تسابل اور اس کے ترک پر اتفاق جائز نہیں۔

دوسرے جیسا کہ مذکور ہوا ذبح گاؤ،نص صریح کتاب و سنت اور اجماع سے ثابت ہے اور جن امور کا جواز بذریعینص ٹابت ہو، ان میں نہ صرف اعتقاداً بلکہ عملاً بھی اپنے آپ کے

<sup>(</sup>۱) قدوری :۳۵، شرح مهذب : ۱۸/۱۵، باب زکواة البقر (۲) صحیح بخاری ، عن انس : ۱۸۲۱، باب فصل استقبال القبلة

 <sup>(</sup>٣) علامه دميرى شافعى: يحل اكلها بالاجماع ، حياة الحيوان "البقره"

<sup>(</sup>٣) ومن البقر اثنين(الانعام:١٣٣)

<sup>(</sup>۵) نسائي عن جابر: ۲۰۳۲، باب ما تجزئني عنه البقر في الضحايا

<sup>(</sup>٢) مسلم عن جابرٌ: ٣٢٨، باب جواز الاشتراك في الهدى واجزاء البدنة

<sup>(</sup>٢) ابوداؤد:٥/٣٨٨/٢:ديويتر (٨) نسائي عن عائشه :٥/٣٦٦/١ باب اذا تحولت الصدقة

لئے اس کے ترک کا ارادہ کر لینا درست نہیں ، چنا نچے قرآن مجید میں خودرسول الله ﷺ کو شہدنہ کھانے کی قتم کھانے پر تنبیہ کی گئ ہے، حالانکہ یہ اعتقاداً تحریم نہ تھی، بلکہ صرف عملاً اس کے استعال نه کرنے کا عبدتھا، 'ایجابِ مباح'' کے موضوع پرایک گونة تفعيل كے ساتھ "اباحث" كے تحت بحث كى جا چكى ہے۔ تیسرے'' شعار کفر'' ہے اور اکثر ادوار میں کفر وشرک کا شعار رہاہے،قر آن مجیدخود شامدے کہ بنی اسرائیل کوجس چز نے شرک کی طرف مائل کیاوہ'' سامری کی سنہری'' گائے ہی تھی، پھریہ نقتیںان کے دل میں اس قدر میٹھ چکا تھا کہ ایک شخص کے قاتل كاية چلانے كے لئے جب حضرت موىٰ الطِّنيرہ كے ذريعہ ذ نح گاؤ کا تھم دیا گیا تو وہ شایدای وجہ سے مسلسل ٹال مٹول کی راہ اختیار کرتے رہے،اور بالآخراللہ تعالیٰ نے بھی ان سے ٹھیک ویسی ہی سنہری گائے ذیج کرائی جو"سامری" کی"مصنوعی گائے" سےصورت وشکل میں مشابہت رکھی تھی (۱) سہارے ہم وطن بھائیوں میں بھی قدیم زمانہ سے ذبح گاؤ کا ترک اور اس کی مخالفت مذہبی شعار بن گئی ہے ، اور ہے اور اتنے دنوں سے ہے کہ خود ابور بحان بیرونی نے اپنے سفر نامہ ہند میں اس کا تذکرہ کیا ہے۔ (۲)

اوركى "شعاركفر" كوتبول كرلينا اوراس كااحر الم كرنا جائز الهيس، چنانچ حضرت عبدالله بن سلام الله اسلام تبول كرنے كے بعد جب محض اس بنا پر اونث كا كوشت كھانے سے ركے رہے كہ يہ تورات ميں حرام ہے اور اسلام نے بھی صرف

اجازت دى ب، واجب قرارتهين ديا ب، توضم اللى نازل بوا: يايها الذين آمنوا ادخلوا فى السلم كافة و لا تتبعوا خطوات الشياطن انه لكم عدو مبين. (بقره-٢٠٨)

اہل ایمان! اسلام میں پوری طرح داخل ہوجاؤاور شیطان کے نقش قدم کی پیروی نہ کرد کہ وہ تمہارا کھلا دشمن ہے۔

گویا اس عمل کو شیطان کی پیروی اوراس کے نقش قدم پر چلنا قرار دیا گیا۔

چوتے،ال بات کا قوی اندیشہ ہے کہ آج اگر آپ مصلحة اس کی اجازت دیدیں اور محض عملاً اس کے نہ کرنے سے اتفاق کرلیں تو رفتہ رفتہ اعتقاداً بھی اسے ناجا مزاورال کے کھانے کو معیوب سمجھا جانے گئے، یہاں تک کہ ایک بدعت بڑ پکڑ لے، معیوب سمجھا جانے گئے، یہاں تک کہ ایک بدعت بڑ پکڑ لے، اس کی متعدد مثالیں ہندوستان کے مسلم ساج میں موجود ہیں، نکاح ہوگان کو معیوب سمجھنا، تعدداز دواج کو فلط نظر ہے دیکھنا، ہندو عورتوں کی طرح سے سیندور وغیرہ کا رواج اور خود جن مقامات پر ہندووں کی غالب ترین آبادی ہے، اور ذرج گاؤپر کھل ممانعت ہے، مثلاً راجستھان، وہاں مسلمانوں میں بھی گائے متعلق خاص جذبہ احترام بڑ پکڑ چکا ہے اورا گر خدانہ خواست کے متعلق خاص جذبہ احترام بڑ بکڑ چکا ہے اورا گر خدانہ خواست معنی ہوگئی کہ حضرت بحد دالف ٹائی نے اکبر کے سامنے جو مطالبات رکھے حضرت بحد دالف ٹائی نے اکبر کے سامنے جو مطالبات رکھے تھے ان میں ایک ذرح گاؤ کی اجازت بھی تھی۔

<sup>(</sup>۱) سور وبقر ہ میں واقعات کی تفصیل موجود ہے

 <sup>(</sup>٢) تحقيق مافي الهند للبيروني، مطبوعه: دائرة المعارف، حيراآباد

ان شرقی احکام ومصالح کے علاوہ سیاسی مصالح کا تقاضا بھی یہی ہے کہ ایسے مطالبات کو کسی قیت پر قبول نہ کیا جائے ،
اس لئے کہ آج اگر اسے تسلیم کرلیا جائے تو کل اذان ونماز ،
اسلامی جلسوں اور تہواروں اور تقریبات کی نوبت آئے گی ، پھر
کچھلوگ آٹھیں گے جو مطلقاً ہرزندہ چیز کو ذرج کرنے اور قربانی
کی مخالفت کریں گے اور مصلحت اور رفع فتنہ کی دلیل ہر شعار اسلامی کومٹانے کا جواز پیش کرتی رہے گی۔

حیرت ہے کہ ہماری حکومت سیکولرزم اور غیر ندہبی مملکت ہونے کا وعویٰ کرتی ہے اور پھر بھی اس قتم کی پابندیاں عائد کئے ہوئی ہے، جوسراسر ہندوؤں کے ندہبی عقیدے پرمبنی ہے اور اسے معاشی تحفظ کا عنوان دے رہی ہے، نیز ہمارے ملک کے بروے مصلحین و قائدین کا حال یہ ہے کہ انسان کی قیمتی جانوں اور معصوموں کی دن رات کی ہلاکت اور قبل وخون پر بھی ان کی رگ اصلاح نہیں پھڑتی اور نہ زبان ہلتی ہے، مرتحفظ گاؤ کا مسئلہ اتنا اہم ہے کہ اس کے لئے پورے ملک کی مشنری متحرک ہو جاتی ہے، اور ان کے ول دھڑک اٹھتے ہیں، والی الله المشتکی۔

ای پر ہمیشہ سے علماء ہند اور آخر دور میں خصوصیت سے حصرت مولا نا سید ابوالمحاس محمد سجادؓ اور حصرت مولا نا اشرف علی تھانویؓ کافتوی کی رہا ہے۔(۱)

رونا) نکاح میں

سے اس کا ولی نکاح کی ہاہت دریافت کرےادرجواب میں دہ رونے لگے تو پی خاموثی کے حکم میں ہوگا

اور خاموشی بی کی طرح بیرونا بھی نکاح پر رضامندی متصور بوگ، وفی المنتقی الضحک و البکاء سکوت بعض حضرات

کی رائے ہے کہ چیخ چیخ کرروئے تو بیاس نکاح سے انکار سمجھا جائے گا ،اوردھیمی آواز میں روئے تو نکاح پر رضامندی ،

ولوبكت ان كان مع الصياخ فهوردومع السكوت اجازة .(٢)

دراصل اس کاتعلق عرف رواج سے ہے اس طرح رونا جو رواجا خفگی کو ہٹلا تا ہو نکاح سے انکار سمجھا جائے گا اور ایسارونا جو عرف میں انکار نہ سمجھا جاتا ہورضا مندی سمجھی جائے گی۔ نماز میں

نماز میں اگر بلا آواز اس طرح روئے کہ سرف آنسو بہے،
لیکن آواز پیدا نہ ہو اور حروف نہ بن پائیں تو بیہ رونا خوف
خداوندی ہے ہو یا در داور تکلیف جسمانی کی وجہ ہے، بہر حال
مفسد صلوۃ نہیں، ہاں اگر آواز بلند ہواور حروف بن جائیں تواگر
بیہ جنت و دوزخ کے ذکر کی وجہ ہے ہوتو نماز فاسد نہ ہوگی اور
جسمانی تکلیف کی بنا پر ہوتو نماز فاسد ہوجا کے گے۔ (۲)

<sup>(</sup>۱) اس مسئل ک تفصیل کے لئے امداد الفتاوی :۳ ، فقی سولانا تھانوی ومرتبہ مولانا مفتی محمد شیخ میں رسالہ ''الاعتصام بحبل شعانو الاسلام'' اور'' تصلیم سقولما نع تضحیه البقر ''۲۸۷۲ میکھی جائے ۔ (۲) خلاصة الفتاوی: ۲۸/۲

مرده پررونا

کی فخص کی موت پر رونا جائز اور درست ہے، چاہے تہ فین سے پہلے ہویا تہ فین کے بعد، بہ شرطیکہ نوحہ، سینہ کو بی، قاور یک باتوں کے ساتھ نہ ہو جو خلاف شرع ہوں اور جن سے قضاء خداوندی پر خفگی مفہوم ہوتی ہو، (۱) خودرسول اللہ جھ نظمی مفہوم ہوتی ہو، (۱) خودرسول اللہ جھ نظمی مفہوم ہوتی ہو، (۱) خودرسول اللہ جھ نظمی مفہوم ہوتی ہو، اسلامی ہوتا ہے۔ اللہ تو حد سے منع فر مایا ہے، رہ گئی وہ حدیث جس میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا ہے کہ ''مردہ پراس کے لوگوں کے رونے کی وجہ سے عذا ب دیا جاتا ہے، ''ان المیت لیعذب بہ کاء کی وجہ سے عذا ب دیا جاتا ہے، ''ان المیت لیعذب بہ کاء اھلہ علیہ ، (۱) ۔۔۔۔۔ تو سلف صالحین کے زدیک یہ اس مخفل کی بابت ہے جو طریق جا ہمیت کے مطابق اپنے رونے کی بابت ہے جو طریق جا ہمیت کے مطابق اپنے رونے کی وصیت کر حائے۔

''بلغم''ے معنی داضح ہیں۔ بلغم پاک ہے اور ناقض وضونہیں ان میں میں کی سے

'بلغم کی قئے مبھی سرکی جانب ہے آتی ہے، اور مبھی پیٹ کی جانب سے، سرکی جانب سے بلغم کی جتنی بھی تئے آئے، بالا تفاق اس وجہ سے وضوء ندٹوٹے گا اور پیٹ کی جانب سے جڑھنے والی تئے کے بارے میں تھوڑا سااختلا ف رائے ہے، امام ابویوسف سے نز دیک بیتے گا،ایام ابوحنیفہ میں تھوڑا سااختلا ف رائے جائے گا،ایام ابوحنیفہ میں تھوڑا سااختلا ف رائے جائے گا،ایام ابوحنیفہ میں تھوڑا سااختلا ہے۔

اورامام محد کن دریک وضوئیس ٹوٹے گا (۳) فتو کی امام ابو حنیفہ کی رائے پر ہے اور احتیاط امام ابو بوسف کے قول پر عمل کرنے میں ہے ۔۔۔۔ البت اگر بلغم کے ساتھ کھانا وغیرہ ملا ہوا ہوا وروہ منہ جر ہوتو حضرت امام ابو حنیفہ کے نزدیک بھی وضو ٹوٹ جائے گا (۳) چر فقہ کا بیاصول ہے کہ جسم سے نگلنے والی جو چیزیں ناقض وضو نہیں ہوتیں وہ ناپاک بھی نہیں ہوتیں ، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ بلغم ناپاک نہیں ، انکہ کلا شامام مالک ، امام شافی اور امام احکہ کا مسلک بھی بلغم کے پاک ہونے کے سلسلے میں وہی ہے جو امام ابو حنیف گا ہے (۵) نیز بلغم کی قئے سے ائمہ ٹلا شہر کے نزدیک امام ابو حنیف گا ہے (۵)

# بكوغ

شرع اسلای میں انسان اسی وقت تمام احکام کا مکلف اور پابند ہوتا ہے، جب وہ بالغ ہو جائے ، اس لئے کہ بلوغ عام حالات میں تہم وشعور، جسمانی نشونما اور صلاحیت کے ایک منزل تک پہوئے جانے کی علامت ہے، چنا نچہ بالغ ہونے کے بعد حسب صلاحیت تمام عبادتیں اس پر فرض ہو جاتی ہیں ، نکاح و طلاق ، خرید و فروخت ، ہبد و وصیت ، وقف و عاریت ، اجار کا و کفالت وغیرہ جملہ معاملات میں وہ خود مختار ہو جاتا ہے ، نابالغی کی حالت میں باپ دادا کے علاوہ کسی اور ولی کے نکاح کی صورت میں بالغ ہوتے ،ی اے اختیار حاصل ہوتا ہے کہ جا ہے صورت میں بالغ ہوتے ،ی اے اختیار حاصل ہوتا ہے کہ جا ہے

- (1) وكيح: الدرالمختار :١٨٣١٨، الشرح الصغير :٥٤٧١،مغنى المحتاج:١٨٥٥١١،المغنى:٥٢٥٨٣
  - (r) ترمذي ، عن عمر:١٩٥١،باب ماجاء في كراهية البكاء على الميت
    - (٣) شرح الوقايد: ١٠/١ ، مطبوء: نولكشور ، كتاب الطهارة
      - (٥) الفقه الاسلامي وادلته:١٣٣١-١٣٨٨

- (٣) الفتاوي الهنديه (٣)
- (٢) الفقه الاسلامي و ادلته:١/٩٢١-٢٥٠

تواس نکاح کو باقی رکھے، ورنہ رد کردے اسے فقہ کی اصطلاح میں' خیار بلوغ'' کہتے ہیں۔

(خیار بلوغ ہی کے ذیل میں اس کی تفصیل ذکر کی جائے گ) علامات بلوغ

بلوغ کی ایک علامت تو مرد وعورت کے درمیان مشترک ہے اور وہ ہے بیداری یا نیندگی حالت میں انزال منی ، پچھ علامتیں عورتوں کے ساتھ مخصوص ہیں ، چیف (ماہواری کا جاری ہوجانا) اور حاملہ ہوجانا۔(۱)

اس کے علاوہ امام ابو یوسف ؓ نے زیرِ ناف سخت بال کے اس کے علاوہ امام ابو یوسف ؓ نے زیرِ ناف سخت بال سے اُگ آنے کو بھی بلوغ کی علامت قرار دیا ہے ، بخض مراد سے ہے کہ صرف سبزہ نہ ہو، چھا تیوں کے ابھار کو بھی بعض حضرات نے عورتوں کے بلوغ کی علامت قرار دیا ہے ، بعض فقہاء کے یہاں بغل اورمونچھوں کے بال کو بھی علامت بلوغ میں شار کیا گیا ہے۔(۲)

بلوغ کی عمر

اوراگر عام عادت کے لحاظ سے بیعلامات بروقت ظاہر نہ ہوں تو اب عمر کے اعتبار سے بلوغ کا فیصلہ کیا جائے گا،امام ابو صنیفہ ؓ کے نزدیک ۱۸ سال میں لڑکوں اور کا سال میں لڑکیوں کے بلوغ کا فیصلہ کیا جائے گا،امام شافعیؓ،امام مالکؓ،امام احدؓ، قاضی ابویوسفؓ اور امام محدؓ کے نزدیک ہردو کے لئے عمر بلوغ ۱۵ قاضی ابویوسفؓ اور امام محدؓ کے نزدیک ہردو کے لئے عمر بلوغ ۱۵

سال ہے(۲)اوراس پرفتوی ہے۔(۴)

دراصل اس مئلہ کا تعلق ہر جگہ کے جغرافیائی اور مومی حالات، غذا، ماحول اور معاشرت وغیرہ سے ہے اور فقہ سے زیادہ اس مئلہ کا تعلق طب سے ہے۔

بلوغ کی کم ہے کم عمراحناف کے نزدیک لڑکوں کے لئے ۱۲ سال ہے اور لڑکیوں کے لئے ۹ سال ، اس ہے کم عمر میں اگر بلوغ کا دعویٰ کریں تو معتبر نہ ہوگا ، سوائے اس کے کہ ظاہری حالات اور قر ائن ہے بھی اس کی تقید لیق ہوتی ہواوراس صورت میں اس کے ساتھ تمام احکام بالغوں جیسے ہوں گے۔(۵)

بناء

بیلفظ مختلف معنوں کیلئے بولا جاتا ہے، ' بناء فی الصلوۃ'' لینی نماز کواز سرنو اداکر نے کے بجائے اداشدہ حصہ پر باتی نماز کی بناء رکھنا (۱) اور اعادہ کے بغیر اس کی پیمیل کردینا' بناء بمعنی ''عمارت''اور'' بناء'' بمعنی بیوی ہے جمہستری وزفاف۔ د، ہران نی از وضعائی ملہ جا رہ

درمیان نماز وضوٹوٹ جائے

نماز میں اگر آدی بالارادہ کوئی الیی حرکت کر ہے جس کی وجہ سے وضوٹو ف جاتا ہے، مثلاً بیشاب، پائخانہ، ریح خارج کرنا، بالقصد نکسیر کا خون جاری کردینا، تو اس کی نماز فاسد ہو جائے گی اور وضو کر کے از سرنو نماز ادا کرنی ہوگی، یہی حکم امام ابوحنیفہ اور امام محمد کے نزدیک اس وقت بھی ہے جب صاحب

(٣) الفتاوي الهنديه: ٣٠١/٣

<sup>(</sup>١) القدوري: ٩٣، كتاب الحجر ، الفتاوي الهنديه: ٩٠٢/٣

 <sup>(</sup>۲) الجوهرة النيره: ۲، انمَـ ثلا ثدك يهال بحى موت زيرة ف ملامت بلوغ ب، حاشيه الشرح الصغير للصاوى: ۳۰۴۸ المعيزان الكبرى: ۸۸۸۳

<sup>(</sup>m) القدوري: ۹۳، الميزان الكبري: ۸۸/۲

<sup>(</sup>٢) كشاف اصطلاحات الفنون: ١٥٩/١

<sup>(</sup>۵) حوالة سابق

نماز کے مل کی وجہ ہے تو وضونہ ٹوٹا ہو، گرکسی دوسرے آدمی کے عمل کی وجہ میں اور خصہ میں عمل کے باعث ونموٹوٹ جائے، جیسے بدن کے کسی حصہ میں زخم تھا، زخم کو کسی اور شخص نے دبادیا، یہاں تک کہ اس سے خون بہہ بڑا، اب بھی وضو کے بعد نماز کا اعادہ کرنا ہوگا۔

ہاں اگر اپنے یا کسی دوسر ہے خف کے عمل کے بغیر آپ

سے آپ وضوٹوٹ جائے ، مثلاً بیشاب کا قطرہ ہے اختیار ڈیک
گیا ، یا ریاح بلا ارادہ خارج ، وگئ تو وضوٹوٹ جائے گا ، گرنماز
فاسد نہ ہوگی اور اس کی گنجائش ہوگی کہ وضوکر کے دوبارہ باتی
ماندہ نماز کوادا کر لے ، نماز کا اعادہ ضروری نہیں ، اس کو پہلی نماز پر
"ناء "کر نے سے فقہا تعبیر کرتے ہیں ، بلکہ بیخود حدیث کی
تعبیر ہے ، گر شرط بیہ ہے کہ وضو کے لئے ضرورت سے زیادہ
منانی صلوق کام نہ کرے ، مثلاً جس قریب ترین جگہ پر پانی مل
جائے وہاں وضوء کر لے دور نہ جائے ، استخباء نہ کرے ، وغیرہ اور
اس کی بھی محض اجازت ہے ، مستحب ہے کہ وضو کے از سرنو
اس کی بھی محض اجازت ہے ، مستحب ہے کہ وضو کرے از سرنو

اکشر فقہاء کے نزدیک ایی صورت میں امام کی نماز فاسد موجائے گی، البت مقتدیوں کی نماز فاسد نہیں ہوگی، امام احداث الک تول احناف کے مطابق بھی منقول ہے وعن احمد انه یتوضاء ویبنی. (۲)

مع**ندورنماز کے دوران صحت مند ہوجائے** اگرایک آدمی نے نماز کی ابتدائی رکعات عذر کی بناپر بی*شرکر* 

پڑھیں، پھر طبیعت ایسی ہوگئی کہ کھڑ اہوکر نماز اداکر نے تو بعد کی رکھات کھڑ اہوکر اداکر سکتا ہے، گویا حالت قیام کی نماز کی' بناء' حالت قعود کی نماز پر کی جاسکتی ہے، اس کے برخلاف اگر کوئی شخص اشارہ وایماء سے نماز اداکر رہا تھا اور درمیان نماز وہ رکوع و حجدہ پر قادر ہوگیا تو اسے از سرنو نماز اداکر نی ہوگی، یعنی رکوع و حجدہ والی نماز کی بناء اشارہ کی نماز پڑئیں ہو سکتی۔ (م) صعیف قو کی کی امامت نہیں کرسکتیا

امام ابوصنیفه کا ایک اصول سے ہے کہ نماز میں '' توی'' کی بناء '' ضعیف'' پرنہیں رکھی جاسکتی ، یعنی تو ی درجہ کی نماز مقتدی کی ہوادرضعیف درجہ کی امام کی جس پر مقتدی کے نماز کی بناء ہوتی ہے ، تو سے بات درست نہ ہوگی ، چنا نچا ہی بنا پرامام صاحب کے بیال نفل پڑھنے والا فرض نماز پڑھنے والے ، اشارہ سے نماز اوا کرنے والا رکوع و سجدہ کے ساتھ نماز پڑھنے والے کی ، اور . معذور (جن کوخصوصی حالات کے تحت نواتض وضوء پیش آنے معذور (جن کوخصوصی حالات کے تحت نواتض وضوء پیش آنے کے باوجود اسی حالت نماز میں ادا کرنے کی اجازت ہے ) صحت مندآ دمی کی امامت نہیں کرسکتا۔ (م)

"بناء" کااطلاق ہرتم کی عمارت پر ہوتا ہے، اگر کوئی محض
"دار" (گراؤنڈ) فروخت کرے تو ان حدود میں جو عمارتیں
ہوں وہ بھی تھ میں داخل ہوں گی، گو کہ معاملہ کے وقت ان کا
نام ندلیا گیا ہو۔(۵) عمارت ان چیز ں میں سے ہے جس کووتف

<sup>(</sup>٣) الفتاوى الهنديه: ١/٠٥

<sup>(</sup>٣) خلاصة الفتاوى:١٣٢/١/ افتباءكا اختلاف "صلوة" من ذكركيا جائكً (٥) قدورى: ٢٥، كتاب البيوع

کیا جانا درست ہے ، البتہ یہ بات درست نہ ہوگی کہ عمارت تو وقف ہوجائے اور جس زیمن پروہ عمارت ہوا سے اپنے قبضہ میں رکھے اور وقف میں شریک نہ کرے ، الیی صورت میں '' وقف'' صحیح اور نافذ نہ ہوگا ، اسی طرح زمین تو اجارہ یا عاریت کی ہو، مکان اپنا ہو اور اس مکان کو وقف کیا جائے یہ بھی درست نہ ہوگا۔(۱)

#### عمارت كااجاره

#### عمارت كاغصب

امام ابوحنیفہ کے یہاں''اموال غیر منقولہ'' عمارت وزین دغیرہ پر جبری قبضہ پر''غصب'' کا اطلاق نہیں ہوتا، کیکن اگرز بر

دسی قبضہ کے بعد اس عمارت کوکوئی نقصان خود اس کے عمل یا رہائش کی وجہ سے بہو پنج گیا تو اس کا ضامن اور ذمہ دار قرار پاکٹ کی وجہ سے بہو پنج گیا تو اس کا ضامن اور ذمہ دار قرار پاکٹ کی اور اس پرکوئی عمارت بنادی تو غاصب کو کہا جائے گا کہ وہ اس عمارت کو اکھاڑ دے اور مالک کی زمین کو فارغ کرد ہے ، اگر اس عمارت کے اکھاڑنے کی وجہ سے زمین کو فارغ کرد ہے ، اگر اس عمارت کے اکھاڑنے کی وجہ سے زمین کو فقصان بہو پنج سکتا ہوتو مالک زمین سے کہا جائے گا کہ دہ عمارت کی وہ قیمت غاصب کو اداکرد ہے ، جو اکھاڑنے کے بعد تعمیری سامانوں کی ہو سکتی ہے۔ (م) عمارت رئین کے احکام

عمارت بهطور "رئن" رکھی جاسکتی ہے، بہ شرطیکہ وہ متعین اور دوسروں کے حصہ سے علا حدہ ہو، مالک مکان کے سامان واسباب کی وجہ سے مصروف نہ ہو اور عمارت کسی اور چیز سے اس طرح متصل نہ ہو کہ وہ مشلا عمارت متصل نہ ہو کہ وہ مشلا عمارت رئن ہو اور اس کی اصل زیشن رئن نہ ہو، میسی نہیں ہے۔ (۵)

# بِنْت (بینی)

شاید میرکهنا بے جانہ ہوگا کہ لڑکیوں کی فطری نزاکت اور تقاضوں کو پیش نظرر کھ کراسلام نے لڑکوں کے مقابلہ لڑکیوں کی پرورش اور ان کے ساتھ حسن سلوک کو زیادہ اہمیت وی ہے،

<sup>(</sup>۱) الفتاوي الهنديه :۳۱۸/۳،الباب الثاني، في مايجوز وقفه و مالايجوز

<sup>(</sup>r) الدرالمختار على هامش ردالمحتار :٥/١٥-١٨، باب مايجوز من الاجارة ومايكون خَلافا فيها

<sup>(</sup>٣) قدوري:١٣١، كتاب الغصب

<sup>(</sup>٣) حوالة سابق ١٣٢:

<sup>(</sup>٥) ردالمحتار والدر المختار:٣١٧-٣١٥، باب مايجوز ارتهانه ومالايجوز

آپ وہ اس کو تعلیم
دے اور بہتر طور پر اس کی تربیت کرے تو جنت میں اس کو
میرے ساتھ الی رفاقت ہوگی جیسی بید دوالگلیاں ، ایک صاحب
فیرے ساتھ الی رفاقت ہوگی جیسی بید دوالگلیاں ، ایک صاحب
نے دریافت کیا ، اگرا یک بی لاکی ہو؟ آپ وہ ان نے فر مایا ، تب
بھی ، (۱) لاکوں کے متعلق حدیث میں الی پیشین کوئی نہیں لئی۔
اسلام سے پہلے لوگ لاکیوں کی پیدائش پر افسر دہ فاطر اور
آزردہ ہو جایا کرتے تھے ، قرآن کریم نے اس کا ذکر کرتے
ہوئے فر مایا ہے :

واذا بشر احدهم بما ضرب للرحمٰن مثلا ظل وجهه مسود اوهو كظيم . (الزفرن: ٢) جب كى كواس كالركى كى فردى جاتى ہے جوانہوں في خدا كے لئے تراش ركھا ہے تو ان كا چرہ ساہ پر جاتا ہے اوروہ غصہ ہوجاتے ہیں۔

شاید یمی وجری کرقدرتی طور پر پنیمراسلام کی جوادلاد زنده رجی وه بھی خواتین تھیں اور آپ کی نے ان کو وہ شفقت ومحبت عطافر مائی جو کوئی باپ مشکل ہی ہے اپنی اولاد کو دے سکتا ہے، ام الموشین سیدنا حضرت عائشہ صدیقہ رضی عنہا (۵ نبوی م: ۵۸ می دریافت کیا گیا کہ آپ کی سب سے زیادہ ک سے محبت کرتے تھے؟ فرمایا فاطمہ رضی اللہ عنہا (متونی ااھ) سے، جب حضرت فاطمہ آئیں تو آپ کی ان کے لئے کو ہے ہوتے ، ان کواپنی جگہ پر بشماتے ، ان کی بیشانی کا بوسہ

لیتے ، مدینہ سے باہر کا سفر ہوتا تو سب سے آخر میں جن سے آپ ﷺ کی کہی صاحبز ادی ہوتی وہ آپ ﷺ کی کہی صاحبز ادی ہوتیں اور سفر سے پہلے جن کے مکان تشریف لیے جاتے وہ کہی حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا ہوتیں۔

### كفالت ويرورش

والدین پرلژکوں کی طرح بلکہ اس سے بڑھ کرلڑ کیوں کی کفالت اور پرورش ضروری قرار دی گئی،لڑکا بالغ ہو جائے اور صحت منداور کسب معاش کے لائق ہو جائے تو والدین پراس کی پرورش کی ذمہ داری نہیں، لیکن لڑکی بالغ بھی ہو جائے اور شادی نہ ہوئی ہو، یا بیوہ ہو جائے یا شوہر طلاق دیدے تو اس کی تمام ضروریات کی کفالت والدین کے ذمہ رہے گی۔(۱)

پھراسلام نے اس قتم کے سلوک کو بھی روانہیں رکھا ہے کہ لڑکوں کولا کیوں پرتر جیج دی جائے (۲) اور ان کے ساتھ امتیازی سلوک روار کھا جائے ، آپ ﷺ نے فرمایا جس کولا کی ہووہ اس کوزندہ باتی رکھے ، اس کے ساتھ حقارت کا معالمہ نہ کرے اور لڑکوں کو اس پرتر جیج نہ وے تو اللہ تعالیٰ اس کو جنت میں داخل فرما کمیں گے۔

وہ معاشرہ جہاں لڑ کیوں کو زندہ وفن کیا جانا ایک معمولی بات تھی اور صنف نازک کا وجود بھی باعث ننگ وعارتھا، اسلام نے ان کے مزاح و فداق میں ایسا تغیر پیدا کیا کہ ایک سنر کے بعد آپ بھی کی معد آپ بھی کھی ہے واپس ہور ہے ہیں تو حضرت حزہ ہے کی

<sup>(1)</sup> ترمذي ، عن انس بن مالك:٢٣/٢، باب ماجاء في النفقة على البنات

<sup>(</sup>٢) كتاب الفقه على المذاهب الاربعه :٥٨٥/٣،مبحث نفقة الاولاد

<sup>(</sup>٣) ابوداؤد ، عن ابن عباس ٤٠٠/٢ كتاب الادب، باب فضل من عال يتامى

صاجر ادی حفرت امامہ کے حق پر ورش کے لئے حفرت علی ، حفرت علی ، حفرت علی محفرت جعفر اور حضرت زید بن حارثہ اللہ میں محکمت بور بی ہے ، حضرت علی مدی ہیں کہ امامہ میری چھازاد بین ہیں اور ان کی خالہ میری کہتے ہیں کہ یہ میری چھازاد بین بھی ہیں اور ان کی خالہ میری زوجیت میں ہیں اور حضرت زیدگا کہنا ہے کہ حضرت جمزہ ان کے اسلام بھائی ہے ، اس لئے وہ پرورش کے زیادہ حقدار ہیں ، بیاں تک کہ آپ میں فیصلہ میں کے دار ہیں جعفر میں فیصلہ فرمایا کہ خالہ ماں کے برابر ہوتی ہے ۔ (۱)

#### 25

بالغ ہونے کے بعداسلام نے بڑی حد تک لڑی کواس طرح خود مخار رکھا ہے کہ جس طرح لڑکوں کو وہ اپنے مال و جائیداد کی خود مالک ہوگی اور اپنے اختیارات اور تصرف میں کمل طور پر آزاد ہوگی، اگر یتیم تھی تو بالغ ہونے (رشد-النا، ۱) کے بعد اس کا مال خود اس کے حوالے کر دیا جائے گا، انہی معاملات میں نکاح بھی ہے، نکاح میں بھی عورت پر کسی کی رائے اور پند کو مسلط نہیں کیا گیا ہے، بلکہ خود اس کی پنداور اجازت ہی ہوئے فرمایا: '' البکو تستامر'' کواری لڑی ہم ایس کو بردیدہ عورت سے گا، آپ بھی ناح کی البکو تستامر'' کواری لڑی محورت کے نکاح کے لئے اجازت حاصل کی شو ہردیدہ عورت سے نکاح کے لئے اجازت حاصل کی جائے گی (۱) ایک خاتون نے رسول اللہ بھی کی خدمت میں جائے گی (۱) ایک خاتون نے رسول اللہ بھیکی خدمت میں

مقدمہ کیا کہ ان کے والد نے ان کی اجازت کے بغیر نکاح کردیا ہے، تو آپ وہ نے اس نکاح کوکا لعدم قرار دیا۔ (۲)

اگر لڑکی کفو میں جوحسب نسب، دین واخلاق اور معاثی کاظ ہے اس کے خاندان کا ہم پلہ ہو، اور ساجی اعتبارے ایسی او نی نج نہ ہو کہ متعقبل میں از دواجی زندگی میں، عدم توازن پیدا ہو جائے ، نکاح کرنا چاہے تو اس کے سرپرستوں کو اس کا حق نہیں ہے، کہ وہ اس پر جراور دباؤکا مظاہرہ کریں اور اس کو اس رشتہ سے بازر کھیں، قرآن مجید نے اس سلسلہ میں ہدایت دیتے ہوئے کہا ہے۔

ولا تعضلوهن ان ينكحن ازواجهن . (الِتْرە:۲۳۲)

اوران کواس بات سے نہ روکو کہ وہ اپنے شوہروں سے نکاح کرلیں۔

البتہ چونکہ لڑکیوں کا دائرہ کار درونِ خانہ ہے اور وہ تجر بات وشعور کم رکھتی ہیں،اس لئے اسلام نے بیا خلاتی ہدایت بھی دی ہے کہ وہ اپنے سر پرستوں کے مشورہ کونظرا نداز نہ کریں اوراگر رشتہ میں خاندان،اخلاق، پیشہ ومشغولیت یا معاثی اعتبار ہے اور نجی بچ کی شکل پیدا ہوجائے تو سر پرستوں کواس بات کاحق دیا گیا ہے کہ وہ قاضی شریعت کے مشورہ سے اس نکاح کومنسوخ کے کہ اور ہے۔

و اذا زوجت المرأة نفسها من غير كفو

<sup>(</sup>١) مسلم عن ابن عباس :١/٥٥٥، باب استيذان الثيب في النكاح بالنطق و البكر بالسكوت

<sup>(</sup>٢) بخاري، عن ابي هريرة:٢/١/٢٤، باب لاينكع الاب وغيره البكر والنيب الابرضاها، عن خنساء بنت خذام

<sup>(</sup>٣) الهدايه:٢٠٠/٢

فللاوليآء ان يفرقوا بينهما. (١)

اور جب عورت غیر ہمسر سے نکاح کرلے تو سر پرستوں کو حق ہے کہ وہ دونوں میں تفریق کرا دے۔

یہ مسلک امام ابوحنیف کا ہے، دوسرے فقہاء کے نز دیک عورت اپنا نکاح خوذ میں کرسکتی، بلکہ اولیاء ہی اس کا نکاح کریں کے۔(۲)

اوراگر نابانعی کی حالت بیل لڑکی کا نکاح باپ دادا کے علاوہ کسی اور سر پرست (ولی) نے کر دیا ہو یا باپ اور دادا ہی نے کیا ہو، لیکن وہ اپنے افتیارات کے غلط استعال اور معاطلات کی ناتجر ہکاری بیس معروف ہوں (معروف بسوء الاختیار) تو بالغ ہونے کے بعدلا کیوں کواس بات کا افتیار حاصل ہوگا کہ وہ اپنے سر پرست کا کیا ہوا نکاح مستر دکردیں، فقد کی اصطلاح بیس اس کو دخیار بلوغ " کہتے ہیں۔

ميراث

میراث میں بٹی کی تین حالتیں ہوتی ہیں،اول یہ کہوہ تنہا ہو،اس کے ساتھ بھائی بہن نہ ہوں،الیں صورت میں متروکہ جائداوکا نصف حصداس کو ملےگا۔

دوم بیر کہ اس کے ساتھ بھائی نہ ہوں ،البتہ وہ خود دویا اس سے زیاوہ بہنیں ہوں ،الی صورت میں والدین کے متر و کہ میں دو تہائی بیٹیوں میں تقسیم ہوگا۔

تیسری صورت یہ ہے کہ اس کے ساتھ بھائی بھی ہو،اب اس طرح متروکہ جاکداد تقسیم ہوگی کہ بیٹیوں کا حصہ بمقابلہ بیٹوں کے دوگنااور بیٹیوں کا بمقابلہ بیٹوں کے نصف ہوگا۔(۳) بیٹیوں صور تیں قرآن مجید کی اس آیت سے صراحت تابت

بيں۔

يوصيكم الله في اولادكم للذكر مثل حظ الانثيين فان كن نساء فوق اثنتين فلهن ثلثا ماترك وان كانت واحدة فلها النصف.

(ناء-١١)

اللہ تعالیٰتم کو تمہاری اولاد کی بابت تھم دیتا ہے کہ لڑکے کا حصہ دولڑکیوں کے حصہ کے برابر ہے،اور اگر دو سے زیادہ عورتیں ہی ہوں تو وہ متر و کہ کے دو تہائی کی حقدار ہیں اوراگر تنہاا یک ہوں تو نصف کی ۔ تاہم بیٹیاں ان رشتہ داروں میں ہیں جو کسی طور پرمیراث سے محروم نہیں ہوتیں ۔

سی و استقتیم کوغیر منصفانہ کہتے ہیں، تمریدونی لوگ کہد سکتے ہیں جن کا ذہن یا تواسلام کے بارے میں پہلے سے صاف نہ ہو، یا وہ اسلام کے مجموعی نظام حیات سے واقف نہ ہوں۔

اسلام نے بوی کی پرورش ، بال بچوں کی کفالت غریب ماں باپ کی ضرور مات کی جمیل اور بعض حالات میں نابالغ بھائی بہن کی تعلیم وتر بیت کاسارا بارتنہا مرد پررکھا ہےاور عورت کو ان تمام ذمہ داریوں سے متعلیٰ قرار دیا ہے ،عورت پر اصولا کسی قتم کی کوئی معاشی ذمہ داری نہیں رکھی گئی ہے،اس لئے

<sup>(</sup>r) رحمة الامة: ٢٩٣

<sup>(</sup>۱) هدایه ، جزء دوم: ۳۲۰

<sup>(</sup>٣) سراجي في الميراث:٢٣

فطری بات ہے کہ عورت کے مقابلہ مرد کا حصہ زیادہ رکھا جانا چاہے تھا، اس کے علاوہ وراشت کی تقسیم میں بظاہراس فرق کے باوجود عملاً لڑکی ہی کی زیادہ رعایت کمح ظرکھی گئی ہے، مثلاً فرض کر لیجئے کہ ایک شخص کا انقال ہوگیا اور اس نے ایک لڑکی اور ایک لڑکا چھوڑا، مرنے والے کی متر و کہ جا کداد تین ہزار تھی، اب لڑکے کودو ہزار اور لڑکی کو ایک ہزار ملا، جب لڑکی کا نکاح ہوگا تو اس کو دو ہزار روپ بطور مہر مل جا کیں گئے اور لڑکے کو دو ہزار روپ بطور مہر مل جا کیں گئے اور لڑکے کو دو ہزار روپ بطوم ہر دینا پڑے گااس طرح لڑکے کے پاس عملاً کچھ باتی رہا اور لڑکی کو اتنی رقم حاصل ہوگئی جو پوری متر و کہ جا سیادی ہوسکتی ہے۔

سی کم وراشت کا ہے، اگر والدین اپنی حیات میں اپنی اولاد
کو جائیداد ہبہ کرنا چاہیں تو آیا ورافت ہی کے تناسب سے لڑک
کے مقابلہ لڑکوں کو دو ہرا حصد دیا جائے گا، یالڑکوں اورلڑکیوں کو
مساوی حصے دیے جائیں گے؟ اس میں فقہاء کے درمیان
اختلاف ہے، امام الوحنیفہ، مالک اور صحح تر روایت کے مطابق
امام شافئ کے نزدیک دونوں کو مساوی حصے دیے جائیں گے،
لڑکوں اورلڑکیوں کے درمیان ہبہ کی مقدار میں تفریق مناسب
نہیں، امام احمہ، امام محمہ اورائیک روایت کے مطابق امام شافئ کہ
کے نزدیک موت کے بعد وراخت کی تقسیم میں لڑکوں اورلڑکیوں
کے حصوں میں جوفرق رکھا گیا ہے، زندگی میں ہبہ کیا جائے تب
کے حصوں میں جوفرق رکھا گیا ہے، زندگی میں ہبہ کیا جائے تب

"بین" باپ کے لئے محرم ہے اور پردہ ،سفر،حرمت والاح

وغیرہ میں اس کے وہی احکام ہیں جودوسر مے محرم رشتہ داروں کے ہیں ۔۔۔۔''نسبی بیٹی'' کے علاوہ فقہ اسلامی کی روسے بیٹی کی دواور قتمیں ہیں ،جن کے بعض احکام نسبی بیٹی کی طرح ہیں اور بعض مختلف۔۔

رضاعی بیٹی کے احکام

''رضائی بین' وہ ہے جو کسی عورت کا دودھ نی لے، اب وہ اس عورت کی اور اس کے واسطہ ہے اس کے شوہر کی جس کی وجہ ہے اس کے شوہر کی جس کی وجہ ہے اس کے شن میں دودھ آیا'' بینی' ہوجائے گی۔۔۔اس رشتہ کی وجہ سے نفقہ وورا شت کا استحقاق پیدائیس ہوتا، بلکہ صرف پر دہ اور حرستِ نکاح میں اس کی حیثیت'' بیٹی'' کی ہوتی ہے، وہ اپنے رضائی باپ اور اس کے اصول یعنی دادا وغیرہ پر اور رضائی بال کی وجہ ہے اس کے جیول اور اولا دکی اولا د پر حرام ہوجاتی ہے، اس طرح '' رضائی باپ' کے بھائی اس کے جیول قراریا کی سے۔ جیول آرایا کی سے۔ قراریا کی سے۔

(دیکھے:رضاعت) سوتیلی بیٹی کےاحکام

" رہیہ" یعن" سوتیلی بین" درحقیقت بینی ہوتی ہی نہیں اسے اس کے نفقہ کی ذمہداری اس پرہے، ندوہ اسے سوتیلی باپ کے مال سے وراخت پائے گی، نداسے براہ راست اس لڑکی کے متر وکہ سے حصہ ملے گا، البتہ چونکہ اس لڑکی کی ماں اس محض کی منکوحہ ہوتی ہے، اس لئے وہ اس پرحرام ہوگی جب کہ اس موگی جب کہ اس کے وہ کی جب کہ اس کی ماں سے وخول کر چکا ہو، اگر دخول سے پہلے ہی علاحدگی

<sup>(1)</sup> الماخط بو: المغنى: ٣٨٨/٥، وحمة الامة:٢٣١، اوريكي زياده قرين الساف ب ١١، فالد

ہوگی تو وہ اس مرد کیلئے طال ہوگ۔(۱) پھر اسلام نے قانونی طور پرمردکواس کی سوتیلی بیٹی کی کفالت کی ذرمدداریوں سے بری رکھا ہے، لیکن اس کے قلب وضمیر کو بید عوت بھی دی ہے کہ ایسی بیتم و بے سہار الڑکیاں تمہاری پرورش و پرداخت میں ہونی چاہئیں اور تم کو اپنا دست رحم ان کے سروں پر رکھنا چاہئے ،قر آن مجید نے ''فی حجود کم ''(نہ:۲۳) کہ کرای طرف اشارہ کیا ہے۔

# بنت لُبُون

لغوی معنی ہیں ' دودھوالی کی بیٹی' ، بیاس اونٹی کو کہتے ہیں جس نے دوسال مکمل کر لئے ہوں اور تیسرے سال میں قدم رکھا ہو، اس لئے کہ عاد تا ایک بچہ کے دوسال کمل کرنے تک اس کی مال دوسرا بچہ جننے کے بعد'' دودھوالی'' ہوجاتی ہے، اگر کسی آ دی کے پاس ۳۱ تا ۲۵ اُونٹ ہوں تو بہ طور زکو ق کے ایک'' بنت لیون' ادا کرنا ہوگا(۲) فقہاء کے درمیان بی مسئلہ متفق علیہ ہے۔

# بنت مخاص (ایک سالداوننی)

لغوی معنی بین ' حاملہ کی بیٹی'' ،اصطلاح میں وہ اونٹی مراد ہوتی ہے ۔ ہوتی ہے جوایک سال کمل کر کے دوسرے سال میں قدم رکھے ، اس کئے کہ بچرکے ایک سال کی کھیل تک اس کی ماں عموماً حاملہ

ہوجاتی ہے، ۲۵ تا ۳۵ اونٹ میں ایک' بنت مخاص'' برطورز کو ۃ واجب ہے(۳) یہ بھی فقہاء کے درمیان متفق علیہ ہے۔

# نخ (بعنگ)

#### دواءً بِهنگ کھانا

ایک خاص قتم کا پھل ہوتا ہے جس کے کھانے سے نشہ پیدا ہوتا ہے۔

صاحب کفایہ نے نقل کیا ہے کہ امام ابوحنیفہ سے اس فخض کی طلاق کے بارے میں سوال کیا گیا جو بھنگ کھا کرنشہ میں جتلا ہو جائے اور ای حالت میں طلاق دیدے ، امام صاحب نے جواب دیا کہ اگر وہ بھنگ کو بھنگ سجھ کر کھائے اور پھریہ نوبت آجائے تو طلاق واقع ہوجائے گی۔ (۳)

اس سےمعلوم ہوتا ہے، کہ مسکر اور نشر آ ور ہونے کی بنا پر بھنگ کا استعمال درست نہیں ہے، البتہ دواءً اس کا استعمال درست ہوگا، جیسا کہ ذیل کی بعض تصریحات سے معلوم ہوتا ہے۔

#### بھنگ کھا کرطلاق دیدے؟

بھنگ کی وجہ سے نشہ کی حالت میں دی گئی طلاق واقع ہوگی یا نہیں؟ ۔۔۔۔اس سلسلہ میں ذرا تفصیل ہے، اگر بھنگ کا استعال دواء کیا گیا، پھراس سے نشہ بیدا ہوا اور اس نے طلاق دیدی تو طلاق واقع نہ ہوگی'' لو ذھب عقلہ من دواء لم

 <sup>(</sup>۱) ولابئت امراته التي دخل بها ، الهدايه ربع دوم: ۲۸۸

<sup>(</sup>٢) ترمذي عن سالم عن ابيه: ٢١/١٣٥-١٣٥، باب ماجاء في زكواة الابل و الغنم

<sup>(</sup>٣) قدوری:۳۳

<sup>(</sup>٣) الكفايه على الهدا يه:٣/٢، كتاب الطلاق ، خلاصة الفتاوي:٤٥/٢، الجنس الاول

**واعتاقه**. (۵)

اس پراتفاق ہے کہ بھنگ سے نشہ پیدا ہوگیا تو اس کی نہ طلاق واقع ہوگی اور نہ اس کی آزادی تافذ ہوگی۔

عالبًا متاخرین فقهاء کی رائے بدل گئی تھی اوروہ اس کے از راہ نشہ بہت زیادہ استعال کی وجہ سے ایسے فخض کی طلاق کو بھی واقع قرار دیتے تھے، چنانچہ فقاولی عالمگیری میں فدکورہ مسلد کے نقل کرنے کے بعد لکھا ہے:

ومن سكر من البنج يقع طلاقه ويحد لفشو هذا الفعل بين الناس وعليه الفتوى في زماننا. (١)

جس کو بھنگ سے نشہ آگیا اس کی طلاق واقع ہو جائے گی اورلوگوں کے ورمیان اس کے عام ہو جانے کی وجہ سے شراب نوشی کی سزا بھی جاری ہوگ اور ہمارے زمانہ میں اس پرنتوئی ہے۔

اس طرح فتو کی تواس کی طلاق ہوجانے ہی پر ہے اور ائمہ کہ اس طرح فتو کی تواس کی طلاق ہوجانے ہی پر ہے اور ائمہ کہ ا اربعہ کے نزدیک رائح نشہ حرام کی طلاق کا واقع ہوجاتا ہی ہے۔ لیکن فقہاءاحناف میں طحاوی ، کرخی اور شوافع میں مزنی کو اس سے اختلاف ہے۔ (ے)

(تفصیل سکران کے تحت مذکور ہوگی)

تطلق "(۱) ای طرح اگر کسی نے بھنگ کے استعال پر مجبور کر دیا ، یا وہ خود کسی وجہ ہے اس پر مجبور اور مضطر ہو گیا تو اب بھی اس کے نشہ میں دی گئی طلاق واقع نہ ہوگی ، اس لئے کہ بیر فخر الاسلام بردوی کے الفاظ میں ''سکر مباح'' ہے۔(۲)

لیکن فقہاء کی بعض عبار تیں ایسی بھی ہیں کہ جن ہے معلوم ہوتا ہے کہ بھٹگ کے نشہ کی طلاق مطلقاً واقع نہیں ہوگی ، چنا نچہ صاحب ہدا ہے امام ابو یوسف ؓ اور امام طحاویؓ کی اس رائے پر کہ نشہ کی طلاق مطلقاً واقع نہیں ہوتی ، فرماتے ہیں :

فصار کزوالہ بالبنج والدواء . (۳) پس شراب پی کرعقل کا زائل ہوجانا ایسے ہی ہے جیسے بھنگ اوردواکی وجہ سے عقل کا زائل ہوجانا۔ علامہ طاہر بخاری لکھتے ہیں:

والذى شرب الدواء مثل البنج فتغير عقله لا يقع . (٣)

جس نے دوا پی ، جیسے بھٹگ اور اس کی عقل زائل ہوگئ ( پھر اس نے طلاق دی ) تو طلاق واقع نہیں ہوگی۔

اور فآوی عالمگیری میں'' تہذیب'' نامی کتاب کے حوالے نے فل کرتے ہیں:

اجمعوا انه لوسكر من البنج ، لايقع طلاقه

<sup>(</sup>۱) خلاصة الفتاوى :۲٪۲۲

<sup>(</sup>٢) الكفايه على الهدايه:٢٠/٢، وكذا يستفاد من الفتاوى الهنديه:١٣٨/٢، فصل فيمن يقع طلاقه

<sup>(</sup>٣) الهدايه:٢/٣٣٨، كتاب الطلاق

<sup>(</sup>۵) الفتاوي الهنديه:۲۸/۲

<sup>(</sup>۷) الفقه الاسلامي وادلته :۵/۳۲۲

<sup>(</sup>٣) خلاصة الفتاوي: ٤٥/٢ كتاب الطلاق، الجنس الاول

<sup>(</sup>٢) حوالة سابق

بندقه (بندوق)

ا یک درہم کوبھی کہتے ہیں ،خت اور خشک پائخا نہ کوبھی اور گول ڈیسلےکوبھی ،جس کو پھینکا جائے۔(۱)

يبلے زمانہ میں جو بندوق استعال کی جاتی تھی ، اس کی حیثیت اور قوت کا اس کے اس معنی ہی ہے اظہار ہو جاتا ہے، اسی لئے فقہاء متقدمین نے بندوق کوآلات جارچہ میں شارنہیں کیا ہے، بلکہ ان آلات میں رکھا ہے جن کے ذریعہ کھن جوث لگائی جاسکتی ہے، بتدریج بندوق کی گولیوں کی وضع بدلتی رہی ، یهال تک کهاس کیلئے'' بارودی'' محولیوں کا استعمال شروع ہوا جس نے اس کی قوت میں زبر دست اضافہ کردیا ، اس لئے موجوده بندوق كواس زماندكي بندوقول برقياس كرنادرست نظرنبين آتاه اسلسله مين مندرجه ذيل نكات كوسامن ركهنا جايجي ا - یہ بات ظاہر ہے کہ شریعت کا منشاء ذرج کے ذریعہ جانور کے جسم میں موجود اس خون کو بہانا اور اس کو اچھی طرح خارج کردیناہے، جورگول میں گردش کرتا ہے، گلا گھونے ہوئے (مخقہ)، چوٹ کھا کرمرے ہوئے (موقوزہ) جانوروں کی حرمت ای لئے ہے کہ اس میں یا تو خون کا اخراج نہیں ہوتا، یا پوری طرح نہیں ہویاتا، بندوق کے ذر بعدمشاہدہ ہے کہ اس کے وارسے بوری طرح خون کا اخراج ہوتا ہے، جبکہ فقہاء نے خون کے معمولی اخراج کو بھی جانور کی حلت کے لئے کافی تصور کیا ہے، جانور کے کھر اورسینگ پرتیر گگےتو ظاہر ہےخون کااخراج ہوبھی تو

کم بی بوگا، گرفتهاء ایے جانورکو بھی طال قراردیے ہیں فان اصاب السهم ظلفها اوقرنها فادملی حلت. (۲) ۲ - بعض فقهاء نے ایک بندوتوں کے شکارکو جائز قراردیا ہے، مثلاً ''بندوقد رصاص'' (بارودی بندوق) علامدورویر مالکی کھتے ہیں: اما صیدہ بالرصاص فیو کل به لا نه اقویٰ من السلاح . (۲)

س- بندوق کی بارودی گولیوں کی ایجاد کے بعداس کے بارے میں بھی علماء کا اختلاف رہاہے، جہاں کچھلوگوں نے اس کے شکارکوحرام قرار دیاو ہیں بعض اہل علم نے مقصد ذرج پر نظر کرتے ہوئے اس کی حلت کا فتو کی دیا۔

حاصله ان الصيد ببندق الرصاص لم يوجد فيه نص للمتقدمين لحدوث الرمى به بحدوث البارود في وسط الماة الثامنة واختلف فيه المتاخرون ، فمنهم من قال بالمنع قياساً على بندق الطين ومنهم من قال بالجواز كابى عبد الله القروى وابن غازى وسيد عبدالرحمن الفارسي لمافيه من انهار الدم والا جهاض بسرعة الذي شرعت الذكاة لاجله. (٣)

حاصل میہ ہے کہ چھڑ ہے کے بندوق سے شکار کے سلسلے میں متقد مین کی صراحت موجود نہیں ،اس لئے کہ بندوق کے ذریعہ بارووی مولیوں کا پھیکنا

<sup>(</sup>۲) خلاصة الفتاوى:۳۹۲/۲

<sup>(</sup>٣) حاشيه الشرح الصغير:١٢٢/٢

<sup>(</sup>۱) كشاف اصطلاحات الفنون:۱۳۶۱

<sup>(</sup>٣) للشرح الصغير :١٦٢/٢

آٹھویں صدی کے وسط میں شروع ہوا ہے اور متاخرین کا اس میں اختلاف ہے، بعضوں نے مٹی کی گولی پر قیاس کرتے ہوے اس کے شکار کو بھی ناجائز کہا ہے، اور بعض حضرات جیسے ابوعبدالله قروی، ابن غازی اور سیدعبدالرحمٰن فاری اس کے شکار کو جائز قرار دیتے ہیں، اس لئے کہاس میں خون کا بہنا اور بہرعت جان کا فکلنا پایا جاتا ہے، جس کے لئے ذیح کا طریقہ مشروع ہوا ہے۔

۳- موجودہ زمانہ کے وہ اہل علم جن کی قدیم مآخذ کے ساتھ جدید حالات پر بھی نظر ہے، بندوق کے شکار کو حلال و جائز قرار دیتے ہیں، ڈاکٹر و ہبہز حلی جومتاز عرب علماء میں ہیں، فرماتے ہیں:

اماالسلاح فیشترط ان یکون محددا کالرمح والسهم والسیف والبارود و نحو ذالک.(۱) مخصیاردهاردارمو، چین نیزه، تیر، آلواراور بارود، وغیره -

اس لئے راقم الحروف کا رجحان اس طرف ہے کہ موجودہ وضع کی بندوق کے شکار کودرست ہونا چاہئے ، تاہم بیمیری شخص رائے ہے ، فتوی نہیں ، اس لئے عمل اس پر کیا جائے جوجہور کی رائے ہے و لعل اللہ یحدث بعد ذالک امرا. (بندوق کے ذریعہ قصاص سے متعلق احکام دفتل اور بندوق کے ذریعہ قصاص سے متعلق احکام دفتل 'ور'' قصاص'' میں نہ کورہوں گے )

پنهر

درمیانی (وسطیٰ) اور چھوٹی انگلی (خنصر ) کے درمیان کی انگلی کو'' بنھر'' کہتے ہیں ، کو کی شخص اگر کسی کی بیانگلی کاٹ ڈالے تو اس کی دیت بھی وہی دس اونٹ ہے ، جو عام انگلیوں کی ہے۔(۲)

ألوك فقهى احكام

مشہور پرندے کا نام ہے، جے" اُلو" کہتے ہیں، ہمارے ملک ہندوستان ہیں ہجی اور عربوں ہیں ہجی زمانہ قدیم سے پیقسور موجود ہے کہ پنچس پرندہ ہے، اسلام نے اس کی نفی کی ہے، اسلام میں ضلقی طور پڑخس اور بدفالی کا کوئی تصور نہیں ہے، آپ وہی نے فرمایا:"لاطیو ہ" پرندوں سے خس لینا غلط ہے اور اس کی کوئی حقیقت نہیں، بیان جانوروں ہیں ہے جن کا کھانا امام ابوصنیفہ"، امام مالک اور امام احد کے یہاں حلال اور امام شافعی کے یہاں حرام ہے (۳) اور جن جانوروں کا کھانا حلال ہے، اس کا جھوٹا بیاک ہے، البتہ امام ابوصنیفہ کے یہاں ان کے پیشاب پائخانہ بیاک ہے، البتہ امام ابوصنیفہ کے یہاں ان کے پیشاب پائخانہ ای طرح نا پاک ہیں، جس طرح دوسرے جانوروں کے۔

(پیثاب)

انبانوں کا بیشاب ناپاک ہے، یہ مسئلہ منفق علیہ ہے، اس بات پر بھی اتفاق ہے کہ جن جانوروں کا گوشت نہیں کھایا جاتا ان کا بیشاب بھی ناپاک ہے، احناف کے نہاں اس لئے یہ

الفقه الاسلامي و ادلته :۲۰۷
 الفقه الاسلامي و ادلته :۲۰۷

<sup>(</sup>٣) المعيز إن الكبرى: ٢٥/٢، كتاب الاطعمه ،علامه ظاهر بخاري نے بھى حرام جانوروں كى مفصل فهرست ميں ''بوم'' كاؤكر نبين كيا ہے، خلاصة الفتاوى '٣٠٣/٣، كين شيخ عبدالرحمٰن البحريرى كابيان ب كراحناف كے سوادوسر بے فقہاء كے يہاں حرام ب، الفقه على الممذاهب الاربعه ١٨٢

دونوں نجاست علیظ کے زمرہ میں ہیں ۔۔۔ جن جانوروں کا گوشت کھا یا جاتا ہے ،امام مالک و احمد کے نزدیک ان کا پیشاب پاک اور امام ابو حنیفہ وشافعی کے یہاں ناپاک ہے، (۱) اس اختلاف کی بنا پر احناف کے یہاں اُن جانوروں کے پیشاب کو' نجاست خفیف' شارکیا گیا ہے۔ (۲)

بیشاب آگرایی چیزوں میں لگ جائے کہ جن کے اندر
اس کو جذب کر لینے کی صلاحیت ہے جیسے کپڑے اور چڑت وہ
اس کے بغیر پاک نہ ہوں گے کہ ان کو دھویا جائے ، البتہ اس
سے زمین متثنی ہے کہ زمین خشک ہوجائے تو پاک ہوجائے گی،
اورا گرایی چیز میں پیشاب لگ جائے جو سیال مادہ کو اپنے اندر
جذب نہیں کرسکتا، جیسے آئینہ، یا انسانی جسم ، تو صرف یو نچھ دینا
جذب نہیں کرسکتا، جیسے آئینہ، یا انسانی جسم ، تو صرف یو نچھ دینا

پیٹاب کے متعلق فقہاء کے درمیان ایک اختلاف یہ بھی ہے کہ شرخوار بچوں اور بجیوں کے بیٹاب کا تھم یکساں ہوگایاان میں بچھ فرق ہے؟ ۔۔۔۔ یہ امر تو متفق علیہ ہے کہ بیٹاب دونوں ہی کے ناپاک ہیں، البتہ پاک کرنے کا طریقہ کیا ہے؟ اس میں اختلاف ہے، امام ابو صنیفہ کے نزدیک بچوں اور بجیوں دونوں کے بیٹاب دھوئے جا کیں گے، یہی رائے مالکیہ کی بھی ہے، شوافع اور حنابلہ کے نزدیک بچوں کے بیٹاب پر پانی جھڑک دینا (رش) کافی ہے لیکن بچوں کا بیٹاب پوری طرح دھویا جائے، یہا ختلاف دراصل ان الفاظ کے اختلاف برمنی ہے جو

لڑکوں اور لڑکیوں کے پیشاب کے متعلق حدیث میں دارد ہوئے ہیں۔(م)

امام احمر ﷺ ایک رائے میر محق منقول ہے کہ شیر خوار لاکے کا پیشاب پاک ہے۔ (۵)

# (ایک گمراه فرقه )

"بہائی" ایک گراہ فرقہ ہے، جومرزاحین علی بہاء کی طرف منسوب ہے، یہاران کے علاقہ بازندان کے ایک گاؤں میں پیدا ہوا، روس اور روی حکر انوں سے اس کے خاندان کے گرے کم ہمرے مراسم تھے، ۲۱ اھم ۱۸۳۳ء میں جب کہ اس کی عمرے کا سال تھی ایک اور مدعی نبوت "باب" کے دین میں داخل ہوگیا تاہم اپنی برد کی کی وجہ ہے کہی ان معرکہ آرائیوں میں شرکت کی جرات نہ کرسکا، جو با بیوں اور ایرانی فر مانراؤں کے درمیان پیش جرات نہ کرسکا، جو با بیوں اور ایرانی فر مانراؤں کے درمیان پیش واہر و پرمسلمانوں میں تفریق کا کام انجام دیا، ۱۸۵۳، میں چار ماہ جیل کا جد بغداد جلاوطن کردیا گیا، ۲۸مئی ۱۸۹۳ء کو ماہ جو ایک کردیا گیا، ۲۸مئی ۱۸۹۳ء کو میں انتہاں میں تاریخ

بہاء کی متعدد کتابیں ہیں، جوعمو ما صرف پانچ دس ورق کی ہیں، اس کی سب سے اہم کتاب ''الاقدس'' ہے جو بہائیوں کے عقیدہ میں تمام آسانی کتابوں کے لئے ناسخ ہے، صرف ۲۲ رصفحات کی ہیں، ان کے یہاں صبح، دو پہر اور شام میں تمین

<sup>(</sup>٢) الهدايه مع الفتح:٥٠٥/١،باب الانجاس

<sup>(</sup>٣) هذايه:١/٥٥-٥٦،باب الانجاس

<sup>(</sup>١) رحمة الامة :١١٠ ألمغنى :١١١١

<sup>(</sup>٣) المغنى:١/٥١٥

<sup>(</sup>٥) رحمة الأمه:٩

نمازی میں اور ہرنما زبیں تین رکعت ،نماز میں جماعت حرام ہے، بہائیوں کے یہاں ۱۹ راماہ اور ہر ماہ ۱۹ ردن کے ہوتے ہیں، آخری ماہ کا نام' علاء'' ہے جس کاروز ہ فرض ہے کیکن روز ہیں بھی جماع کی اجازت ہے، بہائیوں کے یہاں ای طرح کے

مطحکہ خیزاحکام ہیں، بدزندیق و کافر ہیں اوران کا وہی تھم ہے، جوعام کا فرول کا ہے۔(۱)

(چوپایه)

ان جانور ل کو کہتے ہیں جو چار پاؤں والے ہوں ، چاہے خفکی کا جانور ہویا یانی کا (۲) بعض حضرات کی رائے ہیے کہ وہ تمام بى جانور بهيمه بي جن مين نطق اور بولنے كى صلاحيت نهيں ، البتة اس سے درندہ جانوراور پرندے مستثنی ہیں کہان کو ہمیمہ نہیں کہاجائے گا۔(۳)

## حلال وحرام چو پائے

بہائم کی حلت وحرمت کے سلسلے میں اصول بیر ہے کہ جینے بھی درندہ جانور میں وہ حرام میں ،اور درندہ جانوروہ میں جوشکار كيلية اليخ سامنے كے دانتوں كااستعال كريں، جے عربی زبان مِن ' ناب' کہتے ہیں، جیسے شیر، چیتا، کتا، بھیٹر یاوغیرہ (م)اور يه حرمت اس كى اخلاقى دناءت ، درندگى ، چير پيار ، برحى

وغیرہ کی وجہ سے ہے۔(۵)

اس کے علاوہ وہ جانور جو عذاب کے طور برکسی قوم کی صورت من كركے بنائے كئے ،مثلاً سور اور بندر ، اور جو ائى بيوتوني أور خساست ميں مشہور ہے ، جيسے گدھا ، ان كو بھي حرام قرار دیا گیا ، اور وہ بھی جو صرف نجاست ہی کواین غذا بنائے رہتے ہیں (١) چنانچہ وہ اونث جونجاست کواپن غذابنا تا ہے، امام ابوصنیفہ ؓ وردوسرے فقہاء کے یہاں اس کا کھانا مکروہ اور امام حکمہ ؓ کے یہاں حرام ہے (2) گھوڑے کا موشت امام ابو حنیفہ کے یہاں کروہ ہے۔(۸)

جو جانور بحری ہیں اور ان کی پرورش پانی میں ہوتی ہے، امام ابو حنیفہ کے یہاں ان میں صرف مچھلی حلال ہے، کوئی بحری چوياپيحلال نېيں ۔ (۹)

> (تفصيل كے لئے ملاحظہ ہو" بح") چویایه کےساتھ بدفعلی

فقہاء نے بہائم کے ساتھ انسان کے بدفعلی کرنے کے مسلد پر گفتگو کی ہے،حضرت ابن عباس فظی سے منقول ہے کہ آپ ﷺ نے فرمایا کہ ایے مخص کو قل کردیا جائے ،لیکن خود حضرت ابن عباس ﷺ کافتوی ہے کہا یے محض پر حد جاری نہیں کی جائے گی ،امام ترندگ نے حضرت ابن عباس ﷺ کی طرف

<sup>(</sup>۱) تفصیل کے لئے لماحظہ ہو: البھائیہ ،نقد و تحلیل ، ازاحسان الھی ظھیر

<sup>(</sup>٢) ردالمحتار:١٩٢٦٥،كتاب الذبائح،البته يرورده ورنده كوببيم تبيل كتية ،والبهيمة مالا نطق له ، لكن خص في التعارف بما عدا السباع والطير ، مفردات القرآن: ۲۳ (٣) كشاف اصطلاحات الفنون:١/١-١٥

 <sup>(</sup>۵) حجة الله البالغه: ۱۲۲/۲ الحيوانات التي لاتوكل

<sup>(4)</sup> الميزان الكبرى: ١٦٧/٢، كتاب الاطعمه

<sup>(</sup>٩) هدایه:۲/۲/۹۱

<sup>(</sup>٣) لايؤكل كل ذي ناب من السباع ، خلاصة الفتاوي ٣٠٣/٣٠

<sup>(</sup>٢) حوالة سابق

<sup>(</sup>٨) ردالمحتار:١٩٢٥

منسوب اس قول کوزیادہ قرین صواب قرار دیا ہے(۱) چنانچہ عام فقہاکی یمی رائے ہے کہ ایے خص کی قاضی اپن صواب دید سے مناسب مرزنش کرے گا(۲) البت متحب ہے کہ اس جانور کوذیح كروياجائ اوراس كا كوشت جلادياجائ ، اوركھايا نہجائے ، کیونکہ اگر جانورموجودر ہے تو اس کی وجہ سے لوگوں کی انگشت نمائی ہوگی اور اس طرح ساج میں ایک برائی کی تشہیر ہوگی (۳) ابن قدامہ نے لکھا ہے کہ اگر جا نورخوداس کی ملکیت میں نہ ہو تب بھی اُسے ذریح کر دیا جائے اور وہ جانور کے مالک کوتا وان اواکردے۔(۳)

#### (شبخون)

بركات

رات میں وشمن براجا تک حمله آور ہونے کو کہتے ہیں (۵) چونکہ جنگی اعتبار سے وغمن کی شاطر بازی کا جواب دینے کے لئے مجھی مجھی اس قتم کے خفیہ را توں رات حملے (شب خوں) ضروری ہوجاتے ہیں،اس لئے شریعت نے اس کی اجازت دی ہے، ایاس بن سلمہا ہے والد سے نقل کرتے ہیں کہا یک دفعہ حضور ﷺ نے حضرت او مجر ﷺ کی کمانلہ میں ہمیں مشرکیس پر اس فتم کے ملہ کے لئے بھیجااور ہم نے کیا،اس شب ماراشاختی كود" أمت أمت " تقارا ) - مرظا برے كاس مكى جنك ان ہی لوگوں ہے کی جائے گی جن سے معاہد ہُ امن نہ ہوا ہو۔

بیان (اُصول فقه کی ایک اصطلاح)

ابوبكرمير في شافعي كهته مين كه "بيان" تعريف كوكهته مين، اورتعریف سے مرادیہ ہے کہ جو چیز ابہام واشتباہ کے درجہ میں ہو،اس کوواضح اور روش کردیا جائے (٤) ابوعبداللہ المصر ی کے نز دیک بیان ایباعلم ہے کہ جو دلائل سے حاصل ہو، (ھو العلم الحاصل من الدليل) قاضى ابوبكر، الم غزالى ، ابو باشم ابو الحسین بھری اورا کثر معتزلہ کے نزدیک بھی دلیل ہی کا دوسرا نام بیان ہے، اور آمدی نے اس کور جج دیا ہے(٨) جرجانی نے كها ہے ، كه بولنے والاسنے والے كے سامنے اپنى مراد واضح کردے،ای کوبیان کہتے ہیں۔(۹)

بیان کے ذرائع

ابن سمعانی نے لکھا ہے کہ بیان کے کل چھ ذرائع ہیں، جن ہے کسی مجمل اورمبہم کلام کی توضیح کی جاتی ہے۔اول قول اورزبان کے ذریعہ،اکثرمبهم احکام کی تفییر ووضاحت قول ہی کے ذریعہ ہوتی ہے، دوسر نعل، جیسے قرآن مجید نے نماز قائم کرنے کا حکم دیا ،لیکن نماز کی کیفیات نہیں بتا نمیں ،آپ ﷺ نے اپ عمل کے ذریعہ اسکو واضح فرمایا ، تیسرے تحریر اور نوشتوں کے ذریعہ مثلاً زکوۃ کا نصاب، اموال زکوۃ ، ویت کی مقداراوردیت کے جانوروں کی عمریں نیز مختلف اعضاء کونقصان

<sup>(</sup>٢) وكيمية: المغنى: ١٨٩/٨، هدايه: ٣٩٧/٢

<sup>(</sup>۱) ترمذي: ١/٢٦٩، باب في من يقع على البهيمة (٣) المغنى :٨٩٨٨

<sup>(</sup>٣) هدایه:۲۹۷

<sup>(</sup>١) ابو داؤ د: ٣٣٩/١٠ ، باب في الرجل ينادي بالشعار

<sup>(</sup>۵) مختار الصحاح: ۵۰ بذل المجهود: ۳۵۱/۳

<sup>(</sup>٧) اخراج الشني من حيز الاشكال الى حيزالو ضوح والتجلي، ارشاد الفحول:١٦٨

<sup>(</sup>٩) اظهار المتكلم المراد للسامع ، كتاب التعريفات :٢٢ (٨) الإحكام في اصول الإحكام:٣٩/٣

وضاحت رسول الله ﷺ کان یعنی میرے ممل ہے طریق جج اخذ کرو۔ (۵) ، جوآپﷺ نے ابو بکر بن حزم کے ذریعہ، چنانچے رسول اللہ ﷺ تاہم اگر قول وفعل دونوں موجود ہوں میں فریایا کہ وہ ۳۰ یا ۲۹ ہوں بن کتے ہوں تواب کس کو بیان سمجھا جائے ، ا

تاہم اگر قول وفعل دونوں موجود ہوں اور دونوں ہی بیان بن سکتے ہوں تواب کس کو بیان سمجھا جائے ،اس سلسلے میں حسب ذیل تفصیل علاء ُصول نے لکھی ہے:

اگردونوں ایک بی مفہوم کو بتاتے ہوں اور معلوم ہو کہ تول وفعل میں سے کون پہلے ہوا رکون بعد میں؟ تو جو پہلے ہوا سے بیان سجھا جائے گا اور جو بعد میں ہواس کو پہلے بیان کیلئے تاکید۔ اگر بیمعلوم نہ ہو کہ کون پہلے ہے اور کون بعد میں؟ اور نہر بیخہوت کے اعتبار سے دونوں مساوی درجہ کے ہوں تو کوئی بھی ایک بیان ہوگا اور دوسرااس کی تاکید، اور اگر ایک کا ذریعہ مجمول تو کی مواور دوسر سے کا اس سے کمتر، تو جو کمتر درجہ کا ہو، وہ بیان ہوگا، اور جو زیادہ تو ی مطریقہ پر ٹابت ہووہ اس کی تاکید۔ بیان ہوگا، اور جو زیادہ تو ی طریقہ پر ٹابت ہووہ اس کی مراد الگ اور آگر قول وفعل میں تعارض ہو اور دونوں کی مراد الگ نزدیک جو، تو ابن حاجب، فخر الدین رازی اور اکثر اہل علم کے نزدیک جو ہوں۔ بیان متصور ہوگا، آمدی نے بھی پہلی ہی بی سے جو پہلے ہو وہ بیان متصور ہوگا، آمدی نے بھی پہلی ہی بیل بی

درجات کے لحاظ سے بیان کی پانچ صورتیں درجات ومراتب کے لحاظ سے بھی بیان کی پانچ صورتیں پہونچانے کی دیت وغیرہ،ان کی وضاحت رسول اللہ بھا کے ان
کتوبات اورخطوط سے ہوتی ہے، جوآپ بھا نے ابو بحر بن حزم
وغیرہ کو لکھے ہیں، چو تھے اشارہ کے ذریعہ، چنانچے رسول اللہ بھا
نے مہینوں کے دنوں کے بارے ہیں فرمایا کہ وہ ۳۰ یا ۲۹ ہوں
گے اور اس کو انگلیوں کے اشارہ سے بتایا، پانچویں قیاس کے
ذریعہ مثلاً روز سے ہیں بوسہ کے بارے ہیں دریافت کیا گیا: تو
آپ بھانے نے فرمایا: 'ار آیت لو تمضمض '' یعنی کیا گلی سے
روزہ ٹوٹ جاتا ہے، جب اس سے نہیں ٹوٹنا تو بوسہ سے بھی نہیں
ٹوٹے گا، چھٹی صورت یہ ہے کہ علاء اجتہا دو استنباط کے ذریعہ
ان کوئل کریں (۱) امام ابومنصور کے بقول ان میں سے اعلی درجہ کا
بیان وہ ہے جوتول و خطاب کے ذریعہ ہو، پھر فعل، پھراشارہ،
بیان وہ ہے جوتول و خطاب کے ذریعہ ہو، پھر فعل، پھراشارہ،
کے ذریعہ بیان قول کے ذریعہ بیان سے زیادہ تو می سمجھا جاتا

بیان کے ان تمام ذرائع میں صرف ''فعل'' کے بارے میں اختلاف ہے کہ وہ بیان بن سکتا ہے یا نہیں؟ شوافع میں ابو اسحاق مروزی اور احناف میں کرخی اس کے قائل نہیں ہیں (م) آمدی نے فعل کے بیان بننے پر ان احادیت سے استدلال کیا ہے کہ آپ کی نے ارشاوفر مایا: تم جیسے جھے نماز پڑھتے ہوئے ویکھواس طرح نماز اواکرو' صلوا کھا دانیتمونی اصلی'' اور جی کے متعلق فرمایا: '' محذوا عنی منا سککم '' جھے ہے ،

(٥) الاحكام في أصول الاحكام: ٣/٣

<sup>(</sup>r) حوالة سابق

<sup>(</sup>۱) ارشاد الفحول:۱۵۲-۲۵۱

سرى الحنابلة أن البيان بالفعل أقوى من البيان بالقول ، أصول الفقه الاسلامي للزحيلي :٣٢٩/١

<sup>(</sup>٣) ارشاد الفحول:٣٧١-٣٧١

<sup>(</sup>٢) الاحكام في اصول الاحكام: ٣٣-٣٣٠، ارشاد الفحول: ١٤٣

ىلى ر

ا - ایک یه کدالی "نف صرت " سے بیان ہوجس میں شک و شبہ اور تاویل کی گنجائش نہ ہو، چیے" (قم شمت " کے روزوں کی تفصیل بیان کرتے ہوئے فرمایا گیا: فصیام ثلاثة ایام فی الحج وسبعة اذا رجعتم تلک عشرة کاملة (البقرة: ۱۹۹۱)

۲- دوسرے یہ کہ بیان 'نص' ، ہی ہے ہو، گراس کوعلاء اور اہل

زبان ہی سمجھ کے ہوں ، مثلاً قرآن پاک میں وضوکا

طریقہ بتلاتے ہوئے فر ایا گیا: فاغسلوا وجو هکم

واید یکم الی المرافق یہاں فاغسلوا وجو هکم

کے بعد' واؤ' ، جمع کے لئے ہے ، جو بتلا تا ہے کہ ان سب

کا مجموعہ کی کروضو ہوگا ، ای طرح' 'المرافق '' پر' الی ''

معیت کیلئے ہے جس ہے معلوم ہوتا ہے کہ ہاتھ کہ ہوں سے سعیت دھوئے جا کیں گے۔

۳ - تیرے بھی حدیث سے قرآن مجید کی نصوص کا بیان ہوتا ہے، مثلاً قرآن مجید نے کہا: ''واتوا حقد 'یوم حصادہ'' گریتیین نہیں کی گئی کھیتی گئے وقت جوش ادا کیا جائے گا اس کی مقدار کیا ہوگی ؟ حدیث نے وضاحت کی کہ بعض حالات میں دسواں اور بھی بیسواں حصیادا کرنا ہوگا۔

۳- مجھی ایسا ہوتا ہے کہ حدیثیں قرآن کے کسی عام تھم کابیان ہوتی ہیں، جن کا قرآن مجید میں صراحنا یا اشارتا کوئی ذکر نہیں آتا، مثلاقرآن نے کہا: مااتا کم الوسول فحذوہ

ومانها کم عنه فانتهوا (الحشر:) ، بدایک عام هم ب، اس کابیان بهت ی وه حدیثین بین ، جن کی طرف قرآن مجید میں ادفی درجه کااشاره بھی نہیں کیا گیا ہے۔

۵- اور بھی بیان' قیاس' کے ذریعہ ہوتا ہے، مثلاً حدیث میں صرف چھ چیز وں میں رباکی حرمت کا بیان ہے، فقہاء نے اپنے قیاس واجتہاد ہے اس پر دوسری چیز وں کو بھی قیاس کیا اور اس میں بھی ربا کوحرام قر اردیا(۱) اور ان کے علاوہ کیا اور اس میں بھی ربا کوحرام قر اردیا(۱) اور ان کے علاوہ کبھی صحابہ کے اجماع سے بھی بیان ہوا کرتا ہے، مثلا انزال کے بغیراگر جماع کیا جائے تو عسل واجب ہوگایا نہیں ؟''ان کنتم جنبا فاطھروا'' سے بیواضح نہیں نہیں ؟''ان کنتم جنبا فاطھروا'' سے بیواضح نہیں ہوگایا ہے، لیکن اس صورت میں عسل واجب ہونے پر صحابہ گا ہماع ہو چکا ہے، لہذا بیا جماع صحابہ اس آیت کا بیان ہوجائے گا۔

علاء اُصول نے بیان کی نوعیت کے لحاظ سے اس کی سات قسمیں ذکر کی ہیں ، بیان تقریر ، بیان تفسیر ، بیان تغییر ، بیان تبدیل ، بیان ضرورت ، بیان حال اور بیان عطف \_

#### بيان تقرير

بیان تقریر یہ ہے کہ کلام گوخود واضح ہو، کیکن اخمال بعید ہو
کہ معنی حقیق کے بجائے معنی مجازی مرادلیا جائے ، یا کلام عام ہو
لیکن مراد اس کے بعض خاص افراد ہوں ، پھر اس کواس طرح
بے غبار کر دیا جائے کہ اس اخمال بعید کی بھی شدرگ کٹ جائے
اور کلام میں مجازیا تخصیص کی کوئی گنجائش باتی نہیں رہے، مثلاً اللہ

<sup>(1)</sup> اصول الفقه الاسلامي للزحيلي:٣٢٩/٢، اوشادالفحول:٤٢١، نيز و كِينَيَّ: الم ثمانيٌّ كالرساله ، باب كيف البيان

تعالى في ارشا وفر ما ياكه: و لاطائر يطير بجناحيه (انعام-٢٨) "اور نه کوئی پرنده جواینے بازؤوں کی مدد سے اڑتا ہے" بہاں طائر کا لفظ خوداس بات کو بتاتا ہے کہ بازؤوں سے اڑنے والا پرنده بی مراد ہے کہ جتنے پرندے ہیں وہ ای طرح اڑتے ہیں ، تاہم اخمال تھا کہ'' طائر'' ہے بلند ہمت انسان مراد ہو کہ اس طرح كااستعال زبان وبيان من عجيب نبيس، 'يطير بجناحيه' نے اس شبہہ کو بھی ختم کر دیا اور اس بات کو بالکل واضح کر دیا کہ یہال حقیقت معنول میں برندہ بی مراد ہے، یا جیے "فسجد الملائكة كلهم اجمعون "(جربه) تمام فرشتول في ايك ساتھ محدہ کیا، ملاکلہ جمع کا صیغہ ہے جوخوداس بات کو بتانے کیلئے کا فی تھا کہ تمام فرشتے حضرت آ دم الطینی کے سامنے مجدہ ریز مو مح کیکن احمال تھا کہ تمام فرشتے مراد نہ ہوں بلکہ بعض فرشے بى مراد مول ، اور عربي زبان مين "الف كام" ("جو ملاككه" پرداخل ہے) جن مختلف معنوں کے لئے آتا ہے، اس کوسا منے رکھا جائے تو بیا حمال کچھ بعید بھی نہیں ، اللہ تعالی نے ' دکلہم' اور پھر"اجمعون "ارشادفرماكراس احمال كے لئے كوئى جگه باقى نہیں رکھی\_\_\_پس اس مثال میں ''کلھم اجمعون ''اوراویر ذكركي كي آيت مين ' يطير بجناحيه'' بيان تقرير كهلائ كا\_ بيان تفسير

مشترک (جس میں ایک سے زیادہ معنوں کا احتال ہوتا ہے)یا مجمل (جس کی کیفیات اور تفصیلات وغیرہ مبہم ہوتی ہیں) میں پائے جانے والے ابہام اور خفا کو جو کلام دور کردے، اس کو "بیان تفییر" کہا جاتا ہے، حدیث نبوی پھٹا کو جو کتاب اللہ کا بیان قرار دیا گیا ہے، دہ عام طور پرای نوعیت کا ہے، مثلاً قران بیان قرار دیا گیا ہے، دہ عام طور پرای نوعیت کا ہے، مثلاً قران

مجیدنے کہا: 'اقیمو الصلواۃ واتوالز کوۃ''(بقرۃ۔۳۳)لیکن نمازکے اوقات ورکعات ارکان وواجبات اورسنن وسخبات، نمازکے اوقات ورکعات ارکان وواجبات اورسنن وسخبات، نیزشروط وآ داب پرکوئی روشی نہیں ڈالی، یہی حال زکوۃ کا ہے کون سے اموال، اموال زکوۃ بیں؟ نصاب زکوۃ اورمقدار زکوۃ کیا ہے؟ قرآن مجیدان تفصیلات سے خاموش ہے، یہ حدیث ہی ہے جواس پردہ ابہام کوچاک کرتی اوران میں سے مدیث ہی ہے جواس پردہ ابہام کوچاک کرتی اوران میں سے ایک ایک حکم کوواضح کر کے امت کے سامنے رکھتی ہے، لیس یہ ممام حدیث ہیں ان آیات کیلئے ''بیان تفییز' کہلا میں گی۔ بیان تغییر

اگر کلام کواس کے اصل اور ظاہری مفہوم اور عموم کے بجائے ایسے معنی برمحمول کیا جائے جس کافی الجمله احمال موجود ہو، مثلاً اس سے بعض افراد کا استثناء کرلیا جائے ،کسی شرط پرمشروط و موقوف کردیا جائے یااس کے عموم کی بجائے اس کے مفہوم میں تخصيص كردى جائے تواس كو" بيان تغيير" كہتے ہيں ، مثلاً الله تعالی کا ارشاد ہے ، لم يلبسوا إيمانهم بظلم (انعام: ٨٢) یہانظلم عام ہے، جواینے وسیع مفہوم کے لحاظ سے ہرگناہ کوشامل ہے، کیکن رسول اللہ ﷺ نے واضح فرمایا کہ یہاں وہ ظلم مراد ہے جوقرآن مجید کی زبان میں'' ظلم عظیم'' ہے،''ان الشرک لظلم عظیم "(القان ١٣٠) يه بيان تغير ب، كظم كے عام فهوم میں تخصیص پیدا کردی گئی ہے،ای طرح کوئی فخص اپنی بیوی کو كيك أنت طالق ان دخلت الدار "(اگرتو گريس داخل ہوتو تجھ پرطلاق واقع ہو) یہاں''انت طلاق'' کا تقاضا ہے کہ طلاق فورأوا قع مواليكن 'ان دخلت الدار ''نے وقوع طلاق کومشروط ومعلق کردیا ہے۔

#### بیان تبدیل

بیان تبدیل وہی ہےجس کو' دشنخ'' ہے بھی تعبیر کیا جاتا ہے، یعنی ایک تھم کے ذربعہ سابقہ تھم برعمل کوختم کردیا جائے یہ ہمارے لئے تو شخ ہے، لیکن اللہ کی طرف سے بی تھم کی انتہائی مدت کی توضیح اوراس کا بیان ہے،مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے علم میں پہلے سے یہ بات تھی کہ اتنی مدت تک پیچم موزوں ہے، اس کے بعد پھراس کے بجائے بیتھم قابل عمل ہوگا،اس لئے من جانب اللَّداس كي حيثيت' 'بيان'' كي ہے اور انسان كے لئے د د نښخي، م ر ر نښخي

(نشخ کی بابت تفصیل خور' 'نشخ '' کے ذیل میں ذکر کی جائے گی ) بيان ضرورت

سکوت اور خاموثی ہے کسی امر پراستدلال کرنے کو ''بیان ضرورت' کہا جاتا ہے ، مثلاً قرآن مجید کا ارشاد ہے : وورثه ابواہ فلامه الثلث(ن، ١١) ''اولاد کی متروکہ کے وارث والدین ہوں تو ماں کو ایک تہائی ملے گا'' یہاں ماں کے لئے ایک تہائی کا ذکر کیا گیا ہے اور والد کے حصہ ہے خاموثی اختیار ک عنی ہے،اس معلوم ہوا کہ بقیہ دوتہائی والد کا حصہ ہوگا، اس طرح ایک شخص سامان کے مالک کی موجود گی میں اس سامان کود وسر ہے فخص ہے فروخت کرے اوراصل مالک اس پر خاموثی افتیار کئے ہوئے ہوتواس کی خاموثی کو ''رضا مندی'' تصور کیا جائے گا، یمی' بیان ضرورت' کہلاتا ہے۔ بيان حال

بیان حال یہ ہے کہ بولنے والے کے حالات ے کوئی (۱) دستور العلماء: ۱۰ ۲۵۹ مثالیس بعض کتاب ندکورے میں اوربعض خود میں نے لکھودی میں

رائے قائم کی جائے ، مثلاً فقہاء نے لکھا ہے کہ کسی کی بیوی کو ولا دت ہو، پھرلوگ ا ہے ممارک باد دس تو وہ قبول کرے اور خاموثی اختیار کرے، پھر بعد کواس نیج کے نسب کا انکار کردے تواس كاا نكارمعتبر نه موگا كهاس موقع يراس كاسكوت اس بات كي دلیل ہے کداس نے اس بچد کی اپنے آپ سے نبت کا اقرار کرلیا ہے اور ایک دفعہ نسبت کا اقر ارکر نے کے بعد پھراس سے ا نكارقا بل قبول نبيس \_

#### بيانعطف

کسی چیز کانسی مجمل مقدار بر''عطف'' کیا جائے تا کہوہ اس مبہم جملہ کو واضح کرد ہے ، پیعطف بیان ہے، مثلاً کوئی محض کیے کدمیرے ذمہ فلاں محض کے یانچ سواور یانچ رویے ہیں، يبال سومبهم لفظ ہاورمعلوم نہيں كەكس چيزكى تعداد بتلا نامقصود ہے؟ پھر جب پانچ رو بے كهدديا كيا توبات واضح موكى كداس '' سو'' ہے بھی سورو ہے ہی مراد ہیں ۔(۱)

#### بیان میں تاخیر کا مسکلہ

بیان کی ضرورت مجمل ،مشترک اور متعدد صورتوں میں یری ہے، یہاں بسوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا یہ بات درست ہوگی كدجو چيزمخاج بيان ہاس كاذكرتو بہلے كرديا جائے اوراس كا بیان بعد میں تاخیر کے ساتھ سامنے آئے؟ تواس بات پراجماع ہے کہ کوئی بیان ضرورت اور حاجت سے مؤخر نہیں ہوسکتا ، یعنی یہ بات درست نہ ہوگی کہ ایک چیز واجب تو ابھی ہوجائے ،اس کی ادا میگی فی الفورضر دری ہو،گمریہی بات واضح نه ہوکہ جس چیز

کا حکم دیا جار ہا ہے وہ ہے کیا اور اس کے احکام کیا ہیں؟ الو بکر باقلاقی اور ابن سمعائی نے اس پر اتفاق تقل کیا ہے۔(۱)

دوسرا مسئلہ یہ ہے کہ بیان وقت ضرورت سے مؤ خرتو نہ ہو،
البتہ ایسا ہو کہ پہلے ایک بات کا مجمل تھم دیا جائے اور اس کی
وضاحت پچھ دنوں بعد ہو، علامہ شوکائی نے اس مسئلہ میں نو
فضاحت پچھ دنوں بعد ہو، علامہ شوکائی نے اس مسئلہ میں نو
غزاہب ذکر کئے ہیں، باقلانی، ابن سمعانی، ابواسحاق شیرازی
وغیرہ اس کے بھی قائل نہیں ہیں، لیکن اکثر فقہاء نے اس
صورت کو جائز قرار دیا ہے، فخر الاسلام بزدوی نے اس پرقر آن
مجید کی آیت '' ٹیم ان علینا بیانه '' سے استدلال کیا ہے، اس
لئے کہ'' ٹم ' عربی زبان میں ایک کام کے بعد وقفہ کے ساتھ
دوسرے کام کے ہونے کو بتا تا ہے، اس سے معلوم ہوا کہ احکام
اور اس کے بیان میں مہلت ہو گئی ہے (۲) علامہ آ کہ کی
''آلر، کتاب احکمت ایاتہ ٹیم فیصلت'' اور مختلف
آیات وواقعات سے اس پر استدلال کیا ہے۔ (۲)

ایک سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ آخر ایسے مشترک اور مجمل احکام کے ناز ل ہونے کا فائدہ کیا ہوا جب بروقت اس کی وضاحت نہ ہونے کی وجہ سے اس پر عمل کرنا ممکن ہی نہ رہا؟ جواب یہ ہے کہ یہ اعتقاد کے وجوب کو بتائے گا، مثلاً تھم ہوا: اقیمو الصلوة و اتو الزکو ق، اب جب تک صلوة و زکو ق کے احکام نہ آجا کمیں اور بیان سامنے نہ آئے تو مخاطب سے اس

### بيت

متقف (حصت والے) کمزہ کو کہتے ہیں (۱) غیرمتقف کمرہ کو حجرہ کہا جاتا ہے(2) فاری کا لفظ' خانہ' اس سے مختلف ہے، اس کا اطلاق پورے مکان پر ہوتا ہے اور'' وار'' پورے احاطہ اور گراؤ مڈکو کہا جاتا ہے۔

بیت میں داخل ہونے کی قشم

چنانچ اگر کوئی محض خرید و فروخت کے معاملہ میں ''بیت' (کمرہ) کالفظ استعال کرے، تو صرف وہ کمرہ ہی نیچ میں داخل ہوگا، اگر اس کے اوپر ایک اور منزل ہے، تو وہ اس معاملہ میں داخل نہ ہوگا(۸) کمرہ کا دروازہ بھی کمرہ میں داخل ہوگا، چنانچہ اگر کوئی مخض'' بیت' میں داخل ہونے کی قتم کھالے اور چوکھٹ پر کھڑا ہو، پھر دروازہ کی چوکھٹ اس طرح ہو کہ اگر دروازہ بند کردیا جائے تو وہاں کھڑا ہونے والا باہرہی رہ جائے تو وہ حانث

<sup>(</sup>٢) فتح الملهم:١١/١

<sup>(</sup>۱) ارشاد الفحول:۳۵۱

<sup>(</sup>٣) فتح الملهم: ٢٣/١

<sup>(</sup>٣) الاحكام:٣٦/٣-٣١،المسألة الرابعه

<sup>(</sup>٢) كشاف اصطلاحات الفنون: ١٠٠١١

 <sup>(</sup>۵) قال اصحابنا لايقع المخصص تراخياً ، حوالة سابق

<sup>(</sup>٤) معارف السنن:٢٠/٢ ،الحجرة بناء غير مسقف واذا كان مسقفا فهو البيت

<sup>(</sup>A) الفتاوئ الهنديه: ۱۲/۳ الفصل الاول في مايدخل تحت بيت الدار ونحوه

نہ ہوگا اور اس کی قتم نہ تو نے گی اور اگروہ جگدالی ہو کہ دروازہ بند کردیئے کے وقت اندر کوآجائے توقتم ٹوٹ جائے گی۔(۱)

بيتالله

"بيت الله" كمعن" الله كمر" كي بين، برجكه جوالله کی عبادت اور اس کی بندگی اور برستش کے لئے مخصوص کردی جائے، 'بیت الله' کامصداق ہے، اس لئے مساجد کو بھی 'بیت اللهٰ " تعبير كيا كميا ب، تاجم فقهاء كيبال "بيت الله " ي '' کعبه مثرٌ فه''مراد ہے، بیت الله شریف کو قرآن مجید میں چارنامول سے موسوم کیا گیا ہے، کعبہ ( ماکدہ: ۹۷) کعبہ چوکور مكان كوكم ين 'وهوالبيت المربع "(٢) چونكه بيت الله شریف کی عمارت بھی مرابع اور چوکور ہے ،اس لئے اس کو کھیہ ے موسوم کیا گیا، بیت الله کا دوسرانام "البیت العتیق" ب (جُ:٢٩)" ع،ت، ن" كمعنى برانا مونے كي بي اور آزاد ہونے کے بھی ، پہلی صورت میں اس مکان کو بیت متیق اس کی قدامت کی وجہ سے کہا جاتا ہے، اس لئے کہ قرآن مجید کے مطابق یہ خداکی بندگی کے لئے بنایا کیا پہلا مکان ہے،(ال عران: ۹۱) اور اگر اس کے معنی آزادی کے ہول تو اس نام کی وجہ یہ ہے کہ اس گرکی زیارت سے گناہوں سے آزادی حاصل

تيسرانام "معجد حرام" ہے، (بقرہ:١٩٢،١٣٣) اور

چوشانام ہے'' بیت حرام' (ائدہ: ۱۱۹۷، براہم: ۲۵) یا تواس مقام کی حرمت وعظمت کی وجہ سے یا اس وجہ سے کداس جگدایک انسان پردوس سے کی جان، بلکہ شکار کاش رتک کرنے کی حرمت ہاور خود رَولود کو بھی اُ کھاڑنے سے منع کیا گیا ہے۔
تعمیر کعمہ کی تاریخ

تقیر کعبہ کتنی دفعہ ہوئی ہے؟ اس سلسلہ میں مختف باتیں کبی گئی ہیں ، علامہ سہلی نے پانچ تقیرات کا ذکر کیا ہے (۳) علامہ جمال الدین نے سات تقیرات کا (۳) لیکن مختقین کا خیال ہے کہ دس بارخان کعبہ کی تقیر ہوئی ہے، اوراس کی ترتیب اس طرح ہے۔

ا - سب سے پہلے تخلیق آ دم کے بعد اللہ تعالیٰ کے تھم سے ملائکہ نے اس کی تقیر فرمائی اوراس کا طواف کیا (۵) عجب ملائکہ نے اس کی تقیر فرمائی اوراس کا طواف کیا (۵) عجب نہیں کہ ان اوّل بیت وضع للناس بیکہ سے اس تقیر کی طرف اشارہ ہو۔

۲- کہاجا تا ہے کہ اس کے بعد ابوالبشر حضرت آدم النظیمی نے دو
بارہ حضرت جرئیل النظیمی کی رہنمائی پر اس مقدس گھر کی
تقمیر کا فریضہ انجام دیا جو حضرت نوح النظیمی کے زمانہ تک
باقی رہا اور وہ بھی اس کی زیارت سے مشرف ہوئے۔(۱)
میں - حضرت آدم النظیمی کے بعد فخر الدین رازی ،سلیمان بن
جمل اور مختلف اہل علم نے حضرت شیٹ النظیمی کی تعمیر کا ذکر
کیا ہے (2) گرا کھر اہل علم نے اس تعمیر کا ذکر کہیں کیا ہے۔
کیا ہے (2) گرا کھر اہل علم نے اس تعمیر کا ذکر کہیں کیا ہے۔
کیر طوفان نوح النظیمی نے جہاں پورے کرہ ارض کو تہ وہالا

<sup>(1)</sup> خلاصة الفتاوى:١٩٥/١الفصل السابع عشر في اليمين في الدخول

<sup>(</sup>٢) معجم البلدان: ٣٩٣/٥

<sup>(</sup>٣) الجامع اللطيف:٣٣

<sup>(</sup>٢) عمدة القارى: ٢١٦/٩

<sup>(</sup>٣) الروض الانف:ا١١٢١

<sup>(</sup>۵) الجامع لاحكام القرآن:۲۰/۲

<sup>(</sup>٤) مقاتيح الغيب: ٣٤١/١١/معارف السنن: ١٨١/١٢

کرکے رکھ دیا، وہیں کعبہ کی ممارت بھی اس کی زومیں آئی
اور پوری ممارت منہدم ہوگئ ، البتہ اس کی جگہ ایک اونچا

طلا باقی رہ گیا، پھر اللہ کے حکم ہے حضرت ابراہیم الطابیۃ
نے جب اس وادی غیر ذی زرع میں اپنے فرزندول بند
اساعیل الطابیۃ کو خدا کی نذر کیا، تو حضرت اساعیل الطابیۃ
اساعیل الطابیۃ کو خدا کی نذر کیا، تو حضرت اساعیل الطابیۃ
کے عفوانِ شاب میں پھر حکم خداوندی ہے باپ بیٹے
نے مل کر پرائی بنیادوں پر اس ممارت کی تجدید فرمائی،
قرآن مجید نے اس تغیر کا خود ذکر کیا ہے (بقرہ: ۱۱۷) اس
تغیر میں حجیت نہیں تھی ، دیواریں اس طرح تھیں کہ
پھروں پر پھرر کھے گئے تھاورگارے چونے کا استعال
نہیں کیا گیا تھا، دروازہ کھلا تھا، جس میں نہ چوکھٹ تھی
ادر نہ کواڑے (۱)

1-0 پانچویں اور چھٹی تقیر قبیلہ بنو جرہم اور عمالقہ نے کی ہے،
یہ دونوں قبائل مکہ میں ایک عرصہ تک ایک دوسرے سے
دست وگریباں تھے، تاہم مورضین کا اختلاف ہے کہ ان
دومیں ہے کس کی تعیر پہلے تھی اور کس کی بعد میں۔؟

- ساتویں تقیر جو غالبًا پیغیبر اسلام وقت کی ولادت باسعادت
ہے ۱۰ ارسال پہلے ہوئی، قریش کے ایک قائد ' قصی بن
کلاب' نے کی ، اب تک کعبہ کی عمارت غیر مقف تھی،
لیکن اس تقیر میں تھجور کے تختوں اور شہنیوں کی حصت

٨- آ شوي دفعه ك تعميروه ب جوآب كل نبوت سقبل

اس وقت ہوئی جب کہ آپ ﷺ کی عمر مبارک ۳۵ رسال تھی ،اں تعمیر میں آپ ﷺ بھی بنفس نفیس شریک تھے اور وہ مشہور واقعہ پیش آیا ،جس میں آپ عظظ نے اپنے دست مبارک ہے حجراً سود کی تنصیب فرمائی ،البته اس تغییر میں ایک تو کعہ کا کچھ حصہ کعبہ سے باہررہ گیا جس کو "حطیم" کہا جاتا ہے، دوسرے قریش نے کعبہ کا دروازہ بهت اونيا كرديا، تاكه عام لوك كعبه من داخل نه موكيس، چنانچة پ اورة و نول تبديليان نالېند تيس اورآپ بي بھی جا ہے تھے ، کہ خانهٔ کعبہ میں دو دروازے ہول ، ایک مغرب کی طرف اور دوسری مشرق کی طرف ، تا که ایک طرف سے داخلہ ہو اور دوسری طرف سے والیس ، لیکن چونکہ عرب ابھی نے سے اسلام میں آئے تھے،اس لئے آپ ﷺ نے عمل ایسے اقدام سے گریز فر مایا۔ (۱) 9 - بنوأمير كے عهد ميں جب اہل تجاز نے حضرت عبدالله بن زبیر اللهاک باتھوں پر بیت کی اور شام کی اُموی فوج نے محرم ۱۲ ھ میں حصین بن نمیر کی سرکردگی میں مکہ پر حمله كيا تواس مين آزادا نمنجنيق كااستعمال كياادرخود خابئة كعبه برسكباري كي اورآگ برسائي ، نتيجه مواكه كعبه كا مچھ حصه منهدم ہو گیااور کچھ حصہ جل گیا۔(۳)

پھر صحابہ ہے مشورہ کے بعد ابن زبیر کھنے نے از سرِ نواس عمارت کی تعمیر فر مائی اور آپ کھٹا کے منشاء کی رعایت کرتے ہوئے حطیم کے حصہ کو کعبہ میں داخل کرلیا، دروازہ

بنائی گئی۔

 <sup>(</sup>۲) صحیح مسلم:۱/۲۹۸

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير: ١/١ كاءمفاتيح الغيب: ١/٢/١/

<sup>(</sup>٣) فتح البارى:٣٣٥/٣،عمدةالقارى:٢١/٩

بنى بيت رب العرش عشر فخذهم ملائكة الله الكرام وآدم

فشیث وابراهیم ثم عمالق قصی قریش قبل هدین جرهم

وعبد الا له بن زبير بني كلما

بناء لحجاج وهذا متمم. (٢)

ان دس تعمیرات کاذ کرا کثر کتب میں ہے۔ (۳)

11- حجاج کے عہد کی یہ تغیر تقریباً ایک ہزارسال تک قائم رہی،

لیکن اس تغیر کے ۹۲۹ سال کے بعد ایک زبر دست اور
غیر معمولی سیلاب کے بتیجہ میں پھر خانہ کعبہ کی ممارت گرگئ

اورسلطان مراد خال عثمانی کے بخت میں سہ بات مقدر ہوئی
کہ کعبہ مشرفہ کی تغییر جدید سے شرف یاب ہو، چنا نچہ ۱۲ رہ مادی الاولی ۴۰ اھ کو تغییر کا کام شروع ہوا اور ۱۰ ارذی
المجہ ۴۰ اھ کو پایئے تکمیل کو پہو نچا(۲) جواب تک قائم ہے،

البتہ حسب ضرورت جزوی تغییر ہوا کیا ہے۔

البتہ حسب ضرورت جزوی تغییر کیا طاحظہ ہو: خلاف)

احناف کے زویک کعبہ میں فرائض ونوافل دونوں ہی اوا کی جاسکتی ہیں، مالکیہ کے یہاں نوافل پڑھی جاسکتی ہیں، فرائض نہیں، شوافع کا خیال ہے کہ نہ نوافل پڑھی جا کیں نہ فرائض،

زمین کے برابر کر دیا اور مشرق ومغرب دو دروازے بنا دیے گئے۔

١٠ - وس سال تك يرتغيرقائم راى ،حفرت عبد الله الله شہادت کے بعد جب جاج بن یوسف اُموی گورز بناتو اس نے اُموی یا دشاہ عبدالملک بن مروان کو برگشتہ کیا کہ وہ اس بنیا دکوختم کر کے ٹی تعمیر کرے ، چنانچہ پوری ممارت توتقميز نبيں ہوئی ،البتہ اس میں اتنی ترمیم کردی مٹی کہ پھروہ قریش کی سابق تقیر میں اوٹ آئی ،حطیم کا حصہ کعبے نكال ديا ،مغربي دروازه بندكر ديا اورمشرق دروازه قد آ دم اونيا كرديا (١) اوراس طرح كعباس " ظالم الامة" كى سازش سے پھراس بیت سے مروم ہوگیا جو پنیمراسلام کے منشاء کے مطابق تھی ، پھر کہا جاتا ہے کہ ولید بن عبد الملك نے مہلى دفعہ كعبہ كے دروازہ يراورميزاب يرسونے کی پلیٹیں جڑھا دس ، بعد کوعماسی دور میں بھی بعض خلفاء نے کعب کی پھر سے تغیر کرنی جابی ، کیکن امام مالک نے اس منع فرمایا اور مصلحت کے خلاف قرار دیا کداگر سیسلسلہ جاری رہا تو کعبہ شرفہ لوگوں کے لئے تھلونا بن کررہ جائے گا،اخشٰی ان يصير ملعبة للملوک ، بعض حفرات نے تغیر کعب کی اس تاریخ کوظم بھی کیا ہے، عربی کے ان تمن اشعار میں تمام دس تعمیرات کوجمع کرویا گیاہے۔

كعبهمين نماز

<sup>(</sup>۱) معجم البلدان:۵/۲۲۳

<sup>(</sup>۲) ''بیت اللہ کوری دفعہ تعبیر کیا ممیاء أسے یا در کھو، فریختے پھرآ دم ، پھرشٹ اور اہر اہیم ، پھرشالقہ بھی نے قریش نے اور ان دونوں سے پہلے جرہم نے اورعبداللہ بن زبیر ' نے تعبیر کہا، ایسے ہی جاج نے تعبیر کیا اور اس طرح دل تعبیرات پوری ہوتی ہیں''

<sup>(</sup>٣) و يمين المعتب البارى: ٣، عمدة القارى :٩، معجم البلدان: ٥، اردوزيان مين عبد المعبود راوليندى، كارت كم :٣

<sup>(</sup>۴) تاریخ کمه کرمه:۱۰۱۱۱۰

البتہ کعبہ کی حصت پر نماز پڑھنی کروہ ہے کہ بیمنزلت کعبہ کے خلاف ہے (۱) اور ترفدی شریف کی ایک روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ بھٹانے اس سے منع فر مایا ہے۔(۲)
(استقبال قبلہ کیلئے دیکھی جائے بحث' استقبال''و''صلوۃ'')

بيت المال

یے حکومت اسلامی کا خزانداور محکمہ فینانس ہے اورای سے
اس شعبہ کی اہمیت ظاہر ہے، اسلامی ریاست میں '' بیت المال'
کی اہمیت اوراس کی حیثیت کا انداز واس سے لگایا جا سکتا ہے، کہ
سیدنا حضرت ابو برصدیت رہ نے ان لوگوں سے باضا بطداور
بداصرار جہاد کیا، جوز کو ق کے قائل تو تھے، گرز کو ق بیت المال کو
اداکر نے کے رواوار نہ تھے، اس کئے کہ دراصل اسی پر پوری
مملکت کی اقتصادی اور معاشی تکہداشت کا مدار ہے۔
مملکت کی اقتصادی اور معاشی تکہداشت کا مدار ہے۔

ۆرائع آمدنی دارا سرائیس زیرستان

بیت المال کے ذرائع آمدنی حسب ذیل ہوں گے:

- زکو ق: جواموال تجارت ، سونا ، چاندی میں ڈھائی فی صد،

اور بعض مویشیوں میں ڈھائی فیصد تا ساڑھے تین فیصد

ایک خاص مقدار پر سال گذرنے کے بعدوصول کی جاتی
ہ،اس کا تعلق صرف مسلمانوں سے ہے۔

۲ - عشر : مسلمانوں کی زمین کی پیدادار پر دس فیصد اور بعض صورتوں میں پانچ فیصد کے حساب سے -

۳ - خراج : وه سرکاری محصول جوغیر مسلموں کی زیر کاشت

زمین پرعا کد کیا جاتا ہے۔ ۳ - جزیہ: اسلام مملکتوں میں بسنے والے غیر مسلموں سے رفائی امور، دفاع، بنیادی حقوق کے تحفظ وغیرہ کے لئے مستطیع افراد سے وصول کیا جانے والاسالان نیکس۔ ۵ - خس: جنگ کے ذریعہ حاصل ہونے والے مال، نیز کی غیر

س جنگ نے در تعدما س ہونے والے مال میر ی میر سرکاری مقبوضہ زمین میں نکلنے والے سونے چاندی کے د فینے اور کان کا بانچوال حصہ۔

> ۲ - فئی :غیرمسلم مملکت سے مصالحت ومعاہدہ کے ذریعہ بلاجنگ حاصل ہونے والا مال -

ے - اوقاف: وہ مال جوکوئی شہری فی سبیل اللہ بیت المال کے نام پروقف کروہے۔

۸ - عشور: ان غیر اسلامی مملکت کے شہر ہوں سے وصول کیا
 جانے والا تجارتی نیکس جواہیے ملک میں مسلمان تا جروں
 سے اس نوعیت کے نیکس وصول کرتے ہیں۔(۳)

9 - ضرائب: جائز حدود میں ملک کی ضروریات کے لئے لازی طور پروصول کئے جانے والے نیکس - (۴)

۱۰- ہنگامی چندے: دفاعی یا ایمرجنسی ضروریات کیلئے وقت اور ہنگامی چندے۔

۱۱-صدقات:اہل خیرحضرات کی رضا کارا نہ نوٹ کن اور مملکت کا تعاون۔

۱۲ - کراءالارض: ریاست کی زمینیں جو کاشتگاروں کودی جا کیں، ان کا لگان۔

۲) ترمذی: ۱/۱۸، باب ماجاء فی کراهیة مایصلی الیه وفیه

<sup>(</sup>۳) این حزم ظاهری ، المحلی:۲/۲۵۱–۱۵۸

<sup>(</sup>۱) هدایه ربع اول :۱۲۵

<sup>(</sup>٣) كتاب الخراج:١٣٢

۱۳- اُموال زائدہ: وہ اموال جن کا کوئی وارث نہ ہو،اس کو فقہاء نے اُموال فاضلہ ہے بھی تعبیر کیا ہے۔(۱) (ان میں سے اہم مدات کی تفصیل متعلقہ الفاظ کے ذیل میں ملاحظہ کی جاسکتی ہے۔)

#### مصارف

'' بَیت المال'' کے اموال میں زکوۃ کا مصرف تو خود قرآن مجید نے متعین کردیا ہے کہ ان کے آٹھ مصارف ہیں، اور ان کو آئیس میں فرج کرنا ہوگا، اس کے علاوہ بوعمومی آبد نی خراج و جزید وغیرہ کی ہے، ان کا مصرف ریاست کے مصالح ہیں، ان میں سرحدوں کا تحفظ، دفاعی تیاریارں، پلوں، حوضوں، مسافر خانوں، بڑی نہروں، مبحدوں کی تغییر، شعائر اسلامی کا تحفظ، علاء، خانوں، بڑی نہروں، مبحدوں کی تغییر، شعائر اسلامی کا تحفظ، علاء، طلباء، قضاق، ارباب افتاء، فوج ، ائمہ، موذ نین و کارکنان، رجشرار، دفاتر کے محردین، ساحلوں کے مافظین کی تخواہ اور فوج کی غذا وغیرہ داخل ہیں۔ (۲) ظاہر ہے کہ ہرعہد کے حالات اور ضروریات کے لحاظ سے آبد وصرف کے ذرائع ہوں ہے، گھنے اور ضروریات کے لحاظ سے آبد وصرف کے ذرائع ہونے میں۔

### (خريدوفروخت)

الله تعالی نے دنیا کا تمام کاروبار باہمی احتیاج اور ضرورت پرقائم رکھاہے،انسان کے ہاتھوں وجود میں آنے والی ساری رعنائیاں اور گلینیاں اس احتیاج کے دامن سے وابستہ ہیں،غریب مالدار کامختاج ہے کہ وہی اس کے لئے نان جویں کا

(٢) ردالمتحار والدر المختار: ٨٠/٣-٨١، مطلب في معارف بيت المال

ذرایده به الدارغریب کا ضرورت مند بے کفریب مزدورول کی قوت باز واورع آلووجیم کے بغیر نه فلک بوس عمارتی وجود میں آسکتی ہیں، نہ سین و جاذب نظر سبز ہ زار سے لطف اندوز ہوا جا سکتا ہے، ٹھیک ای طرح '' تجارت'' بھی ایک ضرورت ہے، عام شہری اس کے تحاج ہیں کہ ان کو ملک بھر کی اور و در و ر از کی مصنوعات اور پیداوار ، سقر کی مشقت و کلفت کے بغیر میسر آجائے اور تاجروں کا طبقہ اپنے گا ہوں کا ، کہ ان کی خرید ہی ان کے لئے قوام حیات فراہم کرے گی ، اس لئے شریعت نے نہ صرف تجارت کی اجازت وی بلکہ اس کو سرا ہا اور تجارت کے مرف تجارت کی اجازت وی بلکہ اس کو سرا ہا اور تجارت کے احکام وقوا نمین اور آداب و مستحبات اس و ضاحت سے بتائے کہ احکام وقوا نمین اور آداب و مستحبات اس و ضاحت سے بتائے کہ کسی نہ جب میں اس کی نظیر نہیں ملتی۔

خرید وفروخت کے احکام میں چند بنیا دی اصول پھر تجارت ،خرید وفروخت اور پچ و شراء کے سلسلہ میں بھی اور اور مذخل میں میں مار مقد سے مصر میں میں

اسلام نے نہایت متوازن اصول مقرر کئے ہیں، جس میں تاجر اورخریدار کی نفیات اور ان کے جذبات کا پورا پورا لحاظ ہے، جس میں اس بات کی پوری پوری رعایت ہے کہ گراں فروشی کو روکا جائے، جس میں اس بات کا پورا نورا خیال ہے کہ آئندہ کوئی نزاع پیدانہ ہونے پائے، جس میں اس امر کا پورا پاس رکھا گیا ہے کہ طرفین کی رضامندی کے بغیر کوئی معاملہ ان پر مسلط نہ کیا جائے، اور جس میں قدم قدم پر بیا حقیاط کھوظ ہے کہ ایک فریق و دسرے کا استحصال نہ کرے، تجارت کے معاملہ کو دھو کہ دبی، فریب اور چال کوئی ایسا کر فریب اور چال کوئی ایسا کر

<sup>(</sup>I) ردالمحتار والدرالمختار:۸۰/۳-۸۱،مطلب في مصارف بيت المال

گذر ہے تواس کی تلانی کی تدابیر بھی فراہم کھی جائیں۔
'' بُنج'' کے احکام کتب فقہ میں شرح وسط کے ساتھ ذکر
کئے گئے ہیں ،ان کا ایک انتخاب آپ آئندہ سطور میں پڑھیں
گئے ۔۔۔ تاہم اس باب میں چنداُ صول بنیا دی اور اساس اہمیت
کے حامل ہیں ،مناسب ہے کہ'' اجمال'' کے ساتھ پہلے ان کا
ذکر کردیا جائے۔

ا - پہلی بات یہ کہ شریعت نے خرید وفروخت کی ان تمام صورتوں کو ناپند کیا ہے جن میں کسی پہلو سے دھوکہ دہی نے راہ یالی ہو، تا جرگا کب کے سامنے سامان کی خامیوں کو جصادے، بہ حائز نہیں ،اوراپیا کیا حائے تو گا کم کواس معاملہ کے روکروینے کا اختیار حاصل ہے، جے "خیار عیب" کہاجاتا ہے، تاجرنے ایک سامان کم قیت میں خرید کیا اور گا کے سامنے اس سے زیادہ قیت میں خودخرید کرنے کا یقین ولایا ، تو اس کا پیمل بھی گناہ ہے،اور خریدار کسی طوراس کی تحقیق کر لیتو پھراس معاملہ کوختم كرنے كا اختيار بھى حاصل ہے ، ايك فخص ڈاك لگا ر باہاوراس کی طرف سے مقررہ ایجن ہے، جوخریدی کاارادہ نہیں رکھتا گر بولی بڑھ کر بولتا ہے، تا کہ قیت بڑھ جائے اور دوسرافخض دھوکہ کھا جائے ، پیجمی جائز نہیں ، جس کو حدیث میں'' نتاجش'' سے تعبیر کیا گیا ہے۔خریدو فروخت کی ممنوع صورتوں میں بہت سے احکام ہیں ، جو اس اصول رمنی ہیں۔

۲ - دوسرے: جوخرید وفروخت معصیت میں تعادن کا ذرایعہ ہو، ان کے ذرایعہ گناہ کے کامول کوفردغ ہوتا ہے، یا

شريعت جن چيز ول كوحرام وممنوع اوريا قابل استعال قراردے کرنا قابل احرّ ام محمراتی ہو،ان کے ذریعہ ان ی تعظیم وتو قیر ہوتی ہو،الی تمام صورتوں کو بھی شریعت نے منع کیا ہے کہ اسلام سے دفاداری اور ایمان پر استواری کا یمی تقاضا ہے ۔۔ چنا نچے سور کی خرید وفردخت کومنع کیا گیا،خون اور مردار کی بیچ کو نادرست قرار دیا گیا، شراب فردثی کی اجازت نہیں دی گئی ، تصاویراور ذی روح کے جمعے جو ہرز مانہ میں شرک کااولین سبب بنا کئے ہیں، کی خريد وفروخت كوجائز نہيں ركھا گيا،اس لئے كەجسموں كى خرید و فروخت اس کی حرمت وعظمت کا اعتراف ہے جو دین وشریعت کے مذاق کے خلاف ہے، فتنہ کے زمانہ میں الل فتنه سے اسلحہ کی فروخت اور اغلام بازی کے عادی مخض سے غلام کی خرید وفر وخت کو مجمی ای قاعدہ کے تحت نقهاء نے منع کیا ہے،غور کیا جائے تو وہ معاملات جن کو فقهاء نے " بیج باطل' کے زمرہ میں رکھا ہے، وہ اکثر ای اصول کی بناء پرممنوع قرار دیے گئے ہیں۔

س - تیسرے: خرید دفروخت کی وہ تمام صورتیں جن میں
اس معاملہ کی بحیل مشتبہ ادر مشکوک ہو، اور اندیشہ ہو کہ
خریداریا تاجرنے جس شئے کوئوش مقرر کیا ہے، اُسے وہ
ادانہ کر سے گا، ممنوع ہوتی ہیں ای کوحد ہٹ میں '' غرز' 
سے تعییر کیا گیا ہے ، ای بناء پر ہوا میں اڑتے ہوئے
پرندوں اور تالاب میں موجود مجھلیوں کی خرید وفروخت کو
منع کیا گیا ہے ، جو چیز ابھی وجود میں نہ آئی ہو، جسے
زیر حمل بچہ، کھیل جو ابھی نکلے نہ ہوں ، کی خرید وفردخت

ہےروکا گیاہے۔

٧ - چوشے: وہ تمام صورتیں جن میں کی وجہ ہے آئندہ طرفین کے درمیان نزاع بیدا ہوجانے کا امکان ہواسلام ان کومنع كرتا ب، مثلًا قيت غير متعين مو مبيع (سودا) مين ابهام ہو، قیت کی ادائی، یا سامان کی حوالگی کے لئے جو مدت مقرر کی گئی ہووہ واضح اور متعین نہ ہو، قیمت یا سامان کی مقدار بوری طرح واضح نه ہو، بیرتمام صورتیں وہ ہیں جو مستقبل میں طرفین کے درمیان نزاع کا خطرہ پیدا کردیتی ہیں ،اس لئے اسلام نے احتیاط کوراہ دیتے ہوئے پہلے ای مرحلہ میں اس قتم کے معاملات کی راہ بند کردی ہے۔ ۵ - یانچویں: خرید وفروخت کے لئے ضروری ہے کہ طرفین معاملہ سے بوری طرح مطمئن ہوں اور شک وشبہ کا کوئی کاٹنا ان کے دل میں باتی نہ رہے ، نیز طرفین ایک دوسرے کواس بات کا موقع دیں کہوہ اپنی چیز کو دیکھ کر اطمینان کرلے،ابیانہ ہو کہ کسی فریق پراس کی طمانیت، نیز کامل رضامندی اورخوشنودی کے بغیر کوئی معاملہ مسلط كرديا جائے ، حديث ميں اى لئے ايام جالميت ميں مروح بعض معاملات ،منابذه ،ملامسه اور بيع حصاة وغيره ہے منع کیا گیا ہے، (جس کی تفصیل آھے آتی ہے) اور بیہ مستقل أصول مقررفر ماديا كها گربن ديکھے خريدار کوئی شکی خرید کرلے تو بیہ معاملہ کو درست ہو گیا ،لیکن وہ قابل نفاذ ای وقت ہوگا جب خریداراہے دیکھ بھی لے اوراس پر مطمئن بھی ہوجائے ،اگرسوداد مکھنے کے بعدوہ مطمئن نہ ہواور اس معاملہ کوختم کرنا جاہے تو اس کو اس کا اختیار

ماصل ہوگا، جس کوفقہ کی اصطلاح میں'' خیاررؤیت'' کہا جاتا ہے۔

۲ - شریعت بیجی جائی ہے کہ خرید وفروخت کے معاملہ میں
الی کوئی شرط نہ لگائی جائے، جو معاملہ بیجے کے اصل تقاضوں
کے خلاف ہو، مثلاً بیجے کے ذریعہ خریدار سودے کا ممل مالک
ہوجاتا ہے اور وہ اس میں ہر طرح کے تصرف کا مجاز ہے،
اب اگر بیچنے والا الیک کوئی شرط لگاد ہے جس سے خریدار کے
حق تصرف پرتحدید عائد ہوتی ہے تو بینا مناسب شرط مجمی
جاتی ہے، اور معاملہ بیجے فاسد ہوجا تا ہے۔
جاتی ہے، اور معاملہ بیجے فاسد ہوجا تا ہے۔
(آجے تفصیل ذکر کی جائے گی)

موئع کی ممانعت کی بعض اورصور تمل بھی ہیں، جہاں خرید وفروخت کی عمر شرع کی ادائی میں تاخیر کا سبب بنتی ہو، اس کو بھی علاء نے کروہ قرار دیا ہے، مثلاً اذان جعد کے بعد اس طرح خرید وفروخت کہ اس کی وجہ سے مجد پہو نچنے میں تاخیر ہوجائے، یا جس سے باہمی منافست اور رقابت کا اظہار ہوتا ہو، جیسے ایک تاجرگا کہ سے بات کر رہا ہو، ابھی اس کی بات ناممل تھی کہ دوسرا تاجر نے اس سے کم قیمت پرخرید کرنے کی دعوت دے دی دوسرا گا کہ اس تاجر کو اپنی طرف متوجہ کرنے کی دعوت دے دی زیادہ قیمت کی چیش کش کرے اور زیادہ قیمت کی چیش کش کرے، جس کو صدیم میں '' بیع علی بیع اخید '' اور' سوم علی سوم اخید '' سے تجیر کیا گیا ہے۔ بیع اخید '' اور' دور می اصول ہیں جو اسلام کے قانون تجارت پر دور رس اثر کھتے ہیں، اور بے ثار فروع وجز ئیات ہیں جوان ہی اصول ہیں۔ فروع وجز ئیات ہیں جوان ہی اصول کے گردگردش کرتے ہیں۔ فروع وجز ئیات ہیں جوان ہی اصول کے گردگردش کرتے ہیں۔

## يع كى تعريف

بیع ان الفاظ میں سے ہے جود ومتضاد معنوں کے حامل ہیں، خرید نا اور بیچنا (۱) مال کے مال سے تبادلہ کو کہتے ہیں جو ہا ہمی رضامندی سے ہو۔ (۲)

اس معلوم ہوا کہ ہردوطرف سے مال ہونا چاہئے،اگر
ایک طرف سے مال ہواوردوسری طرف سے کھنہ ہوتو یہ تھے نہ
ہوگی بلکہ ہبہ، وصیت وغیرہ ہوگا،اوراگرایک طرف سے مال ہو
اور دوسری طرف سے نفع لیعنی کوئی مادی چیز نہ ہوتو بھی یہ تھے نہ
ہوگی،مثلاً تعلیم پراجرت، کہ اس میں معلم کی طرف سے منفعت
ہوتی ہے، مال نہیں ہوتا، اسے اجارہ کہیں گے، پیچنے والے کو
اصطلاح میں ' بائع' نزیدارکو' مشتری' اور دونوں کے درمیان
طےشدہ نرخ کو تمن اور بازار کی عام نرخ کو قبت، نیز جس چیز کو
بیچاجار ہا ہو،اً سے' میچ' کہاجاتا ہے۔

بیج کی بہی تعریف دوسرے فقہاء نے بھی کی ہے، امام نووی شافع ہی کھتے ہیں کہ: البیع مقابلة مال بمال تملیکا (٣) مشہور منبلی فقیہ ابن قدامہ کابیان ہے کہ:

مبادلة المال بالمال تمليكا(م) البته اختلاف اس امريس ہر الن كا اطلاق كس پر موگا؟ احناف كيزويك مال وه ہر الن كا طرف طبيعت مائل مواور جس كا ذخيره كيا جانامكن

ہو،منافع اور حقوق پر مال کا اطلاق نہیں ہوگا(ہ) جبکہ جمہور فقہاء نے ان کو بھی مال تسلیم کیا ہے۔(۲) بیع کے ارکان

دیگرمعالمات کی طرح ہے کے بھی رکن دوہیں، ایجاب اور قبول، طرفین میں ہے جس کی طرف ہے پہل ہواس کی پیکش کو ایجاب اور فریق ٹائی کی طرف ہے جو قبولیت کا اظہار ہو، اسے قبول کہتے ہیں، بیرائے احزاف کی ہے، جمہور کے نزد یک جس کی طرف ہے تملیک پائی جائے اور جیج کا مالک بنایا جائے اس کی طرف ہے قول بعد میں مامنے آیا ہواور دوسر نے تریق کا قول قبول کہلاتا ہے۔ (ے)

روس نیا باواور دو مرکز و یک بی کے ارکان یہ ہیں: ''خریدار دوسر نقہاء کے زویک بی کے ارکان یہ ہیں: ''خریدار اور فروخت کنندہ جمیع اوراس کی شمن (قیمت)، ایجاب اور قبول ، کر ایجاب اور قبول کی دوصورت ہے، ایک ہی کہ دونوں فریق اپنے بول کے ذریعہ اظہار رضا مندی کریں، ایسی صورت میں احناف کے نزویک ضروری ہے کہ دونوں فریق اظہار رضا مندی کے لئے ماضی کا صیغہ استعال کریں یا حال کا صیغہ استعال کریں یا حال کا صیغہ استعال کریں یا حال کا صیغہ استعال کریں تا حال کا صیغہ استعال کیا دھو، یہاں تک کہ آگر ایک فریق نے درست نہ ہوگی (۹) مثلاً خریدار اور دوسر سے نے ماضی کا تو بھے درست نہ ہوگی (۹) مثلاً خریدار نے کہا کہ قلال چیز جھے سے بھی دو، تاجر نے کہا: میں نے فروخت

(٣) مغنى المحتاج:٢٪٪

<sup>(</sup>۱) مختار الصحاح: ۱۱، طلبة الطلبة لابي حفص نسفي: ۱۰۱، مطبوعه مطبع عامره: ۱۱۳۱۱ه

<sup>(</sup>۲) كشاف اصطلاحات الفنون:١٣٤/١

<sup>(</sup>٣) المغنى :٣/٨، كتاب البيوع

 <sup>(</sup>۵) المراد بالمال مايميل اليه الطبع ويمكن ادخاره، لوقت الحاجة ، ردالمحتار ٣/٣

<sup>(2)</sup> مجمع الفقه الحنبلي: ١٢١/١

<sup>(</sup>Y) الفقه الاسلامي وادلته:٣٥٣/٢٥٣

<sup>(</sup>٩) الفقه الاسلامي و ادلته ۳۳۲/۳ مدایه: ۱۸/۳ مطبوعه: و اویند

<sup>(</sup>۸) الفقه الاسلامي وادلته:۳۲۲/۳

دوسری صورت یہ ہے کہ طرفین عملاً رضامندی کا اظہار کریں ، گوصر بیخا زبان سے اس کا تکلم نہ کریں ، مثلاً باضابطہ ایجاب و قبول نہ ہو، لیکن ایک فریق قبت دید ہے اور تاجراس کے بدلے سامان اٹھا کر دید ہے ، پس یہ لین دین ،ی صریح ایجاب و قبول کی جگہ لے لے گا ، احناف ، مالکیہ اور حنابلہ نے معمولی اور فیتی ہر طرح کی اشیاء میں اس کو کافی تصور کیا ہے (۱) مام ثافع کے یہاں زبانی ایجاب و قبول ضروری ہے، لیکن بعض موافع نے بھی اس مسئلہ میں جمہور کی رائے پرفتوئی دیا ہے اور امام نودی نے کہا ہے : ھدا ھو المختار للفتوی دیا ہے اور امام نودی نے کہا ہے : ھدا ھو المختار للفتوی دیا ہے۔

شرا بكا انعقاد

شرا نطصحت اورشرا بطلزوم

بیع کے منعقد ہونے کی بعض شرطیں تا جر اور خریدار سے متعلق ہیں پو

بيع كى شرطيس جارطرح كى جيس،شرا لطانعقاد،شرا لط نفاذ،

ا-وہ دونوں عاقل اور ممیز ہوں، تابالغ جس میں فہم وشعور پیدا ہو چکا ہو، نیز کم عقل کی بیع منعقد ہو جائے گی، یہی

رائے امام احمد کی ہے ، امام مالک اور امام شافق کے نزویک نابالغ کی بیع منعقد نہیں ہوتی، گووہ س تمیز کو پہونج کے گیا ہو۔ (م)

۲ - ایجاب وقبول دو الگ الگ آدمیوں کی طرف ہے ہو، ایک ہی شخص فریق کی طرف ہے وکیل بن کر ایجاب و قبول دونوں کرے، بیدرست نہ ہوگی، البتہ باپ، وصی، یا قاضی خود اپنا مال اپنے زیر ولایت نابالغ ہے فروخت کریں تو وہ اس ہے مشخیٰ ہیں اور ان کی طرف ہے ایجاب وقبول دونوں کی مخبائش ہے۔

س - دونوں ایک دوسرے کی طرف سے ہونے والے ایجاب و قبول کون لیں۔

بعض شرطیں میں اوراس کے ثمن ، یاان دونوں میں سے کسی ایک ہے متعلق ہیں:

۲- مبيع موجود بو\_

س- بالعميع كي حواله كرني برقادر مو\_

بعض شرطیں ایجاب وقبول سے متعلق ہیں:

ایجاب و قبول میں مطابقت ہو، ایسا نہ ہو کہ خریدار الگ
 قیت بتائے اور تا جرا لگ، یا ای طرح دونوں کی بات میں مجیع کی مقدار میں فرق پایاجا تا ہو۔
 ایجاب و قبول دونوں ایک ہی مجلس میں ہو۔

المجتهد: ٢٠/١ الباب الاول في العقد (١)

<sup>(</sup>٢) رحمة الامة: ١٢٣، كتاب البيوع، بداية المجتهد: ١٤٠/٢

<sup>(</sup>٣) رحمة الامة : ١٢٢

<sup>(</sup>٣) مغنى المحتاج: ٢/٢

اختیار کی شرط لگادی جائے۔ ۵- مبیع وثمن کی موجود گل کے باوجود اس کی ادائیگی کے لئے مدت مقرر کردی جائے۔

مدت رو رون بات ۔ بیچ کے درست ہونے کی پھیٹرطیں ایس ہیں، جو خاص قتم کے معاملات کے لئے ضروری ہیں اور وہ اس طرح ہیں: ۱- قیت اُدھار ہوتو ادائیگی کی مدت کا تعین ۔

۲- اموال ربویہ ہوں توبدلین میں مما مکت اور یکسانیت۔
 (اموال ربویہ کے لئے ملاحظہ ہو، ربا)

۳ - سونے چاندی اورسکوں کی باہم خرید و فرونست ہوجس کو''صرف'' کہا جاتا ہے،تو ایک ہی مجلس میں فریقین کا بدلین پر قضہ۔

۲-مرابحہ اوروضیعہ میں پہلی قیمت سے واقف ہونا۔ (آگے مرابحہ دغیرہ کی تشریح آتی ہے) شرط لزوم

تع کے لازم ہونے کی شرط یہ ہے کہ فریقین میں سے کسی کو معاملہ خرید وفروخت کورد کرنے کا اختیار باتی نہ رہے (۱) اس سلسلہ میں احناف کے نزدیک چار خیار مشہور ہیں ، خیار تبول ، خیار شرط ، خیار رویت ، اور خیار عیب ، شوافع اور حنابلہ کے نزدیک اس کے علاوہ '' خیار کمل '' بھی ہے (۲) تا ہم در مختار میں خیار کی تعداد سر ہ ذکر کی گئی ہے۔

(انشاءالله خودلفظ 'خيار' كتحت ان كاذكركيا جائكا)

بع کا حکم یہ ہے کہاس کے ذرابعہ تاجر کی ملک قیمت پراور

(مجلس کی تعریف کے لئے دیکھئے: ''مجلس') کٹے کے نافذ و جاری ہونے کے لئے دوشرطیں ہیں: ا- بیچنے والا اس سامان کا مالک ہو، یاولی اور گراں کی حیثیت سے اس کودہ سامان فروخت کرنے کاحق حاصل ہو۔

۲- اس سامان سے تاجر کے سواکسی اور کاحق متعلق نہو۔

شرا تطِصحت

سے درست ہونے کے لئے کچھ شرطیں عام نوعیت کی جی معاملہ خرید وفر وخت کے لئے ضروری ہیں:

ا- نظامک فاص مت کیلئے نہ ہو بلکہ بمیشہ کے لئے ہو۔

مینے اور ثمن اس طرح متعین اور معلوم ہوں کہ آئندہ
 نزاع پیدا ہونے کا امکان نہو۔

۳- الیی نیچ ہوجس سے کوئی فائدہ ہو، بے فائدہ بیچ نہ ہو، مثلاً ایک روپیے کے بدلہ ایک روپیے فروخت کیا جائے ، بید درست نہیں ، کہاس سے کوئی فائدہ نہیں۔

٣ - كوئى شرط فاسدندلكائى جائے ، شرط فاسدى حسب ذيل صورتيں بىس:

۱- اليي شرط جس كاوجودوعدم شبه سے خالى ند ہو۔

٢- اليي شرط جومنوع اورشرعاً ناجا ئز مو\_

الیی شرط نه ہوجو تقاضائے عقد کے خلاف ہو، اوراس سے
تاجریاخریداریا خوداس مجیع کا نفع متعلق ہوجس کے اندر مطالبہ
کی صلاحیت موجود ہے اور نہ اس کا لوگوں میں تعامل ہو۔

٣ - ج ك ك روكرنے كا ابدى اختيار، يا تين دنوں سے زائد

(1) يتمام شرطين اختصار كساته عالكيرى: ٣٠ كتاب البيوع ، الباب الاول اور شامى: ٨٠ كتاب البيوع كى ابتداء يختر أنقل كاكئ بير.

(٢) رحمة الامة: ١٢٢

خریدار کی ملک سامان پر ثابت ہوتی ہے اور اس طرح ان دونوں کی ضروریات کی محیل ہوتی ہے۔

احکام کے اعتبار سے بھے کی چھتمیں ہیں، تین تشمیں '' جائز بھے'' کی، پہلی تین نافذ لازم، ''جائز بھے'' کی، پہلی تین نافذ لازم، نافذ فیرلازم اور موتوف، دوسری تین باطل، فاسداور مروہ ہے۔ بھے نافذ لازم اور غیرلازم

" بیج نافذ لازم" وہ ہے جوایی اصل اور خارجی شرا لکا ہر لیاظ سے درست ہو بہتے سے کسی کا حق متعلق نہ ہواور نہ فریقین میں ہے کسی کوکسی نوعیت کا اختیار باقی ہو،'' بیچ نا فذغیر لازم'' وہ ۔ ہے کہ جوابی اصل اور وصف، یعنی بیع کی شرائط پر دونوں لحاظ ہے کمل اور درست ہو، گرطر فین میں سے کسی ایک کے اختیار لے لینے کی وجہ ہے فی الفور سے لازم نہ ہوتی ہو ۔۔۔ان دونوں صورتوں کی مثال ہوں ہے کہ جیسے یا کچ رویے کے بدلے کوئی کتاب خریدی جائے اور کوئی الیمی شرط نہ لگائی جائے جو نامناسب ہو، خریدار نے کتاب دیکھ لی ہو، اس میں جوخامیاں ہیں اس سے واقف ہو چکا ہواوران خامیوں کے ساتھ اسے لینے برآ مادہ ہو،اب بیان منج ہوگئ،اس لئے کہ کوئی ایس چیزاس معامله من نهيل يائي من جوشرعاً منوع مو، چونكه تع طرفين كي رضامندی سے ہوئی ہے اس لئے بینافذ ہوگی اور طرفین میں ہے کسی کو کسی قتم کا اختیار نہیں ہے، اس لئے یہ بیچ لازم بھی ہوگی، اس کے برخلاف اگر طرفین میں سے کوئی ایک غور دفکر کے لئے مہلت لے لیتا ہے، تو یہ ت صحح نافذ اور مہلت کی وجہ سے غیر لازم ہوگئی۔

#### بيع موقو ف

"نیع موقوف" وہ نیع ہے جس میں میع سے کی دوسرے آدی کا حق متعلق ہو، مثلاً نابالغ اور کم سجھ بچہ کوئی چیز ﷺ ڈالے تو سیمعاملہ اس کے باپ کی اجازت پرموقو ف رہے گا،اس لئے کہ نابالغ اور ناسمجھ بچہ کے مال سے بحثیت" وئی "اس کے باپ کا حق متعلق ہے ۔۔۔۔علامہ طاہر بخاری نے بچے موقوف کی پندرہ صورتیں ذکر کی ہیں (۱) اور علامہ شامی نے نقل کیا ہے کہ سیمی وقوف کی صورتیں تمیں سے بھی زیادہ ہیں۔(۲)

#### نا جائز بيع كى صورتين:

پیتیوں صورتیں تو بھے جائز کی تھیں ، نادرست بھے کی بھی تین صورتیں ہیں ، بھے باطل ، بھے فاسد ، بھے مکروہ۔

#### بيع مكروه

بیج مروہ اس بیج کو کہتے ہیں، جواپی اصل کے لحاظ سے مجمح ہو، لیکن کسی خارجی بات، مثلاً جگہ یا وقت کی وجہ سے ناپندیدہ ہو، جیسے'' مسجد'' میں یا جمعہ کی اذان کے بعد خرید وفروخت کا معالمہ کرنا۔

# بيع بإطل وفاسد

ہے باطل أے كہتے ہیں جو اپنی اصل كے لحاظ ہے ہى درست نہ ہو، مثلاً كوئى مسلمان سوركى ہے كرے،اس لئے كہ سور سرے ہے مسلمان كے حق ميں مال ہى نہيں ہے، لہذا اس طرح ہے كى بنيا داوراساس ہى ممنوع قرار پائى۔

"نيع فاسد" وه ہے كہ جوائي اصل كے لحاظ سے تو درست

ا) خلاصة الفتاوئ: ۱٬۳۹/۱ لفصل الرابع في البيع الفاسد واحكامه (۲) ردالمحتار: ۱۳۹/۳

ہو،لیکن کسی دوسری وجہ سے اس میں فساد پیدا ہو جائے ، مثلاً خریداریا تا جراپی طرف سے کوئی الیی شرط لگا دے،جس میں اس کا فائدہ ہوتواب بین فاسد ہوجائے گی۔

علامہ شائی نے نقل کیا ہے ، کہ فاسد اور باطل میں فرق کرنے کا ضابط ہیں ہے کہ اگر شن اور جیجے میں ہے کی کوکوئی الہامی فد جب مال تسلیم نہ کرتا ہوتو تھے باطل ہے ، مثلاً مردار اور خون کی تجے کہ کسی بھی الہامی فد جب میں بیاحل نہیں ہے اور اگر بعض فدا جب اسلامی میں بال فدا جب اسلامی میں بال نہیں ہے مال تسلیم کرتے ہوں ، مگر شریعت اسلامی میں بال نہ ہوں ، نیز اس چیز کواس معاملہ میں '' میچ '' کی حیثیت حاصل ہوتو بھی یہ تیج باطل ہوگی ، ادر اگر ایسی چیز شن کی حیثیت سے معاوضہ ہوتو تیجے باطل ہوگی ، ادر اگر ایسی چیز شن کی حیثیت سے معاوضہ ہوتو تیجے فاسد ہوگی ۔ (۱)

## باعتبار قيت بيع كاقتمين

ثمن اور قیت کے اعتبار سے نیچ کی چارتشمیں ہیں: وضیعہ بتولیہ، مرابحہ اور مساومہ۔

'' وضیعہ'' سے مرادیہ ہے کہ تاجرا پی خرید سے کم قیت میں کوئی چزن جے دے ، مثلاً دس روپے میں خریدے اور پانچ روپے میں فروخت کردے۔

''' تولیہ'' یہ ہے کہ جس قیت میں کوئی چیز خریدی جائے ای میں چودی جائے۔

''مرابح''اس نیچ کو کہتے ہیں کہ جس میں اپنی قیت خرید پرنفع نے کرفروخت کیا جائے ،مثلاً ایک چیز دس روپے میں لے اور پندرہ روپے میں فروخت کردے۔

اور'' مساومہ'' یہ ہے کہ پہلی قیمت کو لمحوظ رکھے بغیر خرید وفروخت کا معاملہ کر ہے، چاہے نفع کے ساتھ ہو، یا نقصان کے ۔ ساتھ، یابرابر کا معاملہ ہو۔۔۔۔اس طرح'' بہتی مساومہ'' میں پہلی قیمت کا کوئی ذکر بی نہ ہوگا ، اور بقیہ تینوں صورتوں میں معاملہ کے وقت پہلی قیمت کا حوالہ دیا جائے گا کہ میں پہلی قیمت پراس قدر نفع یا نقصان کے ساتھ ، یا بعینہ ای قیمت پر فروخت کر دہا معالیہ (۲)

# باعتبارميع بيع كي قتميس

'' مبیع'' کے لحاظ سے بیع کی تین قشمیں ہیں ، مقائضہ ، صرف اور بیع مطلق \_

تع مقائضہ یہ ہے کہ خریداراور تاجر ہردو کی طرف سے قیت اور جیع کے طور پر''سامان'،ی ہو(۳)سونا، چاندی، (جے شریعت'' قیت'' اور''خمن'' تصور کرتی ہے) یار تم نہ ہو، مثلاً گہوں کی تع چاول کے بدلہ'' بیع مقائضہ'' میں اصول یہ ہے کہ کر بی زبان میں جس لفظ پر'' ب' داخل ہوگی وہ''خمن'' مجمی جائے گی ، مثلاً'' بعت القلم بالدو ب'' میں نے قلم کپڑے کے بدلہ فروخت کیا، یہاں'' ب' چونکہ'' ٹوب' پرواخل ہے، کے بدلہ فروخت کیا، یہاں'' با چونکہ'' ٹوب' پرواخل ہے، اس لئے ٹوب (کپڑا) شمن قرار بائے گا۔

"کچ صرف" یہ ہے کہ شمن کی بیجے شمن کے بدلہ ہو، مثلاً چاندی چاندی چاندی کے بدلہ، سونا سونے کے بدلے، یا روپے کا بوٹ اور سکداس کے بدلہ ۔۔۔۔۔ نیچ صرف میں ضروری ہے کہ طرفین کی جانب ہے شن اور بیچ کی حوالگی مجلس میں ہی ہوجائے طرفین کی جانب ہے شن اور بیچ کی حوالگی مجلس میں ہی ہوجائے

<sup>(</sup>٢) الدرالمختار:٣/٣/اوائل كتاب البيوع

<sup>(</sup>۱) مستفاد از: ردالمحتار:۱۰۰-۹۹/۳

<sup>(</sup>٣) معجم لغة الفقهاء:٢٥٢

کسی کی طرف سے اُدھار نہ ہو، ادر اگر طرفین سے ایک بی جنس ہوتو مقدار برابر ہو۔

'' بیج مطلق'' یہ ہے کہ سامان کی بیج '' مثن' کے بدلہ ہو، جبیبا کہ عام طور پر ہوا کرتا ہے، مثلاً کتاب رو پوں کے بدلہ، یہاں کتاب جیج ہے اور رو پیڈ 'مثن''۔

#### باعتبارمدت بيع كي قسمين

تع میں اصل تو یہ ہے کہ خریدار اور تاجر دونوں مبع وثمن نقد ادا کر دیں اور کسی طرف ہے بھی اُدھار نہ ہو ، گر انسانی ضرور یات کے پیش نظر شریعت نے اس کی مخبائش بھی رکھی ہے کہ کسی طرف ہے اُدھار کا معاملہ ہو ۔۔۔ چنا نچہا گرشن نقداً دا ہواور مبیع کی بعد میں حوا گلی کا وعدہ ہوتو یہ تع 'دسلم'' ہے، اور اگر مبیع نقد ہواور'' خمن'' اُدھار، تو یہ' سے مؤجل'' یا'' بیج الی اجل'' ہے۔ (۱)

#### بيع غرر

نے کی مشہور تشمیں اور بنیا دی احکام تو وہی ہیں جن کا اوپر ذکر ہوا ۔۔۔ گر حدیث میں بعض خاص معاملات کا ذکر کیا گیا ہے ، مناسب ہے کہ اس موقع پر ان کی بھی وضاحت کر دی گیا جائے ، ان میں خصوصیت سے ایسے تمام معاملات کومنع کر دیا گیا ہے جس کی بقاء مشکوک ہو ، اور جس میں معاملات کے ٹوٹ جانے کا قوی اندیشہ ہو ، ای کوفقہا ء اور شار حین حدیث نے '' بیج جانے کا قوی اندیشہ ہو ، ای کوفقہا ء اور شار حین حدیث نے '' بیج غاطر ہ'' سے تعبیر کیا ہے ، علامہ عینی نے نقل کیا ہے غرر''یا '' نجع مخاطر ہ'' سے تعبیر کیا ہے ، علامہ عینی نے نقل کیا ہے

ک' 'جع غرز' کا دائرہ بہت وسیع ہے، ٹمن اور قیمت معلوم ومقرر نہ ہو بھیج اور سودا متحص نہ ہو ، مدت ادائیگی اور مدت حوا گلی ستعین نہ ہو ٹمن یا مبع کی سلامتی مقلوک ہو ، بیساری صور تیں ای زمرہ میں واخل ہیں ، چنا نچہ بھا کے ہوئے غلام اور جانور ، اڑتے ہوئے پرندے ، پانی میں تیرتی ہوئی مجھلیاں کہ جن کو پکڑ ناممکن نہ ہو ، یا ممکن ہوتو آسان نہ ہو ، کو فروخت کرنا ای ' بہج غرز' میں نہ ہو ، یا کہ اسان نہ ہو ، کو فروخت کرنا ای ' بہج غرز' میں شار کیا جائے گا۔ (۱)

### بيع حبل الحبله

ان ہی میں سے ایک بچے حبل الحبلہ ہے، " حبل الحبلہ"

کے معنی ہیں" حمل کاحمل" عبداللہ بن عمر رہ فی نے رسول اللہ وقت اسے مع کیا ہے تقل کیا ہے کہ آپ وقت نے اس خرید وفرو وخت سے مع کیا ہے (۳) سے تاہم اس کی تشریح میں شار حین کے درمیان کچھ اختلاف ہے، سعید بن مسیّب، امام ما لک اور امام شافعی کا خیال ہے کہ بیدمت کے تعین کا ایک طریقہ تھا اور مطلب بیہ ہوتا تھا کہ اس کی قیمت اس وقت اوا کروں گا جب بیاؤٹنی بچہ جن دے، بعض حضرات کا خیال ہے کہ اس لفظ کے ذریعہ مت مقرر ہوتی مقی کہ بیاؤٹنی بچہ جن وے، پھراس کا وہ بچہ حاملہ ہوجائے تب مقی کہ بیاؤٹنی بچہ جن وے، پھراس کا وہ بچہ حاملہ ہوجائے تب قیمت ادا کرونگا، تیسری رائے ابوعبیدہ ، امام احمد ، اسحان اور حبیب ماکن اور حبیب ماکن اور کہ ایک اور کٹر ایک اندین ہوتا تھا، اور " موجودہ او ٹنی کے مسیب ماکن اور اکثر اہل لغت سے منقول ہے، کہ اس جملہ میں مدت کانہیں بلکہ خوو ہونے کا تعین ہوتا تھا، اور " موجودہ او ٹنی کے مسیب ماکن اور اس جملہ میں بیدا ہونے والے بچہ" کی فروخت ہوتی تھی اور بچہ کو مستقبل میں بیدا ہونے والے بچہ" کی فروخت ہوتی تھی اور

<sup>(1)</sup> توليه، مرابحه بصرف اورسلم كے احكام خودان الغاظ كے ذيل ميں ديكھيے جائيں، ديكھيے: د دالمعتار: ٣٦٣٦

<sup>(</sup>۲) عمدة القارى:۱۱/۲۲۳

<sup>(</sup>٣) بخارى ، باب بيع الغور وحبل الحبله: ٢/١١/ طن معر، يردايت متعدد كتي صحاح يس منقول بـ

اس کود مبیع " قرار دیا جاتا تھا() اگراس آخری تشری کودرست سمجما جائے جو حدیث کے الفاظ سے زیادہ قریب ہے، تواس معالمہ کی ممانعت کا سب مبیع کا معالمہ کے وقت غیر موجود ہونا ہے، اور اگر مہلی تشریح کو مانا جائے تو ممانعت کی وجہ قیمت کی ادائیگی کی مدت کا غیر متعین اور مہم ہونا ہے۔

#### بيع مُلامسه

صدیت میں ایام جالمیت میں مروج جن طریقوں کا ذکر

ماتا ہے، ان میں سے ایک ' المامہ' ہے' المامہ' ' ن المس مالت ہے، جس کے معنی چھونے کے ہیں، آپ وہی شخص فر مایا ہے (۲) ' المامہ' کی تمین طرح شرح کی گئی ہے،

ایک بیک کسی اور کپڑے میں وہ کپڑ البیٹا ہوا ہو جس کو فر وخت کرنا
ہے، یا رات کی تاریکی میں ہو، جس میں کپڑے کو دیکھا نہ جاسکتا ہو، گا کہ اس کو اس حال میں چھوئے اور تاجر کہے کہ میں نے اس شرط پر یہ کپڑ اپنیا کہ پھرتم کو کپڑ او یکھنے کا اختیار باتی نہ رہے گا، اور یہ چھوٹا ہی بمز لد کمشاہدہ کے ہوجائے گا، دوسر سے بید کہ بیچنے والے اور خریدار چھونے ہی کو ایجاب وقبول قرار دیں اور زبانی ایجاب وقبول نہ کریں، تمیر سے یہ کہ ' چھوٹے' پر یہ شرط لگادی جائے کہ خریدار کو اس کے بعد بیچ کے روکر نے کے سلسلہ میں حاصل ہونے والا' خیار' باتی نہیں رہے گا، تا ہم سلسلہ میں حاصل ہونے والا' خیار' باتی نہیں رہے گا، تا ہم سلسلہ میں حاصل ہونے والا' خیار' باتی نہیں رہے گا، تا ہم سلسلہ میں حاصل ہونے والا' خیار' باتی نہیں رہے گا، تا ہم سلسلہ میں حاصل ہونے والا' خیار' باتی نہیں رہے گا، تا ہم سلسلہ میں حاصل ہونے والا' خیار' باتی نہیں رہے گا، تا ہم سلسلہ میں حاصل ہونے والا' خیار' باتی نہیں رہے گا، تا ہم سلسلہ میں حاصل ہونے والا' خیار' باتی نہیں رہے گا، تا ہم سلسلہ میں حاصل ہونے والا' خیار' باتی نہیں رہے گا، تا ہم سلسلہ میں حاصل ہونے والان خیار' باتی نہیں رہے گا ، تا ہم سلسلہ میں حاصل ہونے والان خیار' باتی نہیں رہے گا ، تا ہم سلسلہ میں حاصل ہونے والان خیور کی صورت ہو ، ممنوع یہ یہ تینوں ہی

صورتیل ہیں۔(۳)

#### بيع منابذه

"منابذه" کے معنی تھینے کے ہیں ، منابذہ کی بھی وہی تین اسمنابذہ کی بھی وہی تین اسمنابذہ کی بھی وہی تین اسمنابذہ کی بھی وہی تین صورتیں بتائی گئی ہیں، جو" ملامہ" کی ہیں، صرف بھینے کے وہی بھے اسموری کے نفاذ کے لئے کافی سمجھا جائے ، خریدار کااس کود کھنا ضروری نہوہ ایجاب و تبول کا تلفظ کئے بغیر صرف بھینئے کو ہی بھے مان لیا جائے ، کھینئے کو ہی تھے مان لیا وجوہ کے تحت اختیار حاصل ہان کو کا لعدم سمجھا جائے ، رہ گیا یہ کو دو ہو گئی کا ، یا ہمجھ پر کے دو ہو گئی کا ، یا ہمجھ پر کے دو ہو گئی کا ، یا ہمجھ پر کے دو ہو گئی کا ، یا ہمجھ پر کسی اور چیز کا ، تو حافظ ابن جمر نے اس کو ترجے دیا ہے کہ خود کشی اور چیز کا ، تو حافظ ابن جمر نے اس کو ترجے دیا ہے کہ خود کشی کا ، یا ہمجھ بانے والے کیٹروں "کا پھینگنا مراد ہے ۔ (۵)

#### تنتي حِصاة

''حصاق'' کے معنی کنگری کے ہیں، یہ بھی جاہلیت کی ایک بھے تھی، جس کی صورت منابذہ بی سے لمتی جلتی ہے، اس کو بھی آپ قتی ہے۔ آپ قتی نے منع فرمایا ہے (۲) امام تر ندگ نے امام شافعی سے اس کا طریقہ بیقل کیا ہے کہ بیچنے والاخریدار کو کہے کہ اگر خرید و فروخت کی گفتگو کے درمیان تم پر کنگری پھینک دوں تو میرے اور تمہارے درمیان تھے لازم ہوجائے گی، (۷) حافظ ابن تجرفے نقل کیا ہے کہ اس کی تشریح میں بھی متعد داقوال ہیں، ایک

<sup>(</sup>۲) بخاری ، باب بیع الملامسة:۲٪۱۱،۱۲،۱۸ممر

<sup>(</sup>۳) بخاری، باب بیع المنابذه:۱۳/۲

۲۳۲/۱: ترمذی، باب ماجاء فی کراهیة بیع الغرر : ۲۳۲/۱

<sup>(</sup>۱) عمدة القارى: ١١/٢٢٢

<sup>(</sup>m) فتح البارى:٣٥٨/٣،عمدة القارى:١١١رى:١١

<sup>(</sup>۵) فتح البارى:۳۲۰/۳

<sup>(</sup>٤) حوالة سابق

صورت یہ ہے کہ بیچنے والا کے ، تو کنگری پھینگو، جس پرلگ جائے وہ میں نے تیرے ہاتھ فروخت کیا ، دوسری صورت یہ ہے کہ کیے کہ زمین کے اس حصہ سے کنگری پہیونچ جائے وہاں تک کا حصہ میں نے فروخت کیا ، تیسری صورت یہ ہے کہ کنگری پھینئے تک طرفین بیچ کورد کردیئے تیسری صورت یہ ہے کہ کنگری پھینئے تک طرفین بیچ کورد کردیئے کے افتیار کی شرط لگادیں اور چوتھی صورت یہ ہے کہ ایجاب وقبول کے بجائے کنگری پھینئے کو بی خرید وفرو خت کے لئے کائی مان لیا جائے۔ (۱)

### مُزابنه اورمُحاٰ قله

خرید وفروخت کی بعض صور تیں وہ ہیں جن میں "سود" اور "ربا" کا قوی شبہ ہے، الی صور توں ہے بھی آپ کھی نے منع فرمایا ہے، انہیں میں " مزابنہ "اور" محاقلہ" ہے (۱) مزابنہ درخت پر لگے ہوئے پھل کے بدلے ای پھل کے ٹوٹے ہوئے دانوں کے فروخت کرنے کو کہا جا تا ہے، امام بخاری کے الفاظ میں" میں بیع الشمر بالتمر" (۱) ای طرح" کا قلہ" کھیت میں لگے ہوئے دانوں کے بدلہ جوای میں لگے ہوئے دانوں کے بدلہ جوای جنس کے ہوں فروخت کرنے کو کہتے ہیں، امام ترفذی کے الفاظ میں: المحاقلة بیع الزرع بالحنطة (۲) چونکہ کھیت اور ورخت کے باہر کے دانے اور کھی اور درخت میں لگے ورخت کے باہر کے دانے اور کھی اور درخت میں لگے موئے دانے اور کھی اور درخت میں لگے موئے دانے اور کھی اور درخت میں لگے موئے دانے اور کھی کا درخت میں لگے موئے دانے اور کھیت اور درخت میں لگے موئے دانے اور کھی کی دونوں کی جنس ایک بی ہے، اور اس طرح

اندازہ سے خرید وفروخت میں کسی ایک طرف کی بیشی کا امکان ہے، جس سے سود پیدا ہو جائے گا اس لئے آپ ﷺ نے اس منع فرمایا ہے۔

# بيج المضامين والملاقيح

ایام جاہلیت میں بعض عجب دلچسپ قتم کی بیج کے معاملات ہوا کرتے تھے، جن میں بعض کا ذکراو پر ہو چکا ہے، ان ہی میں سے ایک بیزی تھی۔ 'ملقو ح'' کہتے ہیں تولید کے اس مرحلہ کو جب بچہ مال کے پیٹ میں ہوتا ہے، اور ''مضمون' اس ہے بھی جب بچہ مال کے پیٹ میں ہوتا ہے، اور ''مضمون' اس ہے بھی مرحلہ کو، جب'' حیوانی وجو د' مادہ منویہ کی صورت میں نرکی صلب میں رہتا ہے، چنا نچہ نہ صرف مادہ کے حمل، بلکمز کے صلب میں رہتا ہے، چنا نچہ نہ صرف مادہ کے حمل، بلکمز کے صلب میں رہتا ہے، چنا نچہ نے کہ کی بیچ ہوجایا کرتی تھی۔ (۵) میں رہتے والے مادہ سے مکنہ بچہ کی بیچ ہوجایا کرتی تھی۔ (۵) میر موجود کی بیچ ہاطل ہیں، اس لئے کہ میرا یک نامعلوم اور عبر موجود کی بیچ ہادر اسلام نے اس سے منع کردیا ہے۔

بيع حاضرللبادي

'' حاضر'' کے معنی شہری کے اور' بادی'' کے معنی' ویہاتی''
کے ہیں ، رسول اللہ ﷺ نے فر مایا ، شہری ، دیہاتی کے لئے
فروخت نہ کرے ، بلکہ لوگوں کو چھوڑ دو کہ اللہ تعالی ایک کو
وسرے سے رزق عطا فر ما تا ہے، لا یبع حاضر لبادو دعوا
الناس یوزق اللہ بعضہ من بعض (۱) طریقہ بیتھا کہ کوئی
دیہاتی اینا فروختی مال لے کرشم آتا، تا کہ موجودہ قیمت پراس کو

<sup>(</sup>۱) فتح الباري: ٣٦٠/٣، نيز الماحظيهو: عمدة القارى: ١١١١٧

<sup>(</sup>۲) بخاري، عن انس و ابن عمرو ابي سعيد خدري ، باب بيع المزابنه: ۱۵/۲

<sup>(</sup>٣) حوالة سابق

<sup>(</sup>٥) ابو حفص نسفى: طلبة الطلبة ، كتاب البيوع: ١١٠

<sup>(</sup>٣) ترمذي :٢٣٢/١، باب ماجاء في النهي عن المحاقلة والمزابنه

<sup>(</sup>٢) ترمذي ، عن جابر ، باب ماجاء لايبيع حاضر لباد ،٢٣٣٢ فا داويد

فروخت کریں ،شہر کے لوگ اسے ترغیب دیتے کہ اس وقت بازاراترا ہوا ہے، وہ ان کو بیچنے کا مجاز بناوے اور مال ان کے حوالے کردے، تا کہ گرانی بڑھنے کے بعدوہ فروخت کردیں اور اس کوزیادہ منافع حاصل ہوسکے۔

اس صورت کے مروہ ہونے پر تو اتفاق ہے، کیونکہ اس سے اہل شہر کونقصان پہو نچے گا اور مصنوی قلت پیدا ہونے کی وجہ سے گرانی بڑھے گی، لیکن کب مروہ ہے، اس میں اختلاف ہے، احناف کے یہاں اس وقت مروہ ہے جب کہ گرانی کا زمانہ ہواوراہل شہر کواس مال کی ضرورت ہو۔(۱)

امام نووی کے بقول شوافع کے ہاں اس کے ساتھ سیمی موروی ہے کہ وہ شہری اس ممانعت نبوی سے واقف بھی ہو۔ وشہر طان یکون عالمما بالنہی (۲) امام مالک نے اس مدیث کے ظاہر پڑمل کیا ہے، کہ ممانعت صرف ای صورت میں ہے جب کہ دیباتی کا مال حاصل کر کے شہر کا باشدہ فروخت کر ہے، دوسر نے فتہاء کے زدیک ایسے لوگ جومار کٹ کے اتار چڑھاؤ اور سامان کے نرخ کا شعور نہیں رکھتے ہوں سمھوں کو مربودی اورکوئی دیباتی ہی ہولیکن اُن امور سے اچھی طرح واقف اور تج بہ کار ہوتو ان کو ' بادی ' کے شارنیس کی اجادران کا سامان لے کر بیجنے کی اجازت دی ہے۔ (۳) کیا ہے اور اورکوئی دیباتی ہی ہولیکن اُن کیا ہے اوران کا سامان لے کر بیجنے کی اجازت دی ہے۔ (۳) کیا ہے اورکوئی دیبات کے سرمایہ داروں کا مال اس طرح فروخت کرئی دیبات کے سرمایہ داروں کا مال اس طرح فروخت کرئی دیبات کے سرمایہ داروں کا مال اس

ہوجائے گی ، امام مالک کے یہاں فاسد شاری جائے گی اور شوافع اور حنابلہ کا خیال ہے کہ اس بھے کوشم کرنے کا افتیار حاصل ہوگا(م) ابن تیمیہ نے بھی اس مسلم شی احناف کی رائے کی تائید کی ہے۔(۵)

## تكفى جَلَب

بیرونی تجارتی قافلے آئیں اور شہر میں ان کی آمے قبل ہی شہر کے تا جران کا سر مایے خرید لیس ، تا کہ دہ خودان کو فرخت كرين، يصورت درست نبين ب،اس كى ايك وجدتو وه ب جو علامه خطانی نے تکھی ہے، کہ ایسے مواقع برعمو مامقامی تجارد حوکہ د بی سے کام لیتے ہیں ، ان کو بتاتے ہیں کہ قیمتیں اتری ہوئی ہیں ، بازار میں مندا ہےاور مال کی طلب کم ہوگئ ہے ، پھر یہ یقین دلا کر کم قیت میں مال خرید لیتے ہیں اوران کو دھو کہ دے كرخود زياده قيت ميں فروخت كرتے ہيں (١) دوسرےاس عمل سے گرانی برحتی ہے، چندسر ماید دارسا مان خرید کر بازار میں مصنوعی قلت اور کی پیدا کر کے گرانی بڑھا دیتے ہیں ، اس لے رسول اللہ اللہ اللہ اس منع فر مایا ہے، نیز فر مایا کہ اگر اس طرح شهر كے تجار خريد كرليس تب بھى قا فلدكون حاصل موكا کہ اگر وہ محسوس کریں کہ ان کے ساتھ دھوکہ کیا گیا ہے ، تواس معالمه كوروكروي، فصاحب السلعة فيها بالخيار اذا

وردالسوق . (٤)

 <sup>(</sup>r) شرح ابن قیم علی ابی داؤد مع عون المعبود :۳۰۵/۹

<sup>(</sup>۳) فتح البارى:۳۵۳/۳

<sup>(</sup>۲) عون المعبود : ۳۰۱%

<sup>(</sup>١) نيل الاوطار:١٢٣٥

<sup>(</sup>۳) فتح البارى :۳٬۰۰۴

<sup>(</sup>٥) حجة الله البالغه:٢/٠٠/

<sup>(</sup>۷) ترمذي عن ابي هويره ، باب ماجاء في كراهية تلقي البيوع: ٢٣٢/١

چنانچہ جمہور کے نزدیک تو بیمل مطلقاً کروہ ہے ، اور احناف کے نزدیک اس وقت مروہ ہے جب کرالل شہرکواس سے نقصان پہو نچے اور شہر کے تا جروں نے بیرونی قافلوں کو دھو کہ دیا موتا ہم اس طرح مال خرید بی کرایا جائے تو تیج درست موجائے می اور موکددی کی صورت میں سموں کا خیال ہے کہ فروخت کرنے والوں کو پیچ رو کر دینے کاا ختیار ہوگا۔ (۱) خرید وفر وخت کی اس ممنوع صورت کوکہیں ، ' تلقی جلب' ' کہیں' ' تلقی سلع'' اور کہیں ' تلقی رکبان' یا ' 'تلقی تھ'' تے تعبیر کیا گیا ہے۔

بيج كى ممنوع صورتول مين ايك " بخش" يا تنابيش" ہے، حضورا کرم ﷺ نے اس ہے منع فر مایا ہے (۲) بجش سے مرادیہ ہے کدایک محض کوئی سامان لینانہیں جا بتا ، لیکن قیمت بڑھ کر بواتا ہے تا کہ دوسرا گا مک اس کوزیادہ قیت میں خرید کرلے اور دھوکہ کھا جائے (٣) اس صورت میں چونکہ خریدار کے ساتھ دموكددى اورتليس موتى ب،اس لئے آپ الله ناس سے منع فرمایا ، اس کے حرام وگناہ ہونے پر اتفاق ہے ، تاہم اس طرح وہ ناواقف خرید ہی کر لے تو مالکیہ کے نزویک بدیج باطل ہوگی ، مگراہام ابوحنیفہ ، شافعی اوراحمد کے نزدیک تھے تو درست موكى، تا ہم وہ اس دھوكدونى كى وجدے كنهگار موكا\_(٢)

#### في مُزايده (نيلام)

اس سے قریب بیج کی ایک جائز صورت ہے، جس کو محدثین نے''مزایدہ''یا''بیع من بزید'' سے تعبیر کیا ہے، بیدہی طریق تجارت ہے،جس کو ہاری زبان میں "نیلام" یا" ہراج" کہا جاتا ہے، صدیث میں ہے کہ آپ بھے نے ایک ٹاٹ اور پالد کی ڈاک لگائی، ایک صاحب ایک درہم دینے کوتیار ہوئے، آپ ﷺ نے فرمایا: اس سے زیادہ میں کون خرید کرنے کو تیار ہے ؟ دوسرے صاحب نے کہا: میں دودرہم دوں گا،آپ اللے نے یہ ان کودے دیا (ه) امام اوز ائ اور اسحاق نے اس کو صرف مال غنیمت یا میراث کی فروخت میں جائز قرار دیا ہے، ابراہیم کُفیٌّ نے مروہ قرار دیا ہے لیکن جمہور کے نز دیک جائز ہے۔(١)

#### عربان (بيعانه)

''عربان'' یا''ئو' اُون' کی نوعیت وہی ہوتی تھی ،جس کو آج كل بيعانه كهاجاتا ب،اس كى صورت بيب كفريدار قيت کا کچھ حصہ ادا کردے اور وعدہ کرے کہ وہ ادانہ کر سکے تواس کی بررقم سوفت ہوجائے گی،اس میں'' قمار'' (جوا) یائے جانے کی وجها آب الله فاس عضع فرمايا ب (٤)امام الوطيفة، امام ما لک اورامام شافعی کا یمی مسلک ہے، جرت ہے کدامام احمد فی اس صورت کوجائز اور درست رکھا ہے۔ (۸)

(۱) فتح البارى:۳۲/۳/۲۲

(٤) حجة الله البالغه:١٠٠/٢

<sup>(</sup>۲) ترمذي عن ابي هريره ، باب ماجاء في كراهية النجش:١٣٣١

<sup>(</sup>٣) رحمة الامة:١٨٢-١٨٣، باب البيوع المنهى عنها

<sup>(</sup>٣) حوالة سابق

<sup>(</sup>۵) تومذی عن انس بن مالک ، باب ماجاء فی بیع من یزید:۱۲/۱۳/۱م بخاری نے ایک دوسری روایت سے استدلال کیا ہے، باب بیع المزایدہ :۱۲/۲ معر

<sup>(</sup>۲) فتع الباوی :۳۵۲/۲۲

<sup>(</sup>٨) رحمة الامة: ١٨٣

### تع عُرِيْه

حضرت زید بن ثابت در موی ب کدرسول الله وظی این در مین کی اجازت مرحت فرمائی ب،اباس "حریه" کی تشریح میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے ، امام شافعی کے کیال "حریه" کے کیال "حریه" ہے مراد ہے، درخت پر گئے ہوئے کھل کی ٹوٹ میں ہوئے کھل سے انداز آ اور تخمینا کھے ، اور حضرت ابو ہریوہ کھی کی دوایت سے وہ اس کی مقدار متعین کرتے ہیں "پانچ وت" ، لینی میں اسلانو جا رئیس ہے، گر" پانچ وت" کی مقدار شریعت کی طرف سے ہولت اور خصت ہے۔

امام ابوطنید کہتے ہیں کہ دوری سے مرادیہ ہے کہ کی کے باغ میں فقراء آئیں، وہ انہیں ایک در خت دیدے پھر چونکدان کی بار بار آ مدشاق گذرتی ہے، اس لئے کہے کہ تم جھے اس روز روز کے سوال سے معاف رکھو، میں اس کے بدلے پھل تو ڑت وقت اتنا پھل دیدوں گا(۱) — اس طرح یہ ہووہ اسے آئے دن بظاہر چونکہ یہ مقدار اس کے بدلہ میں ہے، جووہ اسے آئے دن دیا کرتا ہے، اس لئے اسے دیج ہے۔

موطا امام ما لک میں حصرت انس کا کی اور ابوداؤد میں این اسحال کی تشریح امام ابو صنیفہ کی رائے کے مطابق ہے، اور بخاری میں حضرت زید بن ثابت کا اور ابوداؤد میں ابو حمد کی مرفوع روایات امام شافعی کے حق میں ہیں، اسی طرح حضرت ابو ہریرہ کا کی مرفوع روایت کہ '' پانچ وسق تک عرب کی

اجازت ب "شوافع کے موافق ہے، کہ 'عربی 'اگر عطیہ ہی کانام موقو مقدار کی تحدید کا کیام عنی ؟ نیز مخلف روایات میں 'عربی' کی اجازت کا عام ممانعت سے استثناء ہے، جس سے جمہور کے مسلک کی طرف رجحان ہوتا ہے (۲)۔

#### بيج شنين ومُعاوَمه

"سدة" اور" عام" كمعنى سال كى بين ، اى سے
"سنين" اور" معاوم" ہے، اس كى صورت بيہ كه اس طرح
تعلى جائے كة" اس سال جو بھی پھل اس درخت بيس آئے" وہ
فر وخت كرتا ہوں ، حفرت جابر بن عبداللہ سے مروى ہے كه
حضور وہ اللہ نے اس بي سے منع فر مایا ہے (۲) اور وجہ ظاہر ہے كہ
بیا یک الى چیز كى بھے ہے جو ابھى معدوم اور تا پید ہے۔

اس سے معلوم ہوا کہ ہمارے زمانہ میں''باغ ،درخت'' اور'' تالاب'' کی جس طرح پیفگی بیع ہو جایا کرتی ہے، وہ جائز نہیں ہے۔ (ثمر کے تحت تفصیل دیمی جائے)

#### تعيينه

" بنج عید" قرض پرنفع حاصل کرنے کا ایک حیلہ ہے۔ اس کی صورت یہ ہے کہ ایک شخص مثلاً کسی سے دس رو پے قرض ماننگے ، قرض دینا گوارانہ ہو، چنانچہ وہ کوئی ایساسا مان جو بازار میں دس رو پے میں ملتا ہو، بارہ رو پے میں فروخت کردے اوروہ طلب کا ترض بازار میں دس رو پے میں فروخت کردے اوروہ طلب کا ترض بازار میں دس رو پے میں فروخت کردے اوروہ طلب کا قرض بازار میں دس رو پے میں فروخت کر مے اپنی مطلوبر قم حاصل کر لے اور بعد کواس سامان

 <sup>(</sup>۱) الفتاوى الهنديه: ۱/۱۰ الباب العشرون في البيوعات المكروهه ، ط: داير بالر

<sup>(</sup>٢) تغميل كے لئے طاحظ بو،عمدہ : االحت ج، بذل المجھود : ٢٣٨٨٣٠

 <sup>(</sup>٣) ابوداؤد عن جابر في بيع السنين ، ترمذي عن جابر .. باب ماجاء في المخابرة والمعاومة :٢٢٥/١

کی قیمت کے طور پر ہارہ روپے با لُغ کو واپس کرے۔ اس طرح بيجية والا دورويه فائده حاصل كرام كا، قرض خواه کی مطلوبرقم فراجم موجائے گی ،اورسودممی بظاہرنہ ہوگا۔(۱) فتہائے احناف کے یہاں پیطریقہ جائز نہیں ، یہی رائے مالكيداورحنابلدكي إوريبي اقربمن الفقد ع،اس ليك كه اگراس کی محلی اجازت دیدی جائے تو چور دروازہ سے رہا کی ایک راہ نکل آئے گی ، نیز شریعت کے اس مشاء پر سے کہ سود کے بجائے ایک دوسرے کورضا کارانہ قرض دینے اور صرف دنیا کے بحائے آخرت کے نفع پر نگاہ رکھنے کا جذبہ اور مزاج پیدا ہو — جوٹ گگے گی ، قاضی ابو پوسٹ نے نہصرف پیر کہ اجازت دیدی ہے، بلکہ اس کے عامل کوستحق اجر قرار دیا ہے، امام شافعی نے بھی کراہت کے ساتھ اجازت دی ہے، تاہم اگر کسی تیسر مے محف کے داسطے سے معاملہ ہوجو بائع سے کسی اور کے لئے خرید کرے اور پھر يا كع اس اصل فخص سے خريد كر لي قو جائز ہے۔(١) خريد وفروخت ميں تنافس

اسلام نے تجارت میں بھی باہمی منافست حسد اور ایسے تقابل سے منع کیا ہے جو اخلاق کی حد سے نکل جائے اور جو انسان کی پڑھتی ہوئی حرص وہوں اور طبع کو ظاہر کرتی ہو، حدیث میں اس طرح کی ایک صورت کو'' بیع علی بیج انہیں' کے لفظ سے تعبیر کیا گیا ہے (۲) جس کے معنی ایک بھائی کی بمری اور فروختگی کے میں ، فتہاء کے مقابلہ دوسرے کے فروخت کرنے اور بیچنے کے ہیں ، فتہاء نے اس کی مختلف صورتیں ذکر کی ہیں ، ابن قدامہ نے'' المغنی''

میں اس کوزیادہ وضاحت کے ساتھ ذکر کیا ہے جس کا خلاصہ اس طرح ہے:

ا - ایک محف نے کسی سے سامان خرید ااور تین دنوں کیلئے غور وفکر کی مہلت لی ،اس درمیان خریدار کے پاس دوسرا مخف آیا کہ بیس اس سے کم قیمت میں بہی چیز دینے کو تیار ہوں ، یااس قیمت میں اس سے بہتر چیز دیتا ہوں ، چنا نچہ خریدار اس معاملہ کو فتم کردے اور اس سے معاملہ کر لے بیصورت بالا تفاق گناہ ہے۔

۲ - ایک فحض نے کسی سے سامان فروخت کیا ، لیکن مزید فوروفکر کیلئے مہلت لے لی ،اس درمیان کوئی اور فحض اس کے پاس جائے کہ وہ اس سامان کی اس سے زیادہ قیمت ادا کرے گا ، اس لئے وہ اُسے نج دے ، چنا نچہ وہ پہلے معاملہ کوئم کر کے اس نے خریدار سے معاملہ کر لے ، یہ صورت بھی بالا تفاق گناہ ہے۔

پہلی صورت کو'' بُھے علی بھے انحیہ'' اور دوسری صورت کو ''شىراء على شىراء اخيه'' کہاجا تاہے۔

۳ - ابھی خرید وفروخت کا معاملہ طے نہ ہوا ہو، لیکن بھاؤ
 کرنے کے درمیان بیچنے والے نے معاملہ پر صراحة
 رضامندی کا اظہار کردیا ہو، اس صورت میں کی تیسرے
 شخص کا خریدی کے لئے پیش کرنا جا ترنہیں۔

۳ - ابھی معاملہ زیرغور ہواور فروخت کنندہ نے نہ رضامندی کا اظہار کیا ہواور نہ عدم رضامندی کا،اب بھی کی اور مخض

<sup>(</sup>۱) كتاب التعريفات :۲۲ الفتاوى الهنديه :۱۰۱/۳ (۲) رحمة الامة :۱۸۳

 <sup>(</sup>٣) بخارى :١٣/٢ باب لايبيع على بيع اخيه و لايسوم على سوم اخيه، ط: مهر، ترمذى:١٣٢١، ط: داويند

كابدا خلت كرنا درست نبيل \_

۵-معالمه ذریخور بوادر فروخت کننده کی طرف سے رضامندی
کا اظہار ہو، کین صراحت نہیں ، ابن قدامہ کا بیان ہے کہ
اس صورت میں تیسر فیض کی طرف سے خریداری کی
پیش کش کو گوفقہاء نے جائز قرار دیا ہے، کین اگراس کوئع
کیا جاتا تو زیادہ بہتر ہوتا: ولوقال بالتحریم هھنا
لکان وجھا حسنا

۷- فروخت کننده نے پہلے خریدار سے معاملت پرعدم رضامندی
کوواضح کردیا ہو، اب بالا جماع دوسر فیض کا اس معاملہ
میں دخیل ہونا اور خریدی کی پیشکش کرنا درست ہوگا۔(۱)
ان چاروں صورتوں کو'' مسوم علی مسوم اخید'' کہتے

ہیں۔تاہم متذکرہ ہر چھ صورت میں اگر اس نے خریداریا فروخت کنندہ سے صاحب معالمہ معالمہ طے کرلے اور پہلے مخص کونظرانداز کردے توبیزیج درست ہوجائے گی۔

### بيع مُصَرَّاة

خرید وفروخت کی ممنوع صور تیں جن کا صدیث میں ذکر ہے میں سے ایک بیج "معراة" ہے،" تصریه" کے معنی جانور کے تقت میں دود ھروک رکھنے کے ہیں ، لوگ جانور کی قیمت برخ مانے کی غرض سے کئی کئی دنوں سے دود ھدو ہے نہیں تھے، تاکہ خریدار دھوکہ کھائے اور زیادہ قیمت اداکر کے جانور خرید کرلے، رسول اللہ وہیگانے اس سے منع فرمایا ہے (۲) مختلف

ردایات میں بیبات منقول ہے کہ اگر اس طرح دھو کہ دیکر جانور فردخت کیا جائے تو خریدار کو اختیار ہے کہ چا ہے تو اس تی کوباتی رکھے یارد کردے اور خریدار نے چند دفوں جانور کے دودھ سے جوفا کہ دا اٹھایا ہے، اس کے عوض ایک صاع (ساڑ سے تین سیر) مجور دیدی جائے، بی امام مالک ، امام شافق ، امام احمد اور احناف میں امام ابو یوسف کی رائے ہے ، امام ابو حنیفہ کے نزد یک فریب خوردہ خریدار کورد کرنے کا اختیار نہیں ، سوائے اس کے کہ بیچنے والا اس معالمہ کوختم کرنے پر راضی ہو جائے (۳) تاہم جھیقہ جب یہ کہ اس مسئلہ میں جمہور کی رائے بی تو ی ہے وار موید بیا ہو دینے کی اور موید بیل جو تاہم جوسعی کی ہے ، احناف نے اس کے مقابلے میں جو رکیس چوسعی کی ہے ، دواس درجہ تو کی السند حدیث کا جواب دینے کی جوسعی کی ہے ، دواس درجہ تو کی السند حدیث کا جواب دینے کی جوسعی کی ہے ، دواس درجہ تو کی السند حدیث کا جواب دینے کی بیس اور نہ کورہ تو کی السند حدیث کا جواب دینے کی بیس جوسعی کی ہے ، دواس درجہ تو کی نظر نہیں آتی ۔ واللہ اعلم

'' تعاطی'' کے معنی ایک دوسرے کو دیدیے کے ہیں، ہیں اور تمام معاملات کے لئے اصلا الفاظ اور جملوں کا جاولہ ہونا چاہے، گر'' ہیے'' میں یہ ہولت بھی دی گئی ہے کہ خریدار اور تاجر اگر عملاً کسی چیز کی خرید وفروخت پر رضا مندی کا اظہار کر دیں اور زبان کا استعال نہ کریں، مثلاً کوئی شخص کسی کو پانچ روپ دیدے اور اس کا قلم لے لے، نیز دونوں اس پر خاموثی اختیار کریں تو '' ہوجائے گی۔۔۔اور سیح قول کے مطابق اہم اور عمدہ اشیاء (نفیس) اور معمولی اشیاء (خسیس) دونوں ہی

 <sup>(</sup>١) معجم الفقه الحنبلي (الخص از: المغنى لابن قدامه): ١٣٥١/ الفظَّ (بيع).

<sup>(</sup>r) بخارى : الاابهاب النهى للبائع أن لايحفل الابل والبقر والغنم

<sup>(</sup>٣) وحمة الامة ١٨٨١ العرف الشذى على سنن الترمذي: ١٨/٣١ مل: ولويتر اوشاد السارى للقسطلالي: ٢٨/٣

میں اس تم کی بھے ہوسکتی ہے۔(۱) تعے جَا کمیہ

تح الوفاء

بیخرید وفروخت کی خاص صورت ہے، جو بعد کے زمانہ میں مروج ہوئی، بچ بالوفاء کی صورت ہے ہے کہ شائا ''الف'' کے ہاتھ ایک ہزاررو پیدیش کو گئی فروخت کر لے اور بیہ بات طے پائے کہ بیچنے والے کے پاس اگرا یک ہزاررو پٹے ہوجا کیں اور وہ بیرقم خریداروہ سامان اسے والی کردیگا، گویا اصل میں مقصد''الف'' کا ایک ہزاررو پیز' ب' سے بطور قرض حاصل کرنا ہے، لیکن اگر بیرقم قرض کے عنوان سے قرض حاصل کرنا ہے، لیکن اگر بیرقم قرض کے عنوان سے حاصل کی جاتی ہے اور اس کے بدلے میں وہ شکی اس کے پاس ماس کی جاتی ہے اور اس کے بدلے میں وہ شکی اس کے پاس ہوتا کیونکہ قرض وہندہ رہن سے نفح نہیں اٹھا سکتا، درنہ بیسود میں ہوتا کیونکہ قرض وہندہ رہن سے نفح نہیں اٹھا سکتا، درنہ بیسود میں شارہوگا، اس لئے اس معاملہ کونچ کے عنوان سے کیا جاتا تھا۔

ای لئے اس معاملہ کو 'بیج بالوفاء' کہا گیا ہے، لیمی ایے خرید وفروخت جس میں خریدار کی طرف سے بید وعدہ ہے کہ جب فروخت کنندہ اسے بیسہ اداکرے گاتو وہ اسے بیشکی واپس کردے گااور اپنے وعدہ کو وفاکر لے گا، علامہ حسکتی نے لکھا ہے کہ شوافع اس کو' رہن معاد' اہل معرا سے' بیج امانت' اور اہل شام' بیج الا طاعة' کہا کرتے ہیں، نیز علامہ شامی نے لکھا ہے کہ بعض فتہاء نے اسے ' بیج جائز' اور بعض نے بیج المعاملة سے بھی تجیر کیا ہے۔

یہ معاملہ بظاہر تو خرید وفروخت کا ہے، لیکن اس خرید و فروخت کے ساتھ یہ شرطگی ہوئی ہے، کہ جب بیچے والاخریدار کو پیسہ والیس کردےگا، تو خریدارے دوبارہ اس کے ہاتھوں وہ سامان فروخت کردےگا، اور اپنے مقصد اور روح کے اعتبار سے بیصورت رہن کی ہے، ان مختلف پہلوؤں کی وجہ نقبہاء کی رائیس بھی مختلف ہیں، بعض حضرات نے لوگوں کے تعامل کودیکھتے ہوئے اس کی اجازت دی ہے، بعض حضرات نے اس کودیکھتے ہوئے اس کی اجازت دی ہے، بعض حضرات نے اس کوکی نقل کو ایک نقل میں ہونے کی وجہ سے نام نہاد خریدار پر اس وعدہ کا پورا کرنا واجب قرار دیا ہے، اور بعض کی رائے ہے کہ بیر بہن ہو اور مال رہن ہونے کی وجہ سے نام نہاد خریدار کواس سے نفع اٹھانا جائز واجب قرار دیا ہے، اور بعض کی رائے ہے کہ بیر بہن ہوائی واجب نہیں ہوگا، علامہ شامی نے فراوی خریدار کواس سے نفع اٹھانا جائز نبیس ہوگا، علامہ شامی نے فراوی خرید کے حوالہ سے لکھا ہے کہ نبیس ہوگا، علامہ شامی نے فراوی خریدار کواس سے نفع اٹھانا جائز نبیس ہوگا، علامہ شامی نے فراوی خرید کے حوالہ سے لکھا ہے کہ نبیس ہوگا، علامہ شامی نے فراوی خریدار کواس کے کوالہ سے لکھا ہے کہ نبیس ہوگا، علامہ شامی نے فراوی خریدار کواس کے کوالہ سے لکھا ہے کہ نبیس ہوگا، علامہ شامی نبیج ہوگا ہوگا ہوگا ہیں اور یکی بات فرائن خریدار کے کہا گئی ہے کہا کو نظر افتیار کیا ہے، اور یکی بات فرائن کی میں کہا گئی ہے۔ (م)

<sup>(</sup>٢) معجم لغة الفقهاء:١٥٨

<sup>(</sup>۱) حوالة سابق: ۱۰۲/۳

<sup>(</sup>٣) الدرالمختار على هامش رد المحتار ١١/٣: العطلب البيع بالتعاطى

<sup>(</sup>٣) مختم از: درمنحتار ورد المحتار: ۵۳٦/٤، بتحقيق، شخاء ال وغيره

راقم الحروف كانقط نظريى ہے كه اس صورت كونا جائز ہونا چاہئے، يربان كے حكم ميں ہے، قرض دينے والا اپنے قرض كى ضانت كے طور براس شى كوا بى تحويل ميں ركھ سكتا ہے يكين اس كى مناسب اجرت ادا كئے بغيراس نفع نہيں اٹھا سكتا، تعامل كى وجہ سے اس كو جائز قرار دينا صحح نظر نہيں آتا، كيونكه مال رئان سے نفع اٹھانا سود كے دائر ہ ميں آتا ہے، اور تعامل كى وجہ سے سود اور محر مات منصوصہ ميں كوئى مخج ائش پيدائيس ہو كتی ۔

## تالاً ب میں مجھلی کی ہیج

خرید وفروخت کا ایک اصول بیجی ہے کہ جو چیز فروخت
کی جائے وہ معالمہ طے ہوتے وقت فروخت کنندہ کی ملکیت اور
قابو میں ہو، ظاہریہ کے سواء قریب قریب تمام ہی فقہاء اس پر
متنق میں، فقہاء حنفیہ میں کا ساقی کا بیان ہے:

منها ان يكون مقدور التسليم عند العقد فان كان معجوز التسليم عنده لا ينعقد وان كان مملوكاله. (١)

ان شرائط میں سے ایک یہ ہے کہ معاملہ طے پاتے وقت مینے کو حوالہ کرنے کی قدرت رکھتا ہو، اگر اس وقت قادر نہ ہو، تو گودہ اس کی ملیت میں ہو پھر بھی بیع منعقد نہ ہوگی۔

ہاں مشائ خنیہ کے یہاں اختلاف صرف اس بات میں ہے کہ اگر معالمہ کرتے وقت سامان کی سپردگی پر قادر نہیں تھا،

لیکن اس مجلس میں قادر ہو گیا تو کیا تھم ہوگا؟ عام مشائخ کے سہال پہلا ایجاب وقبول بے نتیجہ ہوگا،لیکن امام کرخی اور طحاوی کے زریک فریدو فروخت درست ہوگی۔(۲)

علامة قرانی ماکئ نے معالمہ کے درست ہونے کے لئے پانچ شرطیں ذکری ہیں ،ان میں تیسری شرط یہ ہے کہ اس کے حوالہ کرنے پرقادر ہو،ان یکون مقدور اعلی تسلیمه،اور پانچ یں شرط یہ ہے کہ قیمت وسامان پرخریدار اور فروخت کنندہ کی ملیت ہو۔(۲)

یمی کچھ ابواسحاق شیرازی شافعی ادر ابن قدامہ طبلی نے کھھا ہے۔(۲)

## حدیث نبوی کی روشنی میں

مچھلی جو پانی میں موجود ہو، بعض اوقات تواس پر ملیت ہی ا ٹابت نہیں ہوتی اور ملیت ٹابت بھی ہوجائے تو اس کوشکار کئے بغیر حوالہ کرناممکن نہیں ہوتا، اس کیفیت کا نام غرر ہے، سرحسی نے غرر کی تعریف یہ کی ہے:

الغرر مایکون مستور العاقیة . (۵)
غرریه به که جس کاانجام معلوم نه بور
ای غرری صراحت کے ساتھ آپ گانے پانی میں موجود جھلی کی خرید وفروخت کومنع فر مایا ہے ، چنانچ عبداللہ بن مسعود دراوی بین کرارشاد نبوی ہے :

لاتشتروا السمك في الماء فانه غرر. (٢)

<sup>(</sup>۲) · الفقه الاسلامي وادلته:۳۳٠/۳

<sup>(</sup>٣) المهذب مع المجموع: ١٣٧٨ المغنى لابن قدامه ١٣٣٠٣:

<sup>(</sup>٢) منداحه مع فحقيق محداحه شاكر:٥١٩٧

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع:۵/۱۳۲

<sup>(</sup>٣) كتاب الفروق:١٣٠/٣

<sup>(</sup>a) مبسوط:۳۳/۱۹۳

پانی میں موجود مچھلی فروخت نہ کرو کہ بیغرر ہے۔ اس حدیث کے متعلق محدثین کے درمیان ایصال وانقطاع کس اختلاف سے علام هیشمی آوں شیخ اصحب الرح ان الدنائے نہ اس

میں اختلاف ہے، علامہ میٹی اور شیخ احمد عبدالرجمان البنائے نے اس کے موقو ف ہونے کو صیح اور راج قرار دیا ہے۔ (۱)

کیکن غور کیا جائے تو حدیث مرفوع بھی درجہ اعتبار سے کم نہیں ۔

البته اس مرفوع روایت کوشیخ محمد احمد شاکر نے اس لئے ضعیف قر اردیا کہ مسیتب بن رافع تابعی کو ثقد جیں لیکن عبدالله ابن مسعود ﷺ سے ان کی ملاقات ثابت نہیں ، لہذا حدیث کی سند میں انقطاع ہے۔ (۲)

لیکن ظاہر ہے کہ بیاعتراض ان ہی محدثین کی رائے پر ہوسکتا ہے، جو مراسل تابعی کو جمت خیال نہیں کرتے، حنیہ، مالکیہ اورا کثر متقدین کے زدیک مراسل ثقات معتر ہے،اس لئے بیحد یہ بھی مقبول ہے،اورحسن سے کم درجہنیں۔

فقهاء كى رائيس

اس اصول اورحدیث کی روشی میں مچھلی کی خرید وفروخت کی ممانعت پر قریب قریب ا نفاق ہے، ای لئے ابن قدامہ نے کھا ہے کہ اس میں کوئی اختلاف رائے نظر نہیں آتا، لا نعلم له مخالفا لما ذکر نا من الحدیث . (۲)

البتدامام ابولوسف في عضرت عمر بن عبدالعزير ساس

کی اجازت نقل کی ہے اور اس کو'' طبس'' سے موسوم کیا ہے (م) اس طرح اصحاب طوا ہر کے ترجمان علامہ ابن حز م نے بھی اس کی اجازت دی ہے۔(۵)

فقهاء مالکید نے نہرادر تالاب میں مجھلی کی خرید وفر وخت کو مطلقاً منع کیا ہے (۱) امام مالک نے اس بابت خود صراحت فرمایا ہے، لاخیر فید. (۷)

شوافع کا خیال ہے کہ اگر تالاب اتنا چھوٹا ہو کہ بلامشقت تالاب سے مجھلی کا نکالناممکن ہوتو ہے صحیح ہے، بشر طیکہ پانی اتنا صاف ہو کہ مجھلی نظر آئے ،اور اگر تالاب بروا ہو، بلامشقت مجھلی کا نکالناممکن نہ ہو، تو اس سلسلہ میں دوقول ہیں ،اور زیادہ صحیح قول عدم جواز کا ہے۔(۸)

حنابلہ کے نزدیک تین شرطوں کے ساتھ خرید وفروخت جائز ہے، اول تالا بملوکہ ہو، دوسرے: پانی اتناصاف ہوکہ محیلی نظر آتی ہو، تیسرے: ان محیلیوں کا شکار کرنا اوران کا روک رکھنامکن ہو (۹) شرف الدین مقدی نے ای کوالا قناع میں مزید واضح کیا ہے۔ (۱۰)

حفيه كانقط نظر

حفیہ کے یہاں اس مسئلہ میں تفصیل میہ ہے کہ مچھلی کے مالک ہونے کی تین صورتیں ہیں:

۱- کسی نے مچھلی ہی کے لئے تالاب کھدوایا موادراس میں مچھل

(۲) حاشينجم احمد شاكر على المسند : ۵ ر ۲۳۹

(٣) كتاب الخراج: ٨٤

(۲) الثمرالداني: ۲۲۸

(۸) شوح المهذب: ۸/۲۲-۱۲۲

(١٠) ويكفئ:الإقداع:٢١٦٢

(۱) مجمع الزوالد: ۸۰/۳

(٣) المغنى :١٢٣/٣

(۵) المحلى: ۲۳۹/۸

(4) المدونة الكبرى:٢١٨/٣

(٩) المغنى:١٣٢/٣

المحمق ہو۔

۲ - مچھلی کے لئے زمین تو نہ کھدوائی گئی ہوئیکن پانی کے ساتھ ساتھ مچھلی آنے کے بعدوالیسی کاراستہ بند کردیا گیا ہو۔

۳- خوداس نے پانی میں محصلیاں ڈالی ہوں تا کہان کی افزائش ہو۔ ہوں تا کہان کی افزائش ہو۔ ہو۔ ان ہر سہ صورتوں میں اس وقت محصلی کو مقدور انتسلیم تصور کیا جائے کہ بلا شکار محصلی کا حصول ممکن ہو، الاحیلة (۱)

ای تھم میں نہر اور سمندر وغیرہ بھی ہے (۲) امام ابو یوسف نے مختبان جھاڑیوں (آجام) میں موجود مجھلیوں کی خرید و فروخت کی اجازت اس وقت دی ہے کہ شکار کے بغیر محض ہاتھ سے مجھلیوں کا کیڑ لیناممکن ہو (۳) مجھلی کی خرید وفروخت کی بابت نہ کورہ بالا تفصیل کی روشنی میں بیا حکام ہوں گے۔ مرکاری تالا ب کا اجارہ

ا- سرکاری تالاب یا ندی نالوں کی مجھلیوں کی خرید و فروخت
درست نہیں، البتہ بچھ عرصہ کے لئے سرکار الی زمین کا
بندو بست کرتی ہے تو اس کو بچے کے بجائے اجارہ تصور کرنا
چاہئے، فقہاء شوافع کے بہاں اس سلسلہ میں تفصیل ہے
کہ اگر پانی میں موجود مجھلی کے شکار کے لئے اجارہ کا
معالمہ طے کریں تو جا تزنہیں، کیوں کہ اجارہ سے اشیاء کا
نفع حاصل کیا جاتا ہے، نہ کہ خود اشیاء، اور اگر زمین اس
لئے کرا یہ برلی کہ اس میں یانی روکیں تا کہ مجھلیاں جمع

ہوں اور ان کا نیکار کرسکیس تو مفتی برقول کے مطابق اس کا کرایہ پرلین دین درست ہے۔ (م)

فقہا احناف کا رجمان اس مسله میں عدم جواز کا ہے، کیوں کہ اجارہ سے عین شک کا ما لک نہیں ہوا جاتا بلکہ نفع کا ما لک ہوا جاتا ہیکہ نفع کا ما لک ہوا جاتا ہے، کیکن امام ابو یوسف نے کتاب الخراج میں ابوالزناد '' بحیرہ'' (جھیل) کی بابت جس میں محیلیاں جمع ہوجاتی تھیں،ان کے دریا فت کرنے پر حفزت عمر منظان نے اس کی اجازت دی، اس طرح حضرت عمر بن عبدالعزیز سے نے اس کی اجازت دی، اس طرح حضرت عمر بن عبدالعزیز سے دسید آجام' (جھاڑی) کی بیع کا جواز منقول ہے۔

ای روشی میں ابن جمیم مصری نے بیرائے قائم کی کہ بیت المال اور وقف کی اراضی کا اس مقصد کے لئے اجارہ پر لینا درست ہے ، دوسری اراضی کا نہیں (۵) گو ایضاح میں اس کو ناجائز قرار دیا گیا ہے، اور نہر وغیرہ میں ' ایضا ح' کی روایت کو ترجح دیا ہے۔ (۱)

فقہاء حنابلہ نے بھی تالاب کے اجارہ کو درست قرار دیتے ہوئے لکھا ہے کہ جومجھلیاں اس میں آجا کیں کرایہ دار اس کا مالک ہوگا۔ (۷)

مالکیہ کے ہاں اس بابت صریحاً گفتگو نہ مل سکی تاہم انہوں نے بھی اجارہ کے اصول میں یہ بات ذکر کی ہے کہ اجارہ خود عین کے لین وین کوشامل نہیں ہوسکتا (۸) لیکن علامہ صاویؒ نے اس اُصول ہے دوصور توں کوشتش کیا ہے۔

<sup>(</sup>٢) و كمين البحر الوائق : ٢ / ٢٢

<sup>(</sup>٣) شرح مهذب:٢٨٥/٩

<sup>(</sup>١) منحة الخالق على هامش البحر: ٢٣/١

<sup>(</sup>٨) الشرح الصغير: ١٠/٣:

<sup>(</sup>۱) ردالمحتار:۵/۱۲

<sup>(</sup>٣) حوالة سابق

<sup>(</sup>۵) البحر الرائق:۲/۳۷

<sup>(</sup>۷) المغنى:۱۳۳/۲

ا-الیی زمین اجارہ پر لی جاسکتی ہے،جس میں کنواں یا چشمہ ہوتا کہ
اس کا پانی حاصل کیا جائے اور ظاہر ہے کہ پانی عین ہے۔
ع - بحری کرایہ پر لی جاسکتی ہے کہ اس کا دودھ لیا جائے اور
دودھ بھی عین ہے۔(۱)

ان نداہب کا خلاصہ یہ ہے کہ شوافع اور حنابلہ کے نزدیک مجھلی کے حصول کیلئے تالاب وغیرہ کا اجارہ درست ہے، مالکیہ کے نزدیک اصولاً جائز نہیں تاہم بعض متنشیات موجود ہیں، حنفیہ کے نزدیک بھی قول مشہور کے مطابق اس کی مخبائش نہیں تاہم سرکاری املاک کی حد تک بعض فقہاء نے اس کی اجازت دی ہے۔

اس سلسلہ میں وہ بات قابل غور ہے جو منابلہ وشوافع نے کہی ہے کہ اگر کسی آبی خطہ میں موجود مجھلیوں کے زیرے ڈال کر مجھلیوں کی افزائش کر ہے یا اس میں باہر سے پانی لانے کی مذہبیر کرے یا رواں پانی کے ایک حصہ میں مجھلی آنے کے بعد اس کے روکنے کا انظام کیا جائے تا کہ ان کے ساتھ مجھلیاں آس کے روکنے کا انظام کیا جائے تا کہ ان کے ساتھ مجھلیوں کا اجارہ نہیں بلکہ خطۂ زمین کا اجارہ درست ہے ، کیوں کہ یہ مجھلیوں کا اجارہ نہیں کرایہ پر حاصل کیا گیا ہواوراس کے ذریعہ مجھلیوں کا شکار کیا جاتا ہو ہو جس کو ہوجسیا کہ ام نو وگ اورائن قدام آنے صراحت کی ہے۔ (۱) احتاف نے جس قاعدہ کی بناء پر مجھلیوں کے اجارہ کو ناجائز کہا ہے وہ اس صورت میں موجود نہیں ہے ، اور سرکاری تالاب کے اجارہ وہونے کی ایک نظیر خود فقہ خفی میں موجود ہے ،

نص میں بھی تج سمک کی ممانعت ہے نہ کہ اس آبی خطہ کے اجارہ کی جس میں مجھلیوں کی افزائش کی جائے ، البذا: اگر تالاب، ندی نالے اور نہر کے کسی حصہ میں موجود مجھلی خرید کی جائے تو جائز نہیں ، اور اگر اس حصہ کو متعین مدت کے لئے کرایہ پر لیا جائے تا کہ اس میں مجھلی کے انڈے ڈال کر مجھلی کی افزائش کی جائے میں آنے جیسا کہ آجکل رواج ہے ، یا برسات وسیلاب وغیرہ میں آنے والے یانی کوروک کریا کسی اور راستہ سے یانی لاکر مجھلی حاصل کی جائے تو یہ اجارہ ہے اور اس طرح اجارہ پر لینا اور دینا کہ میں استہ سے بانی لاکر مجھلی حاصل کی جائے تو یہ اجارہ ہے اور اس طرح اجارہ پر لینا اور دینا

## يهمعامله باطل بيافاسد؟

ندکورہ تفصیل سے واضح ہے کہ اجارہ کا معاملہ درست ہے البتہ تالاب و نہر میں موجود کھیلیوں کوفر وخت کرنا مقصود ہوتو جائز نہیں، اب سوال یہ ہے کہ جن لوگوں نے اس طریقہ پر مچھل حاصل کی ہو، دوسروں کا ان سے ان مچھلیوں کوفر ید نا جائز ہوگا یا نہیں؟ یہ اس بات پر موقوف ہے کہ یہ بڑے فاسد ہے یاباطل؟ کہ اگر بچے باطل ہوا ورفر یدارمسلمان ہوتو دوسروں کا اس سے فرید نا جائز نہیں کیوں کہ بچے باطل میں قبضہ کے باوجود ملکیت ٹابت نہیں ہوتی (۳) اور اگر فریدار غیرمسلم ہوتو اس سے فرید نے کی منجانش ہے، کیوں کہ حنفیہ کے یہاں کفارتھم دنیوی میں مخاطب بالفروع نہیں ہیں۔

آگریے نے فاسد ہو قبضہ کے بعد دوسروں کا اس سے خریدنا درست ہوگا(م) مشاک کے یہاں اس سلسلے میں اختلاف

(٣) البحرالرائق:٢٩/١

<sup>(</sup>۴) شرح مهذب:۱۳۲۸۵/۹المغنی لابن قدامه:۱۳۲۳/۳۱

<sup>(</sup>٣) الهدايه مع الفتح:٢٠١٧ (٣)

<sup>(</sup>١) حوالة سابق

ہے کہ پانی میں موجود مچھلی کی بیع کس زمرہ میں آتی ہے؟ ظاہر روایت بیع کے باطل ہونے کی ہے، لیکن امام محمد کی ایک روایت کے مطابق امام صاحب کے نزد کی سیر بیع فاسد ہے۔

ان دونوں آراء میں ہمیں ترجیح کے لئے باطل وفاسد کی اصطلاح کی طرف رجوع کرناچا ہے۔۔۔۔عام طور پرفقہاء نے بی باطل وفاسد کی مہم تعریف کی ہے کہ جو بیجے اصل کے اعتبار سے ہی مشروع ودرست نہ ہو وہ باطل ہے اور جو کسی خارجی وصف کی وجہ سے نادرست ہووہ فاسد ہے، لیکن شای نے اپنے خات خات خات خات خاص کے مطابق اس عقدہ کو بھی صل کیا ہے، وہ فرماتے ہیں کہ جو با تیں تیجے کے رکن یا محل میں خلل پیدا کردیں وہ بیجے کو باعل کردیتی ہیں۔(۱)

مویا تج باطل وہ ہے جس میں ایجاب وقبول ہی درست نہ مویا ایسی چیز کی تھے کی جائے جس میں کل بھے ہونے کی صلاحیت ہی نہ ہو، واضح رہے کم کل بھے وہی چیز بن سکتی ہے جو کسی بھی نہ ہب آسانی میں مال تعلیم کی گئی ہو، البندا مردار،خون، اور آزاد آدی کی تھے باطل ہوگی کیوں کہ کسی آسانی فد ہب میں سے مال نہیں، البندا محل تھے بننے کی صلاحیت اس میں موجود نہیں اور غلام وشراب کی ایک دوسرے کے وض بھے فاسد ہوگی، کیوں کہ ان میں سے ہرا کیک کو دوسرے کے مقابلہ قیمت کا درجہ دینا ممکن ہے، کیکن اگر مراب اور درہم کی ایک دوسرے کے وض بھے باطل ہے، مثلاً ،شراب اور درہم کی ایک دوسرے کے وض بھے اس

اس اصول کی روشنی میں ان لوگوں کی بات زیادہ درست

معلوم ہوتی ہے جن کے نزدیک بیر بیج فاسد ہے، کیوں کہاس عقد کے ایجاب و قبول میں کوئی خلل نہیں ، معقود کا کسی دین ساوی میں مال تسلیم کیا جانا تو بہت فروتر ہے شاید کوئی دین ساوی نہیں جس نے مجھلی کو مال شار نہ کیا ہو'' مقدور التسلیم '' نہ ہونا ہج سے متعلق ایک خارجی وصف ہے یہی وجہ ہے کہ امام کرخی اور ابن ہمام نے ای کوتر جج دیا ہے۔ (۳)

اس لئے خریداراول سے دوسر ملے گوں کااس مچھلی کو خرید کرنا جائز اور درست ہوگا۔

# شخص تالاب کی مجھلیوں کی خرید وفروخت

سرکاری تالاب وغیرہ میں تو بعض فقہاء کے یہاں مچھلی کی خرید وفروخت کی بابت کسی قدر رعایت بھی ہے گو وہ بھی قول مرجوح ہے لیکن شخصی حوض و تالاب کی بابت کوئی افتاتا ونہیں، اس لئے تالاب وغیرہ میں موجود مچھلیوں کو نکالے بغیر خریدنا، بچنادرست نہیں، ہاں اگر مچھلیاں اس قدر کثیر تعداد میں ہوں کہ ان کے حصول میں شکار کی حاجت نہ ہوتو اس کا خریدنا اور بیچنا درست ہوگا۔

البتہ تالاب ایک مقررہ مدت کیلئے کرایہ پر دیا جائے کہ کرایہ داراس میں مچھلیوں کے انڈے وغیرہ ڈال کر مچھلیوں کی افزائش کر سے توالیا کرنا جائز ہے۔

حوض يا تالاب مين ازخود مجيليان آجا كين

حوض یا تالاب میں بنجی ملیت کا ہویا عوامی ملیت کا اس میں جومحیلیاں یالے بغیر بارش وغیرہ کی وجہ سے از خود آگئی

<sup>(</sup>٢) حوالة سابق

<sup>(</sup>۱) رد المحتار: ۱۱۲/۳۱۱

<sup>(</sup>٣) فتح القدير:٢٢٢/١

ہوں، انہیں کسی کے ہاتھ فروخت کرنایا اس حوض یا تالاب کو کسی خاص مدت کیلئے ٹھیکہ پراس طور پردینا کہ ٹھیکہ لینے والے ہی کو مجھیلیوں کے شکار کرنے کا اور اس سے فائدہ حاصل کرنے کا افتیار ہو، اس وقت سیح ہوگا جب کہ ما لک اراضی نے خاص اس مقصد کے لئے تالا ب بنایا ہو، یا کم از کم مجھیلیوں کے آنے کے بعد ان کی واپسی کا راستہ مسدود کردیا ہو، اور مقد ورائسلیم لینی سیردگی پر قادر ہونے کے لئے ضروری ہے کہ مجھیلیاں اس کثیر مقدار میں ہوں کہ جال وغیرہ استعال کئے بغیر ادنی مشقت سے مجھیلیاں حاصل کی جاسکتی ہوں۔

الحاصل اگرید دونوں شرطیں پائی جاتی ہوں تو ان کا فروخت کرنا درست ہے در نہیں۔وہاللہ اعلم بالصواب۔(۱)

## درخت پر لگے ہوئے بچلوں کی بیع

جب تک کھل ظاہر نہ ہو جائے اس وقت تک بالا تفاق
اس کی بچے درست نہیں (۲) اس لئے ہمارے یہاں قبل از وقت
باغ فروخت کرنے کا جورواج ہے، وہ درست نہیں اور'' بچے
سنین'' کے تحت اس سلسلہ میں حضور کھی کی مما نعت گذر چکی ہے
البتہ جب کھل ظاہر ہو جائے اور ابھی نا پختہ اور ابتدائی حالت
میں ہوتو اس کی بچے درست ہے، گراس میں بھی اگر خریدار بی قید
لگا وے کہ کھل کھنے تک درخت پر بی لگنے رہا دیا جائے تو '' بچے
فاسد'' ہو جائے گی ، ہاں البتہ اگر معاملہ کے وقت الی کوئی شرط
فاسد'' ہو جائے گی ، ہاں البتہ اگر معاملہ کے وقت الی کوئی شرط
ختھی ،گر مائع بعد کو بہ طور خود ماخر بدار کی گذارش براس کومنظور کر

لے تو درست ہوگا، گر ظاہر ہے کہ بائع کی طرف سے بیدعایت ''اخلاقی''نوعیت کی ہوگی، قانو ٹاوہ اس کا پابند نہ ہوگا۔

لیکن چونکه اس قتم کی '' اخلاقی رعایت'' کافی نہیں ، اس
لئے کہ کسی وقت بھی بائع کے انکار کی وجہ سے خریدار کو ناپختہ اور
بیکار حالت میں پھل واپس لینا ہوگا ، دوسری طرف مسلمانوں
میں اس کے بڑھتے ہوئے تعامل کی وجہ سے بعض فقہاء نے اس
کی اجازت بھی دی ہے ، جس میں ممس الائمہ حلوائی بھی ہیں ،
علامہ ابن عابدین شامی کا بھی اسی طرف رجان ہے ، اور انہوں
نے بہت خوب لکھا ہے ، کہ اگر اس زمانہ میں حرام بھلوں کا کھانا لازم
جائے تو ہمارے ملک شام و ومشق میں حرام بھلوں کا کھانا لازم
جائے تو ہمارے ملک شام و ومشق میں حرام بھلوں کا کھانا لازم
لاتباع الا کلدالک (۳) اس لئے زیادہ صحیح بات سے کہ اس
طرح کی بچے درست ہونی چاہئے اور ہماری زمانہ میں اس کی
اجازت دی جانی چاہئے۔

(تنصيل ' ثمر' ميں ديكھى جائے)

نوٹوں پریٹہ لینا

فی زمانہ ایک رواج سا ہوگیا ہے کہ بعض روپیہ اور بڑی رقوم کی ریزگاری دینے کے لئے تاجراس پر کچھ پیمے ببطور' بھ'' اور'' نفع'' لے لیتے ہیں ، یہ بالکل جائز نہیں ، بلکہ کھلا ہوا سود'' ہے، اور بخت گناہ کی بات ہے ۔۔ اس لئے کہ اس کی حیثیت ''مثن کی بیچ بعوض مثن' کی ہے ، جے اصطلاح فقہ میں'' بیچ

#### www.KitaboSunnat.com

<sup>(</sup>۱) نتالاب میں مجھلی کی خرید وفروخت ہے متعلق بیچریراقم الحروف کی تالیف' اسلام اور جدید معاشی مسائل' میں شامل مقالہ کی تلخیص ہے جومولوی محمر مجتبی حسن قاسی سلمہ (متعلم شعیۂ فقہ المعہدالعالی الاسلامی حیدرآباد)نے کی ہے۔

<sup>(</sup>٢) باب البيع الفاسد، مطبوع: كمتبرهانويّ ديوبند

<sup>(</sup>r) رد المحتار:۳۸/۳-۲۹

صرف' سے تعبیر کیا جاتا ہے اور کے صرف میں طرفین میں سے ایک کی طرف سے زیادتی (تفاضل) حرام ہے۔(۱) فرضی بیج

فرضی بیخ کو ایج تلجیہ کہتے ہیں ۔۔۔ اس ہے مرادیہ ہے
کہ حقیقت میں تو بیج نہ ہو، گرکسی مصلحت کے پیش نظریہ ظاہر کیا
جائے کہ میں فلاں سامان اس محف ہے فروخت کررہا ہوں یا یہ
کہ در پر دہ تو قیمت کم ہواور بظاہر مصلحتا قیمت زیادہ بتائی جائے،
ام محمر ؓ کے یہاں یہ بیج باطل ہوگی اور امام ابوصنیفہ ؓ کے یہاں
طرفین کی اجازت پر موقوف رہے گی ، اگر طرفین نے اس
ظاہری اور نمائش بیج کو باتی رکھا تو بیچ ہو جائے گی ور نہ کالعدم
ہوگی۔ (۲)

### قضدسے پہلے تع کا مسکلہ

خرید وفروخت اور تجارت کے سلسلہ میں اسلام نے جو احکام دئے ہیں ان میں سے ایک اہم مسئلہ یہ ہے کہ کسی چیز پر بعضہ کے بعد ہی اس کوفروخت کیا جائے ،کسی چیز کے خرید کرنے کے بعد جب تک خریدار اس برعملاً قبضہ حاصل نہ کرلے ، اس کے لئے جائز نہیں کہ ابھی وہ اسے فروخت کردے۔

چنانچ حضرت عبدالله ابن عباس ظلفه سروایت ب:
ان رسول الله صلى الله عليه وسلم نهى ان
يبيع الرجل طعاماً حتى يستوفيه الخ . (٣)
رسول الله صلى الله عليه وسلم في اس بات سے
منع فر مايا كرآ دى كھانے كى چيز لينے سے پہلے

ای کوبعض روایتوں میں اس طرح تعبیر کیا گیا ہے کہ کسی چیز کو بیجنااس وقت درست نہیں ، جب تک کهاس میں دویانہ جاری نه ہوجائے ، لینی ایک پہانہ بیچنے والے کا اور دوسرا پیانہ قبضہ کے بعدخریدار کا ، بعض روایات میں مطلقا کسی بھی چیز کوخرید کرنے کے بعد قبضہ کئے بغیر بیچنے کی ممانعت دارد ہوئی ہے، منداحمہ میں تھیم بن حزام ﷺ نے قرایا ہیا ہے کہ آپ ﷺ نے فرمایا: جب تو کوئی چیز خرید کرتواس وقت تک نه فروخت کرے، جب تك كداس ير قبضه نه كرلے، اس مضمون كى روايت صحاح سته ميں ے اکثر میں عبداللہ بن عباس نظانہ سے قل کی گئی ہے۔ (م) روایات میں اس اختلاف الفاظ کی وجہ سے فقہاء کے ورمیان بھی اس مسلہ میں اختلاف ہے، امام شافعی نے اس مدیث کو پیش نظرر کھا ہے جس میں مطلقا بنفہ سے پہلے بیجنے کی ممانعت ب،اس لئے ان كزردكك كوئى بھى شى جا ہے كھانے کی ہو، پاکسی اورغرض کی ،منقولہ ہو یاغیرمنقولہ، پر جب تک قبضہ نه کرلیا جائے اس کو بیجنا درست نہیں ،سفیان توری اور صحابہ میں حفرت عبدالله بن عباس فظينه اورجابر بن عبدالله فظين جيسے بلند یا بیا ہل علم کی طرف بھی یہی رائے منسوب کی گئی ہے: وأما الشافعي فإن القبض عنده شرط في كل بيع وبه قال الثوري وهو مروي عن جابر بن عبد الله و ابن عباس . (۵) امام ما لک کی نظران روایات پر ہے، جن میں خصوصیت

فروخت کردے۔

<sup>(</sup>r) الفتاوي الهنديه : ١٠١٠هـ الماء والويند، درعلي هامش الرد: ٢٣٦/٣

<sup>(</sup>٣) سبل السلام: ٨٠٨/٣

<sup>(</sup>۱) قدروی:۵۸

<sup>(</sup>۳) بخاری:۱/۲۸۱

<sup>(</sup>۵) بذل المجهود ۲۸۳/۳

ے کھانے ہے متعلق اشیاء میں قصد ہے پہلے بیچنے کومنع کیا گیا ہے، اس لئے ان کے نزدیک صرف خوردنی اشیاء کی قصنہ ہے پہلے خرید وفر وخت ممنوع ہے، خوردنی اشیاء بھی اگر پیانہ ہے خرید کی گئی ہوں بلکہ بلاتعیین مقدار مجموعہ (جزافا) خرید کیا گیا ہو تو ان کو بھی قصنہ ہے پہلے فروخت کیا جاسکتا ہے۔(۱) امام احمد ہے مختلف را کیں مروی ہیں، لیکن قول مشہور ہے ہے کہ خوردنی اشیاء میں مطلقا قبضہ ہے پہلے خرید وفروخت جا تزنہیں، اور غیر خوردنی اشیاء میں مطلقا جائز ہے، (۲) ناپ اور تول کر بیجی جانے والی چیزوں کو قبضے سے پہلے فروخت نہیں کیا جاسکتا، البتہ جو والی چیزوں کو قبضے سے پہلے فروخت نہیں کیا جاسکتا، البتہ جو کیزیں تولی نہ جاتی ہوں اور پیانہ سے ناپ کرنہ بیجی جاتی ہوں اُن کو قبضہ کرنے سے پہلے بیچنا درست ہے۔

امام ابوصنیفہ کے نزدیک منقول اور غیر منقول میں فرق کیا گیا ہے، اموال غیر منقولہ کو قبضہ سے پہلے فروخت کرنا درست ہیں، (۳) ہے، اور منقولہ کو قبضہ سے پہلے فروخت کرنا درست نہیں، (۳) حضرت الامام کی نظر دراصل مسکلہ کی''روح'' اوراس کی تشریعی حکمت پر ہے، قبضہ سے پہلے کی چیز کوفروخت کرنے کی ممانعت کی اصل وجہ یہ ہے کہ جو چیز قبضہ میں آئی ہی نہ ہو وہ اس اندیشہ وشبہ سے ضالی نہیں کہ شاید قبضہ میں آئی نہی نہ ہو وہ اس اندیشہ اس فحض نے جس دوسر فیض کے ہاتھ اس کوفروخت کیا ہوگا، اس مصلحت کوسا منے رکھتے ہوئے آپ وہ اس فور کے آپ وہ کیا۔

نے اڑتے پرندے، دریا میں تیرتی مجھلیوں اور مفرور جانوروں
کوفروخت کرنے ہے منع فرمایا کہ ان کا حاصل ہونا، قبضہ میں آنا
اور پھر خریدار کے حوالہ کرنا بجائے خود مشکوک ومشتبہ ہے،
حضرت شاہ ولی اللہ دہلوگ نے اسی مصلحت کی طرف ان الفاظ
میں اشارہ کیا ہے:

فانه مظنة ان يكون قضية في قضية أو يحصل غرر وتخبيب. (٣)

اب فقہاء احناف نے کہا کہ شریعت کا منشاء چونکہ عقد کو ٹوٹنے کے خطرہ سے بچانا ہے تا کہ فریدار دھوکہ نہ کھائے ، پس منقولہ اشیاء میں دھوکہ کی گنجائش ہے ، کیوں کی ممکن ہے کہ جس وقت وہ چیز خرید کی گئی تھی موجود ہو گر بعد کوضائع ہوجائے ، لہذا ان کو قبضہ سے پہلے بیچنا درست نہیں ہوگا ، اس کے برخلاف غیر منقول اشیاء جیسے زمین ، درخت ، مکان وغیرہ ، کہ یہ ایس چیزیں نہیں ، کہ اس طرح ضائع ہوجا ئیں ، اس لئے ان کو قبضہ کے بغیر نہیں ، کہ اس طرح ضائع ہوجا ئیں ، اس لئے ان کو قبضہ کے بغیر بھی فروخت کردینے میں مضا نقہ نہیں ، علامہ ابن ہما مُ اس مسئلہ بردوشی ڈالے ہوئے حریفر ماتے ہیں :

الحديث الذي استدل به (معلول به) اي بغرر الانفساخ والدليل عليه ان تصرف الذي لا يمتنع الغرر نافذ في البيع قبل القبض وهو العتق والتزوج عليه .(۵)

 <sup>(1)</sup> عون المعبود: ٣٨٣٩، المدونة الكبرى: ١٣٣/١١الثمر الداني: ١٩٩١، بداية المجتهد: ١٣٣/٢

<sup>(</sup>۲) المغنى:۳/۸۸

 <sup>(</sup>٣) وكين : البحو الوائق :١٩/١١/١٠ الشرح ابن قيم على ابى داؤد مع العون: ٣٨٢/٩

<sup>(</sup>٣) حجة الله البالغه ، البيوع المنهى عنها (٥) فتح القدير ٢٠٨٠١:

نص اس علت كے ساتھ معلول ہے كداس ميں شع بي كا انديشہ ہے اور اس كى دليل بيہ ہے كہ جو تصرف ايے انديشے كے باوجود درست ہوجاتا ہے، وہ قبضہ سے پہلے ہمی مجیج میں نافذ ہوجاتا ہے، جيسے آزادكى اور نكاح۔

فقہاء احناف کے مسلک کی تفصیل اس طرح ہے کہ غیر منقول اشیاء میں تو بھند سے پہلے ہی ہرطرح کا تصرف درست ہے ، البتہ جومنقول اشیاء ہوں ان میں تصرف کی اجازت کے متعلق اختلاف ہے ، کچھ تصرف ایسے ہیں کہ جن میں مقررہ عوض ضائع ہو جائے تو بھی اس کا حکم باتی رہتا ہے ، مثلاً مہریا بدل خلع (۱) کہ اگر کسی متعین چیز کو مہر مقرر کیا جائے یا شو ہر کسی متعین چیز کو بدل خلع بنائے اور اتفاق سے وہ ضائع ہوجائے تو متعین مہر کا لعدم نہ ہوگا ، ایسی چیز ہیں اگر منقول بھی ہوں اس سے متعین مہر کا لعدم نہ ہوگا ، ایسی چیز ہیں اگر منقول بھی ہوں تو قبضہ سے پہلے ان میں ہر طرح کا تصرف درست ہوگا ، اس کو بیچنا ، کسی اور کو بہہ کرنا اور کر ایم پر دینا جائز ہوگا۔

وما لاينفسخ بهلاك العوض فالتصرف فيه قبل القبض جائز كالمهر يجوز بيعه وهبته وإجارته قبل قبضه (r)

خریدوفروخت کامعالمدان تصرفات میں ہے، کہ جس کوسودے(مبع) کی حیثیت ہے متعین کیا گیا ہواگروہ ضائع ہو جائے تو بیمعالمہ ہی فنخ اور کا لعدم ہوجاتا ہے، امام ابوضیفہ کے ہاں اس میں قبضہ سے پہلے کی قسم کا تصرف جائز نہیں، نہاس کو بیچنا، نہ کرایہ پرلگانا، نہ بہہ کرنا اور نہ صدقہ کرنا، امام محمد کا خیال

ے کہ بہوصدقہ تو درست ہے، البتہ فروخت کرنا اور کرایہ پر لگانا درست نہیں، فان محمدا یجیز الهبه والصدقة فیه قبل القبض. (۲) البتہ اس پر سموں کا اتفاق ہے، کہ قبضہ سے پہلے ہی اگر متوفی نے اس شکی ہیں وصیت کردی تھی تو وصیت تابل نفاذ ہوگی و لو اوصی به قبل القبض شم مات صحت الوصیة بالاجماع (۲)

'' مالاینفسخ '' میں' 'ما'' سے مرادعقد ہے ، خلاصہ بیہ ہوتاان ہے کہ ہروہ عقد جوعوض کے ہلاک ہونے سے شخ نہیں ہوتاان میں تصرفات قبل القبض جائز نہیں۔

قبضہ سے پہلے کی شکی کوفروخت کرنے کے سلسلہ میں سے اصولی احکام ہیں ، ہمارے زبانہ میں خرید وفروخت کی بہت ی الی صور تیں مروج ہیں ، جو بظاہر 'بیع قبل القبض '' کے قبیل سے محسوس ہوتی ہیں ، اکثر بڑے کا روباری اور کہنیوں کے ایجنٹ شہروں یا ایک شہر کے مختلف حصوں میں ہوتے ہیں ، وہی کا روبار کا ذریعہ بغتے ہیں ، خریدار ان سے معاملہ طے کرتا ہے ، وہ خریدار سے سے بیچتے ہیں ، کین جو کچھ بیچتے ہیں وہ ان کے پاس موجو و نہیں ہوتا ، بلکہ کا رخانہ کو فون کرویتے ہیں کہ فلاں چیز اتی مقدار میں فلاں پتہ پر روانہ کردی جائے اور اس طرح وہ شکی ان کو پہو نچادی جاتی ہے ، بسااو قات کی شکی کواس طرح وہ شکی ان کو کہو نے اور کے کہ اس کا کا غذ خریدار کے کہا صل چیز حوالہ کرنے کے بجائے اس کا کا غذ خریدار کے حوالے کردیا جاتا ہے ، وہ کا رخانہ سے جاکرا سے حاصل کر لیتا ہے ، اسکوٹروغیرہ کی خریدو روخت کے سلسلہ میں بیطریقہ بہت

<sup>(</sup>٢) فتح القدير:١٣٧/١

<sup>(</sup>٣) فتح القدير:١٣٤/١

<sup>(</sup>۱) فتح القدير:۱۳۷/۱

<sup>(</sup>٣) حوالة سابق:١٣٢

رائج ہے، بعید نہیں کہ اس طرح کی اور صور تیں بھی مروج ہوں، بظاہر بیصورت ' قبضہ سے پہلے خرید وفروخت' کی معلوم ہوتی ہے، دوسری طرف ان دنوں تجارت میں اس کی کثرت ہوگئ ہے اور مسلمان تجار بھی اس میں مبتلا ہیں، اس لئے اس مسئلہ پر غور کرنا ضروری محسوس ہوتا ہے۔

اس مسئلہ پرغور کرنے کے لئے سب سے پہلے یہ بات دیکھنے کی ہے کہ' قبضہ'' کا اطلاق کس پر ہوگا؟ کتب فقہ پرنظر والنے سے اندازہ ہوتا ہے کہ قبضہ کی کوئی ایک صورت متعین نہیں، بلکہ خود فقہاء کے یہاں مختلف افعال کو قبضہ تسلیم کیا گیا ہے، اس سلسلہ میں چند جزئیات نقل کی جاتی ہیں:

(الف) بیع فاسد میں قبضہ کے لئے اسٹن کوایے ہاتھ میں لینا ضروری ہے، اگر خریدار کے اور اسٹن کے درمیان کوئی رکاوٹ نہ چھوڑی جائے تو قبضہ نہیں: المواد بالقبض هنا القبض بالبواجم الابالتخلیة یوید بالید .(۱)

(ب) بمجی خریدار کے تھلے میں اس کی اجازت سے فروخت

کردہ سامان کا رکھ دینا قبضہ کے تھم میں ہے، چاہے ایسا

کرتے وقت خریدار موجود نہ ہو: لو اشتری مکیلا

معینا و دفع المشتری الی البائع ظرفاً و امرہ ان

یکیله فی ظرف ففعل البائع و المشتری غائب
صحح (۲)

(ج) کبھی قبضہ کا اطلاق کمی شک اور اس کے خریدار کے درمیان تخلیہ سے تعلیم کیا جاتا ہے، مثلاً کمی فخص کے پاس الطورامانت یا عاریت سامان موجود تھا، صاحب امانت اور صاحب عاریت نے ای فخص سے وہ چیز فروخت کردی، تو جب بھی یہ سامان اس کے پاس آ جا کیں تبضہ کی تعمیل ہو تو جا گیگی ، اب اس کے بعد اگر وہ سامان ضائع ہو تو خریدار کی ملکیت سے ضائع ہوگا: یصیر المشتوی قابضا بالتخلیة فاذا هلک بعد ذلک یہلک من مال المشتوی، (۲)

اجمعوا على ان التخلية في بيع الجائز تكون قبضاً (٣)

قاضى خال كيصة بن:

عالمگیری نے بھی بہی بات نقل کی ہے، تاہم لکھا ہے کہ صاحب اجناس نے'' تخلیہ'' کے ساتھ میشرط بھی لگائی ہے کہ خریدارکواس پر قبضہ کرنے کو کہددے:

ان یقول خلیت بینک وبین المبیع فاقبضه. (۵) نیز خلاصته الفتاوی میں ہے که 'مبیع'' اگردوری پہمی واقع ہو پھر بھی' 'تخلیہ'' قبضہ کے لئے کافی ہوگا:

ان بالتخلية يقع القبض وان كان المعقود عليه يبعد عنها .(٢)

یمی رائے حنبلی دبستان فقہ کے مشہور شارح ابن قدامہ کی

<sup>(</sup>١) البحرالرائق:١٩٣٧

<sup>(</sup>٣) حواله سابق: ٨٠ فتاوي قاضي خان:٣/٢ ٢٣

<sup>(</sup>۵) عالمگیری:۹/۳

<sup>(</sup>۲) البحرالرائق:۸/۲ (۳) الما قادر الما

ہے، فرماتے ہیں کہ بصنہ کے لئے تخلیداور مبیع کامتاز و متحص ہونا کافی ہے:

ان القبض في كل شيني بالتخلية مع التميز (۱)
(و) كبهى فقهاء نے مكان كى كنجى حواله كردين كو قبضه كے
لئے كافى تصوركياہے، كووہ خوداس مكان تك نه كيا مو:
ولو باع المدار وسلم المفتاح ولم يذهب الى
المدار يكون قابضا. (۲)

عالمگیری میں ہے:

وقبض المفتاح قبض الدار اذا تهيا له فتحها ملاكلفة. (٣)

(ه) کبھی سامان میں خریدار کا تصرف قبضہ کے تھم میں ہوتا ہے، مثلاً خرید نے والے کے تھم سے پیچنے والے نے جیتی جیے خرید کئے ہوئے گیہوں کو چیں دیا تو گیہوں پر قبضہ بوگیا: واذا امر المشتری للبانع بطحن الحنطة فطحن صار قابضاً. (۳)

(و) بیج میں خریدار کے حکم سے کوئی اور مخص تصرف کرے
توریخی تبضہ تبضد کے لئے کافی ہے، فقہاء نے لکھا ہے کہ باندی
پر قبضہ سے پہلے اس کا نکاح کردے اور ناکج اس سے وطی
کر لے، تر بعض حضرات کا خیال ہے کہ نکاح کرانا بجائے
خوداس کی طرف سے قبضہ جھا جائے گا اور بعض حضرات
کے نزدیک '' وطی'' کے بعد قبضہ تحقق ہوگا : و من اشتوی
جاریة ولم یقبضها حتی زوجها فوطیها فالنکاح

جائز . (۵) اس معلوم مواكثر بدارك وكيل كاتصرف خودخريدار كاتصرف مجماع اعراك-

(ز) بعض صورتوں میں ایک چیز کو ایک جگہ سے دوسری جگہ نظل کردینے پر قبضہ کا اطلاق ہوتا ہے، وان کان شیابا فقبضها نقلها. (۲)

قبطه سے متعلق فقہاء نے جو مختلف صور تیں کھی ہیں، ان سے دوہا تیں واضح طور پر معلوم ہوتی ہیں، اول یہ کہ ہر سامان کی نوعیت کے اعتبار سے ہوتا ہے، ایسانہیں ہیں قبضہ اس سامان کی نوعیت کے اعتبار سے ہوتا ہے، ایسانہیں ہے کہ تمام چیزوں میں قبضے کی ایک ہی نوعیت ہو، علامہ شامی کے الفاظ میں: یختلف بحسب المبیع. (د) دوسری اہم بات یہ ہے کہ جیسا کہ فرکور ہوا، نص میں قبضہ کی کوئی ایک صورت متعین نہیں گئی ہے، اور قاعدہ یہ ہے کہ شارع نے جن الفاظ کی قطعی مراد متعین نہیں گئی ہے، اور قاعدہ یہ ہے کہ شارع نے جن الفاظ کی قطعی مراد متعین نہ کی ہو، ان میں عرف سے مراد متعین ہو تی ہے، چنا نجے علامہ سیوطی کابیان ہے:

کل ماوردبه الشرع مطلقا ولا ضابط له فیه ولا فی اللغة یرجع فیه الی العرف ومثلوه بالحرز فی السرقة والتفرق فی البیع والقبض (^) شریعت می جولفظ مطلق وارد موا مواوراس کے بارے میں نہ شریعت میں ضابط مقرر مواور نہ لغت میں ، تواس میں عرف کی طرف لوٹا جائے گا، چوری کے مسئلہ میں ' ترز' (حفاظت) تیج میں ' تفرق' ،

- (۲) فتاوئ قاضی خان:۹/۲ کام
  - (٣) حوالة سابق:٣/١١
  - (٢) المغنى:٢/١٨١
- (٨) الاشباه والنظائر للسيوطي :١٩٦

- (۱) المغني: ۱۳/۱۱۱
- (۳) هندیه:۳<sup>۱</sup>/۰۱
- (۵) الهدايه:۳۰/۸
- (۷) ردالمحتار:۳۸/۳

نیز'' قبضہ' نے فقہاء نے اس کی مثال دی ہے۔ اس لئے فقہاء متفق اللمان ہیں کہ قبضہ کا مصداق لغت اور اشیاء کی نوعیت کے لحاظ سے ہوگا،علامہ علاء الدین کا ساقی کہتے ہیں:

ولا يشترط القبض بالبراجم لان معنى القبض هو التمكن والتخلى وإرتفاع الموانع عرفا وعادة وحقيقة.(١)

الگیول سے قبضہ شرط نہیں ہے،اس لئے کہ قبضہ کے معنی وہ تمکن'' توخلی'' اور عرف و عادت اور حقیقت کے اعتبار سے موانع کے نتم ہو جانے کے ہیں۔

علامه ابوالبركات وروبر فقه ماكل كي نقل وروايت مي جن كا درجه ومقام حماح بيان نهي فقه ماكل كي نقل وروايت مي جن كا درجه ومقام حماح بيان نهي وقبض غيره بالعرف وقبض غيره بالعرف الحارى بين النام . (٢)

غیر منقول اموال میں قبضہ تخلیہ کے ذریعہ اور دوسری اشیاء میں لوگوں کے عرف ورواج کے مطابق ہوگا۔

امام نووی کابیان ہے:

لان القبض ورديه الشرع وأطلقه فحمل على العرف والعرف في مالاينقل النقل و في مالاينقل التخلية. (٣)

شریعت میں قبضہ کا ذکر آیا ہے، اور وہ مطلق ہے، الہٰ ذااس کوعرف برمحمول کیا جائے گا، اور عرف منقولہ اموال میں

يه م كلقل بقضد م اورغير منقول اموال مين تخليد فقها وحنا بلد مين ابن قد امد لكصة بين: لان القبض مطلق في الشرع فيجب الرجوع فيه الى العرف كا لإحراز والنفرق. (٣)

کیوں کہ قبضہ شریعت میں مطلق ہے، لہذااس میں عرف کی طرف رجوع کرنا واجب ہے، جیسے: احراز، تفرق۔ اس لئے قبضہ کے سلسلہ میں بیہ شفق علیہ ہے کہ قبضہ دراصل'' تخلیہ'' یعنی مالک اور اس شکی کے درمیان کوئی مانع تضرف امرکو باتی ندر کھنے کا نام ہے اور یہ ہردور کے عرف اور ہر

عہد کے رواج اور طور وطریق ہی ہے متعین ہوسکتا ہے۔

دوسراپہلو جواس مسئلہ میں قابلی خور ہے، وہ یہ ہے کہ مقصود قبضہ ہے، یا دھوکہ اور غرر سے تحفظ ہے، یہ بات پہلے ذکر کی جا چی ہے کہ مقصود دھوکہ سے بچاؤ ہے؛ اس لئے کہ جو چیز ابھی قبضہ میں نہ ہو، یقین نہیں کہ وہ قبضہ میں آسکے گی، ابن نجیم ہے نہ اس کا گئتہ کے پیش نظر تکھا ہے، اموال غیر منقولہ میں بھی جب بلاکت اور ضیاع کا اندیشہ ہوتو قبضہ کے بغیر فروخت کرنا درست نہ ہوگا، مثلاً مکان دریا کے کنارے ہوکہ اس کا سیلا ب کی زد میں آجانا بعیداز قیاس نہیں، تو اس پر قبضہ کرنے کے بعد ہی بیچنا درست ہوگا، یہی حال اس محارت کا ہے جوریکستان میں ہواور دست ہوگا، یہی حال اس محارت کا ہے جوریکستان میں ہواور

وهو مقيد بمااذا كان لا يخشى إهلاكه إما في موضع لايومن عليه ذالك فلايجوز بيعه

<sup>(</sup>r) الشرح الكبير على هامش الدسوقي:٣٥/٣

<sup>(</sup>٣) المغنى: ٩٠/٣

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع:۲۲۲۶۵

<sup>(</sup>۳) شرح مهذب :۹/۵/۹

اس پر عقد جائز ہے۔

نقہاء شوافع کے یہاں بھی ممانعت کی اصل علت غرر ہی ہے، علامہ ابواسحاق شیرازی بیج قبل القبض کی ممانعت پر روشنی ڈالتے ہوئے لکھتے ہیں:

ولان ملكه عليه غير مستقرلا له ربما هلك المبيع فانفسخ العقد وذالك غرر من غير حاجة فلم يجز. (٣)

اس لئے کداس پراس کی ملکیت خدشہ سے خالی نہیں ہے،
کیوں کہ بعید نہیں کہ مجھ ضائع ہوجائے، اور معاملہ دفخ ہو
جانے کی نوبت آجائے اور بی خرر ہے جو بلا حاجت ہے،
لہذا بیجائر نہیں ہوگا۔

نقهی نظائر سے معلوم ہوتا ہے کہ اگر کمی چیز کی تیج قبل القیض رائے ہوجائے اور عرف بن جائے تواب فقہاءاس کوجائز قرار دیتے ہیں، چنانچہ اوقاف میں امام کے مقررہ حصہ یا روثی کے قبضہ سے پہلے ہی بچ ڈالنے کوجائز قرار دیا گیا ہے۔

بیع البراء ات التی یک تبھا اللدیوان علی العمال الدیسے بخلاف بیع حظوظ الائمة لان مال الوقف قائم ٹمة ولا کذلک هنا ، اشباہ وقنیه ومعناہ انه یجوز للمستحق بیع خبزہ قبل قبضہ من المشتری بخلاف الجندی . (۵)

كالمنقول ذكره المحبوبي و في الاختيار حتى لوكان على شط البحر أوكان المبيع علوا لايجوز بيعه قبل القبض وفي البناية اذا كان في موضع لايومن ان يصير بحرا اوتغلب عليه الرمال لم يجز.(۱)

چنا نچه علامه داماد آفندی قبضه سے پہلے خرید وفروشت کے مسئلہ پر بحث کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

الغرر المنهى عنه غررالفساخ العقد والحديث معلول به. (۲)

جس غرری ممانعت ہے وہ یہ ہے کہ معاملہ کے ٹوٹ جانے کا خطرہ در چیش ہو،اور حدیث اس علت ہے متعلق ہے۔ بیرنہ صرف احناف کا نقطہ نظر ہے، بلکہ شوافع اور حنا بلہ کی بھی یہی رائے ہے، چنانچ علامہ ابن قد امہ لکھتے ہیں:

ما يتوهم فيه غرر الانفساخ بهلاك المعقود عليه لم يجزبنا عقد آخر عليه تحرزا من الضرر وما لايتوهم فيه ذالك الغرر انتفى المانع فجاز العقد عليه .(٣)

جس معاملہ میں تج کے ضائع ہوجانے کی وجہ سے معاملہ کے ٹوٹ جانے کا اندیشہ موجود ہوتو غرر سے بچتے ہوئے اس پر دوسرے معاملہ کی بنیاد رکھنا درست نہیں ، اور جس میں غرر کا اندیشہ نہیں ،اس میں مانع موجود نہیں ،اس لئے

<sup>(</sup>٢) مجمع الانهر:٣٩/٢

<sup>(</sup>١) \* البحوالوائق:٢/١١١

<sup>(</sup>٣) شرح المهذب:٢٢٣٩

<sup>(</sup>۳) المغنى :۹۳/۲

<sup>(</sup>۵) الدرالمختار على هامش الرد: ١٣/٣

خريدوفروخت ميں شرط

رسول الله ﷺ نے الی کی سے منع فر مایا ہے، جس میں خریدار یا بیچنے والے کی طرف سے کوئی الی شرط عائد کردی جائے ، جو تقاضہ عقد کے خلاف ہو: نھی النبی صلی الله علیه وسلم عن بیع و شرط (۲) فقہاء نے اس سلسلہ میں یہ توضیح کی ہے کہ:

ا- یہ شرط الی ہو کہ خود معاملہ اس کا تقاضانہ کرتا ہو۔اگر وہ شرط اس معاملہ کے تقاضوں میں شامل ہوتو پچھ حرج نہیں، جیسے کوئی شخص خریدار پر شن ادا کرنے یا بائع پر ہیں حوالہ کرنے کی شرط لگائے تو بیشرط فاسد نہیں، کیونکہ بیائع کی حقیقت میں داخل ہے۔

۲- چیزوں کو موکد اور واجب کرتی ہو، توالیی شرط معتبر ہوگی، جیسے شن (قیمت) یا پہنچ کی صفت بیان کی جائے کہ میں فلاں سامان خریدتا ہوں بہ شرطیکہ وہ اس صفت کی حامل ہو، تواس میں پھھ حرج نہیں، توالی شرط کے ساتھ بیچ درست نہیں ہوگی۔

س- اس میں خرید نے والے یا پیچنے والے کا نفع ہو، یا میع کا نفع ہو اور مجیع مطالبہ کی صلاحیت رکھتا ہو، جیسے غلام، اس شرط کی مثال میہ ہے کہ مثلاً فروخت کرنے والا کہے: کہ ایک ماہ میں خوداس سے استفادہ کروں گا۔

الی شرط ہوکہ اس کے جواز پرخود کھم شرعی موجود نہ ہو۔
 لم یود الشوع بعوازہ جیسے: شریعت نے خریدو
 فروخت میں فریقین کے لئے خیار شرط کی گنجائش رکھی ہے،
 توبہ شرط ہے کے لئے چندال معزمیں ہوگی۔

النصيب المرتب له في الوقف اي فانه يجوز

(I). **48**,

ان تفصیلات کی روشی میں راقم الحروف کی رائے ہے کہ:

(الف) جواشیاء غیر منقولہ ہیں ،ان میں تو قبضہ سے پہلے خرید

وفروخت درست ہے ہی، جبیما کہ حنفیہ کی رائے ہے۔

(ب) جواشیاء خوردنی نہ ہوں گومنقولہ ہوں ، ان میں مالکیہ

اور حنا بلہ کی رائے کو قبول کر لیا جائے جن کے نزدیک

بعض احادیث کی بناء پر غیر خوردنی اشیاء میں قبضہ سے

پہلے خریدوفروخت جائز ہے۔

(ج) خوردنی اشیاء بھی اگر ناپ تول کرندلی جائیں، بلکہ مجموعی سامان کا معاملہ طے کیا جائے جس کوفقہ کی اصطلاح میں ''مجاز فہ'' کہتے ہیں، تواسے بھی حضرات مالکیہ کی رائے پر جائز قرار دیا جانا چاہے۔

(ر) جسشی میں بقنہ کا جوطریقہ مروج ہو، وہی شکل بقنہ کے لئے معتبر ہوگی، اس لئے اگر کسی مبیع سے متعلق کسی وستادیز کے تبادلہ یا نام کی تبدیلی کوقانو نا بقنہ تسلیم کیا جاتا ہو، تو شرعا بھی اسے بقنہ تمجھا جائے گا۔

ان سطور پر حضرات علاء اورار باب افتاء سے غور کرنے کی ورخواست ہے، اور عام مسلمانوں کا فریضہ ہے کہ اگر اس طرح کے مسائل پیش آئیں تو وہ اہل علم اور اصحاب افتاء سے رجوع کر کے ان کی ہدایت پڑمل کریں۔

(تفعیل کے لئے اس حقیر کی تالیف "اسلام اور جدید معاشی مسائل "دیمی جاستی ہے)

(۱) ردالمحتار:۱۳/۲

<sup>(</sup>٢) جمع الفوائد، صديث تمبر: ٣٦٦٠

۵- لوگوں میں الیی شرط کا رواج اور تعامل نہ ہو۔۔اگر کسی چیز کی خرید وفروخت کے ساتھ کسی عمل کا رواج پڑ جائے تو اس کی شرط لگانا درست ہوگا، شامی وغیرہ نے اپنے زمانہ کے تعامل کے مطابق اس کی چند مثالیں کسی بین، مثلاً چڑا خرید کیا اور شرط لگادی کہ بائع اس کے جوتے بنادے،اون خرید کیا بشرطیکہ اس کی ٹو پی بن دے، پرانا کپڑا، یا موزہ خرید کیا بشرطیکہ اس میں پیوند لگادے، تو پیصورت درست ہوگی کیونکہ اس کا تعامل ہوگیا ہے۔(۱)

بيعت

''بیت' معاہدہ اور بیٹاق کا دوسرانام ہے،رسول اللہ کے افرور اللہ کا مختلف اُمور پر بیعت لینا ٹابت ہے، ان میں ایک تو خود بیعت اسلام قبول کرنے والوں سے تو حید ورسالت اور شعار دین کے اقرار وقیام پر لی جاتی تھی، یہ بیعت گویا آپ کھی کے منصب نبوت کا مظہر تھی ۔ دوسرے آپ کھی نے سیاس طاعت منصب نبوت کا مظہر تھی ۔ دوسرے آپ کھی نے سیاس طاعت وفر ما نبرداری پر اور تیسر نے خصوص حالات میں جہاد میں شرکت اور وفاداری پر بیعت لی ہے، سیاس بیعت کی نظیر حضرت عبادہ بین صامت کے اس بات پر بیعت ہے کہ خوشگواراور نا گوار برشم کے حالات میں مطبع وفر ماں پر دارر بیں گے ارباب انتظام برشم کے حالات میں مطبع وفر ماں پر دارر بیں گے ارباب انتظام بیمنا کہ خوالے سے متاثر نہ ہوں گے، اس طرح کی بیعت عبد اللہ بن عمر میں اور جریر بن عبدا اللہ میں مردی ہے، اللہ بن عمر میں اللہ بن عمر اللہ بن عمر اللہ بن عمر میں اللہ بن عمر میں اللہ بن عمر میں اللہ بن عمر میں اللہ بن عمر اللہ ب

بیت جہاد وہ ہے جوآپ ﷺ نے صلح حدیبیے کے موقع پر حضرت عثان ﷺ کی شہادت کی خبر مشہور ہوجانے پر حاضرین سے لی اور جس کا اظہار غزوہ خندق کے موقع پر صحابہ ؓ نے ان الفاظ میں کیا کہ:

" بم نے محمد اللین بایعوا محمداً علی الجهاد ما بقینا ابدا . (۲)

مر''بیت جہاد'' کوئی بیت نہیں، بلکہ ایمرجنسی حالات میں اپنے عہد کو پختہ اور مضبوط کرنے کی ایک صورت ہے، البتہ ''بیعت سیاس'' ایک مستقل اور قانونی اور ملک کے ہرشہری کے لئے ناگزیر میثاق وعہد ہے۔

# بيعت امارت كي تعبير

''سیاس بیعت'' میں جن باتوں کا عہد کیا جائے گاوہ آل حضور ﷺ حضور ﷺ کی جانے والی مختلف بیعتوں اور عبداللہ بن عمر ﷺ سے منقول عبدالملک اموی کی بیعت کے مجموعی الفاظ اور تعبیر سے حسب ذیل ہوتی ہے:

" ہم عہد کرتے ہیں کہ احکام خداوندی واحکام رسالت میں حتی المقدور آپ وہ کا کی کا الساطاعت وفر ماں برداری کریں ہے ،موزوں حالات میں بھی اور دشوار ایوں میں بھی ،ہم حق کہیں ہے اور حق بڑعل پیرار ہیں ہے ،اللہ کے معاملہ میں کی ملامت کرنے والے کی ملامت کی پرواہ نہ کریں ہے ، ہرمسلمان کے ساتھ بہتری اور خیر خواہی کا

<sup>(</sup>۱) شامی:۱۲۳–۱۲۳

<sup>(</sup>۲) بیتمام اعاد ہے صحیح بخاری کتاب الاحکام جلد دوم کی ہیں

#### معالمہ کریں گے۔(۱) بیعت کا طریقہ

یق بیعت کی تجیر ہے، بیعت کا طریقہ کیا ہے؟ اس سلسلہ
میں اصل یہ ہے کہ بیعت نام ہے اظہار و فاداری کا وہ جس
طریق پر بھی ہو، خلافت راشدہ میں زیادہ تر اس طرح بیعت کا
رواج تھا کہ بیعت کرنے والا اس کے ہاتھوں میں اپناہا تھ ڈالٹ جس سے بیعت کرنی ہے اور پھر وفاداری کا اظہار کرتا، حضرت
عبداللہ بن عمر فظی نے عبدالملک سے'' بذریعہ مراسلت' بیعت
کی ہے، جبیا کہ امام بخاریؓ نے عبداللہ بن دینار سے دوسندوں
سے روایت کیا ہے، ابن عمر فظی نے اس روایت میں اپنی طرف
سے روایت کیا ہے، ابن عمر فظی نے اس روایت میں اپنی طرف
سے مع وطاعت کا اقر ارکرنے کے ساتھ ساتھ یہ کھا ہے کہ:
اس کا اقر ارکیا ہے ) اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ یہ بات بھی کا فی
اس کا اقر ارکیا ہے ) اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ یہ بات بھی کا فی
ہے کہ امیر الموشین کی کو بیعت لینے کے لئے وکیل بناتے یا
بیعت کرنے والا کی کو بیعت لینے کے لئے وکیل بناتے یا
اظہار وفاداری کرے۔(۱)

عصرحاضرمين بيعت كيممكن أمعمل صورت

ہمارے زمانہ بیں بیعت کی آسان اور ممکن العمل صورت ووٹ ہے ، اس طرح کہ دوٹ کے ذریعہ جوعوا می نمائندے متخب ہو تکے ان کی حیثیت بیعت میں عوا می وکیل اور نمائندے کی ہوگی اور دہ گویا '' ارباب حل وعقد'' ہوں گے ، پھروہ کثر ت

رائے سے جے سربراہ مملکت منخب کریں گے اس سے وام کے وکیل کی حیثیت سے بیعت بھی کریں گے اور یہی وکالتا عام مسلمانوں کی طرف سے بیعت بھی متصور ہوگی ، اس کے بعد حسب ہولت عام لوگوں سے بھی بیعت کی جاسکتی ہے گراس کی ضرورت باتی نہیں رہتی ، جیبا کہ دھنرت مثان غنی ہے گاف خلافت کے وقت عام مسلمانوں کے وکیل کی حیثیت سے خلافت کے وقت عام مسلمانوں کے وکیل کی حیثیت سے حضرت عمر خلافت کے وقت عام مسلمانوں کے وکیل کی حیثیت سے دھنرت عمر خلافت کے وقت عام مسلمانوں کے وکیل کی حیثیت سے دھنرت عمر الرحمٰن بن عوف کائی کردی، اس نے اپنے اختیارات دھنرت عمد الرحمٰن بن عوف کے سونپ دیے ، انھوں نے حضرت عمان کائی ہوگئی ، پھر اعلان کے سونپ دی ، انھوں نے حضرت عمان کی نامزدگی قیام خلافت کے لئے کائی ہوگئی ، پھر اعلان کے وقت حاضرین نے مزید بیعت کر لی۔

## رائے دہی کی شرعی عمر

تابالغ کودوٹ دینے کاحق نہیں ہوگا، اس کئے کہ مکلف نہ ہو نے کی وجہ سے اس کی بیعت کا عقبار نہیں، عبداللہ بن ہشام کو ان کی والدہ زینب بنت جمید ﷺ بعضورا کرم ﷺ کی خدمت میں کے کئیں اور عرض کیا کہ ان کو بیعت فرما لیجئے ، آپ ﷺ نے ان کے سر پر ہاتھ پھیرا اور دعا کیں دیں (۳) حضور ﷺ کا بیعت سے اعراض اور از راوشفقت دعاؤں پراکتفاء کر تااس بات کا جبوت ہوتا ہے، بہا کوئی اس کا حقد ارنیں اور بلوغ کے بعد پیدا ہوتا ہے، بلوغ سے پہلے کوئی اس کا حقد ارنیں اور بلوغ کی عمر کے بعد ایک بعد ایک حقد یہ کہ چندسال تک وہ اس حق سے محروم ہوجائے غلط ہے۔

عن عباده بن صامت و عبدالله بن عمرو جرير بن عبدالله بن عثمان بن عفان، بخارى كتاب الاحكام :١٠٩٩/٢٠

<sup>(</sup>٢) ابن جماعد في الكعاب كه باته يرباته والناضروري بيس، زبان اعتراف كافى ب تعويد الاحكام في تدبير أهل الاسلام "(ترجمه) فعل ١٥٥٥

<sup>(</sup>٣) صحيح بخارى :٢ / ١٠٤٠ باب بيعة الصغير

#### عورتول سے بیعت

عورتوں سے بیعت کی صورت زبان ہے، کی اجنبی عورت کا ہاتھ بیعت کی صورت زبان ہے، کی اجنبی عورت کا ہاتھ بیعت کی خرض سے پکڑنا، یا اس کے ساتھ تخلیہ، یا کوئی بھی ایسا طریقہ جو حدود شرعیہ کے خلاف ہے، جائز نہیں، ام المونین سیدنا حضرت عائشہ رضی الله عنہا سے مروی ہے کہ آپ وہ اللہ نہیں جھویا۔ (۱) بیعت میں بھی کی عورت کا ہاتھ نہیں چھویا۔ (۱)

#### بيعت تضوف اوراس كاماخذ

اس سیاسی بیعت کے علاوہ ایک اور بیعت بھی ہے، جس کا سلف میں معمول رہا ہے اور وہ ہے، ''نصوف وطریقت کی بیعت' جودراصل معروف پراستقامت اور مواظبت کا ایک عہد ہوتا ہے، اس میں شبہ نہیں کہ رسول اللہ وہ نے اسلام ، اطاعت امیر اور جہاد کے علاوہ بسااوقات بعض اعمال صالحہ پر ، جس میں زیادہ تر خاطب کی رعایت طوظ رہتی تھی ، بیعت لی ہے ، خود قرآن مجید میں آپ وہ کا کو ورتوں ہے شرک ، چوری ، زنا ، قل اور بہتان میں آپ وہ کا کو ورتوں میں نافر مانی سے بیخ پر بیعت لینے کی ہوایت کی گئے ہے، (المعمند عند ۱۲) اس سلمہ میں حضرت عبادہ بین صامت کی کئے ہے، (المعمند عند ۱۲) اس سلمہ میں حضرت عبادہ بین صامت کی مشہور روایت ہے کہ ان ہی امور میں آپ وہ کا نے صحابہ کے ایک گروہ سے بیعت لی ہے۔ (۱)

مولانا محمد يوسف كاندهلوى رحمته الله عليه في حياة السحاب، ميل الكيمستقل عنوان البيعة على اعمال الاسلام "كا قائم كيا هي، جس مين متعدد روايات المضمون كى جمع كردى بي، مولانا اشرف على تفانوي في "ذالتكشف" من مين بحى اس كرفوت بر

دلائل قائم کے ہیں اور مولا نامحدز کریا کا ندھلویؒ نے اپنی کتاب

دمشر لیعت وطریقت کے تلازم میں ان ہی دو حضرات کے
افادات تقریباً بلفظہ ان کا حوالہ دے کرنقل کردئے ہیں، ان

سب کا مدعا یہ ہے کہ حضورا کرم کھی سے اعمال پر استقامت،
معروف کی تاکید اور مشکرات سے اجتناب پر بھی بیعت لینا

ثابت ہے اور یہی حقیقت بیعت صوفیہ کی ہے ، البتہ خود صوفیاء
میں اسے ضروری ، یا مدار نجات ، بتاء ہدا ہے یا اساس ایمان قرار
نہیں دیتے۔

واقعہ ہے کہ اس حد تک حضور اکرم اللہ سے بیعت کے شوت میں کوئی شہر نہیں اور بیام بالمعروف اور نہی عن المئر کے قبیل سے ہوا مت کافریضہ منصی ہے۔

## بئر (كنوال)

''بنر'' کے معنی کنویں کے ہیں ، کنویں کے احکام میں بنیادی تھم اس کی پاکی اور تا پاکی ہے، اس لحاظ سے بعض چزیں وہ ہیں جس کے گرنے سے پانی تکالنا واجب ہوجا تاہے، اور بعض سے صرف متحب ، پھر بھی کھمل پانی تکال ویتا واجب ہوتا ہے اور ہے اور بھی اس کی تھوڑی اور ایک متعین مقدار۔

جب بوراياني نكالاجائ

کنویں میں اگر کوئی ویدنی نجاست (مرئیہ) مثلاً پانخانہ پیشاب، شراب دغیرہ گرجائے تو کنواں نا پاک ہوجائے گا،ای طرح اگر کوئی بردا، بکری وغیرہ کے برابر کا جانور گرجائے یا آدمی

<sup>(</sup>١) بخاري:٢/٠٤/١عن عائشه رضي الله عنها ، باب بيعة النساء

<sup>(</sup>۲) بحاری، مدیث تمبر:۱۸

## چھوٹے جانوروں کے مرجانے کا تھم

چوٹے جانورگر کرصرف مرجا کیں، یام نے کے بعدگر جاکیں، ان کے پھولے اور پھٹے کی نوبت نہ آئی ہوتو پورا پانی نکالنے کی ضرورت نہیں، بلکہ چو ہااوراس جم کے جانوروں کے لئے بیس تا تمیں اور مرغی وغیرہ کے لئے چالیس تا پچاس ڈول پانی نکالے جا کیں گے اور فدکورہ تمام صورتوں میں پانی کی تمام یا بی نکام یا متعینہ مقدار کا نکال دینا بجائے خود ڈول، رسی اور کنویں کی پاک کیلئے بھی کانی ہوگا اور اس کے بعد مزید تملیم کی ضرورت نہ ہوگ، دول سے اوسط درجہ کازیراستعال ڈول مراد ہے۔ مردہ کی یا کی اور نایا کی کی

واضح ہو کہ مردہ عشل کے بعد پاک ہوجاتا ہے، بشرطیکہ مسلمان ہو، کا فرمردہ عشل کے بعد پاک ہوجاتا ہے، بشرطیکہ مسلمان ہو، کا فرمردہ عشل کے بعد بھی ناپاک ہوجائے گا،ای طرح چوہے وغیرہ کی اگر دم کاٹ دی جائے اور کنویں میں ڈال دیا جائے تو خون کے اثر سے پانی ناپاک ہوجائے گا،اسقاط شدہ یچاگر مردہ ہی بیدا ہوا ہوتو عشل کے باوجود ناپاک ہی رہتا ہے، اور وہ اگر کنویں میں گرجائے تو پانی ناپاک ہوجائے گا اور اگر زندہ پیدا ہوا تھ بردوں کی طرح عشل کے بعدا سے پاک سمجھا زندہ پیدا ہوا تھا تو بردوں کی طرح عشل کے بعدا سے پاک سمجھا

# الربوراياني تكالناممكن نههو؟

جن صورتوں میں کنویں کا پورا پانی نکال دینا واجب ہے،
ان میں آگر چشمہ وغیرہ کی وجہ سے کمل پانی کا اخراج دشوار
ہوجائے اور ممکن نہ رہے تو کوئی دوسری الی تدبیر اختیار کی
جائے گی جس سے اس بات کا اطمینان ہوجائے کھمل پانی نکل

گر کر مرجائے ، یا کوئی چھوٹا سے چھوٹا خشکی کا جانور گر کر چھول چھٹ جائے یا نجس العین جانوریعنی سور گرجائے ، خواہ وہ پانی میں منہ ڈالے یا نہ ڈالے ای طرح کوئی ایسا جانور جس کا جھوٹا ناپاک ہو، گرجائے ، بلکہ اپنا منہ بھی ناپاک ہو، گرجائے ، بلکہ اپنا منہ بھی پانی میں ڈال دے تو ان تمام صورتوں میں کنواں ناپاک ہو جائے گا اور کنویں کا کمل پانی نکا گنا ہوگا ، یہی تھم گدھے ، نچرکے جھوٹے کا ہے جو نقہ کی اصطلاح میں ''مفکوک'' ہوتا ہے ، ای طرح جن جانوروں کا جھوٹا مروہ ہے ان کے منہ ڈالنے کی وجہ سے پانی کمروہ ہوجائے گا۔

اس محم سے گوبر، الیدوغیرہ مشتیٰ ہیں کہ اگر تھوڑ ہے سے گر امیں تو پانی ناپاک نہ ہوگا ، اس لئے کہ اس سے احتراز دشوار ہے ، البت اگر زیادہ مقدار ہیں گرجا کمیں تو پانی ناپاک ہوگا ، اور ' نزیادہ مقدار' امام ابوحنیفہ گی رائے کے مطابق دیکھنے والے اور ارباب بصیرت کی صواب دید اور انداز سے پرموتوف ہے ، اس طرح مچھر ، کھی وغیرہ کے مرجانے سے پانی ناپاک نہ ہوگا اس طرح مچھر ، کھی وغیرہ کے مرجانے سے پانی ناپاک نہ ہوگا کہ ایک و اس کے ایک تو ان میں قابل لحاظ مقدار خون نہیں ہوتا اور ناپاکی کی اصل وجہ خون ، ہی ہے ۔ دوسرے اس سے اجتناب بھی آسان نہیں ، چھلی اور آبی جانوروں کا محم بھی بہی ہے ، اس طرح سور کہیں ، کے علاوہ کوئی اور ایسا جانور گرجائے جس کا کھانا حلال نہیں اور وہ گرکر پانی میں منہ ڈالے بغیر زندہ واپس آجائے یا حلال جانور گر ہے اور پانی میں منہ ڈال کریا بغیر ڈالے زندہ واپس آجائے اور سے گا۔

ان جانوروں کے جسم پر کوئی نجاست نہ ہوتو بھی پانی پاک ، ہی

میاہ، بعض فقہاء اور اہل افتاء نے امام ابو حنیفہ گی رائے نقل کی ہے کہ دوسوڈ ول نکا لے جائیں ، نیکن زیادہ سیج رائے ہیہ کہ یہ برجگہ کے حالات پر ہے، کوفہ میں چونکہ عموماً دوسوڈ ول پانی ہی ہوا کرتے تھے، اس لئے امام ابو حنیفہ نے بیفر مایا ہوگا، فتوئ اس پر ہے کہ دو صاحب بصیرت اور تجربہ کار آدی پانی کی جس مقدار کا اندازہ لگا کیں، اتنا نکال دیا جائے۔

## جب یانی نکالنامتحب ہے

اگر پانی میں چوہا، ہلی، یا کھلی ہوئی مرغی گر کرزندہ نکل آئے یا یکی معاملہ بحری کے ساتھ پیش آئے تو ہیں ڈول اور اگر پانی مکروہ ہوجائے ،مثلاً بلی کنویں میں منہ ڈال دے تو دس ڈول پانی نکال دینامتحب ہے۔(۱)

تاہم بیسارے احکام اس دفت ہیں جب کہ کویں میں "ماء کٹیو" ندہوجس کی مقدار عام طور پر بیمقرر کی گئی ہے کہ دس ہاتھ لیا اور دس ہاتھ چوڑ اندہو، اگر کثیر مقدار میں پانی ہواور" دہ دردہ" (۱۹۰ مربع ہاتھ) یااس سے زیادہ ہوتو اس دفت تک پانی ناپاک ندہوگا جب تک کہ پانی میں نجاست کا اثر پیدانہ ہوجائے۔(۲)

## دوسر بے نقبہاء کی آراء

امام ما لک رحمتہ اللہ علیہ کے یہاں پانی اس وقت تک ناپاک نہیں ہوتا جب تک نجاست اس میں تغیر پیدا نہ کردے،اس

لئے جب تک کنویں کا پانی گرنے والی نجاست کی وجہ سے متغیر نہ ہوجائے کنواں پاک رہے گا، شوافع اور حنابلہ کے نزدیک دوقلہ ہوتو کثیر مجھا جاتا ہے، اس لئے جب تک اس مقدار میں تغیر نہ پدا ہوجائے پانی پاک ہی رہے گا، جب کہ عام طور پر جو کنویں ہیں وہ دوقلہ پانی سے کم نہیں ہوتے ، اور جب تغیر پیدا ہوجائے تو تمام صورتوں میں پورا پانی نکال دیا جائے گا۔ (۳)

تاہم بعض اشیاء کی نجاست اور طہارت میں ہی فقہاء کے در میان اختلاف ہے، چنا نچھائمہ کلاشہ (مالک ، شافی اور احمد )
کے نزدیک آدمی ڈوب کر مرجائے تو پانی پاک رہے گا اور مالکیہ اور حنا بلہ کے نزدیک حلال جانوروں کے پیٹا ب اور لد یاک ہیں۔(۳)

(مريدوضاحت كے لئے ويكھئے:"ماء")

# بَیّنه (ثبوت کے ذرائع)

کی معاملہ کو ثابت کرنے کے جوذرائع ہوں ان کو 'ہیتہ''
کہاجاتا ہے،'' بینہ' کے اصل معنی ظاہر کرنے والے کے ہیں،
چونکہ یکی ذرائع ہیں جوحق کو ثابت اور واضح کرتے ہیں، اس
لئے ان کو '' بینہ'' سے موسوم کیاجاتا ہے: البینة اسم لمکل
مایبین الحق ویظهرہ (۵) رسول اللہ ﷺ نے ای لئے
شہادت وگواہی کو بینہ سے تعیر فرمایا ہے، (۱) کی چیز کو ثابت

<sup>(</sup>۱) یه پوری بحث فتاوی عالمگیری: ۱/۱-۱۱، و خلاصة الفتاوی: ۱/۱-۱۱ ما توز بر

<sup>(</sup>٢) تبيين الحقائق :١/٨١ (٣)

<sup>(</sup>٣) الفقه الاسلامي و ادلته: ١/١٥٠ - ١٣٩

<sup>(</sup>٢) مشكورة المصابيح ٢٠، باب الاقضية والشهادت، عن ابن عباس

کرنے کے لئے بنیادی ذرائع تمن ہیں، مرعی کی طرف سے مطلوبہ شہادت کی پیش کش، اقر اراور مرعا علیہ کا طف سے انکار، جس کو''نکول عن المحلف'' کہا جاتا ہے، یہی بات بعض اللی علم نے ابن نجیم سے نقل کی ہے، (۱) اس کے علاوہ بعض اور ذیلی اور خمنی ذرائع بھی ہیں، جن کی طرف'' اثبات' میں اشارہ کیا گیا تھا، اس کی تفصیلات کے لئے سب سے موزوں جگہ ''قضاء'' ہے، اس لیے خوداس لفظ کے ذیل میں اس پر گفتگوکی جائے گی، و باللہ التو فیق .

یہاں اس بات کا ذکر برگل ہوگا کہ رسول الله صلی الله علیہ و آلہ وسلم نے مقد مات کے فیصلے کے سلسلہ میں بنیادی اصول متعین فرما دیا ہے، کہ دعوی کرنے والے کے ذمہ 'بینہ' یعنی کواہاں پیش کرنا ہے، اگر وہ یہ نہ کر سکے تو پھر معاعلیہ ہے تیم کھلائی جائے اور اس کے حق میں فیصلہ کردیا جائے، البینة علی الممدعی و الیمین علی من أنكو. (۲) امام نوویؓ نے اس حدیث کوایک قاعدہ کلیہ اورشری اصل قرار دیا ہے۔ (۳)

0000

<sup>(</sup>۱) كشاف اصطلاحات الفنون: ١٥٦/١

<sup>(</sup>٢) مشكواة المصابيح: ٢، باب الاقضيه والشهادات عن ابن عباسٌ (٣) التعليق الصبيح: ٢١١٠/٢

مخضرمين

تابى

تابی اس کو کہتے ہیں ،جس کو صحابہ ہے ایمان کی حالت میں ملاقات کا شرف حاصل ہو، یہی اکثر علماء ومحد شین کی رائے ہے ، بعض حضرات نے یہ قید بھی لگائی ہے کہ صحابہ ہے ۔ بعض حدیث کا سنااور نقل کرنا ثابت ہو، یا کسی صحابی ہے کہ مت تک رہنے کا موقعہ ملا ہو، یا اس کی الی عمر میں صحابہ ہے ملاقات ہوئی ہو جو تمیز اور سمجھ ہو جھ کی عمر ہے ، مگر زیادہ صحیح رائے وہی ہے کہ جس نے کسی صحابی کو ایمان کی حالت میں و کیولیا ہو وہی ہے کہ جس نے کسی صحابی کو ایمان کی حالت میں و کیولیا ہو صحبت اختیار کرنے اور ہوش وشعور کی عمر میں ان سے ملاقات موئی ، چا وہ وہ مرتد ہوگیا اور اس کے بعد دوبارہ کا تفاق ہوا ہوئی ، پھر وہ مرتد ہوگیا اور اس کے بعد دوبارہ اسلام قبول کر لیا تو تا بھی ہی سمجھا جائے گا (۱) اس کی تائیدرسول اسلام قبول کر لیا تو تا بھی ہی سمجھا جائے گا (۱) اس کی تائیدرسول اسلام قبول کر لیا تو تا بھی ہی سمجھا جائے گا (۱) اس کی تائیدرسول اسلام قبول کر لیا تو تا بھی ہی سمجھا جائے گا (۱) اس کی تائیدرسول اسلام قبول کر لیا تو تا بھی ہی سمجھا جائے گا (۱) اس کی تائیدرسول اسلام قبول کر لیا تو تا بھی ہی سمجھا جائے گا (۱) اس کی تائیدرسول اسلام قبول کر لیا تو تا بھی ہی سمجھا جائے گا (۱) اس کی تائیدرسول اسلام قبول کر لیا تو تا بھی ہی سمجھا جائے گا (۱) اس کی تائیدرسول اسلام قبول کر لیا تو تا بھی ہی سمجھا جائے گا (۱) اس کی تائیدرسول اسلام قبول کر لیا تو تا بھی ہی سمجھا جائے گا (۱) اس کی تائیدرسول اسلام قبول کر لیا تو تا بھی ہی سمجھا جائے گا (۱) اس کی تائیدرسول اسلام قبول کر لیا تو تا بھی ہی سمجھا جائے گا (۱) اس کی تائیدرسول

طوبی لمن رانی وامن بی ، طُوبی لمن رای من رانی .(۲)

اس کے لئے خوش خبری ہے جس نے مجھے دیکھا اور جھ پر ایمان لایا اور خوش خبری ہے اس مخفس کے لئے جس نے اس مخفس کودیکھا جس نے مجھے دیکھا۔

یہاں حضورا کرم ﷺ نے خوش خبری کی بنیاد صرف دیکھنے کو قرار دیا ہے، حدیث نقل کرنے ، طویل صحبت اختیار کرنے ، یا کسی خاص عمر میں شرف طلاقات حاصل کرنے کوئیں۔

کچھ لوگ وہ ہیں جن کے صحابی یا تابعی ہونے میں اختلاف ہے، یہ وہ لوگ ہیں، جو حضورا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے زبانہ میں تھے، ان کو جاہلیت کے ایام بھی و کیضنے کا موقع ملا اور اسلام بھی نصیب ہوا، مگر انہیں رسول اللہ وہ کی سے نفریا ایمان کی حالت میں ملاقات یا دیدار کی سعادت حاصل نہ ہوگئ ، قاضی عیاض کا دعویٰ ہے کہ حافظ ابن عبد البر نے ان کو صحابہ کی صف میں رکھا ہے، مگر حافظ ابن حجر نے اس پر تنقید کی ہے اور اس کو قاضی عیاض کی غلط نبی قرار دیا ہے، رہ سے کہ کو قاضی عیاض کی غلط نبی قرار دیا ہے، (م) شحیح بات سے ہے کہ ایسے لوگوں کا شار تابعین ہی میں ہے، انہی حضرات کو مخضر مین 'کہا جاتا ہے۔

امام مسلم نے مخضر مین کی تعداد بیں لکھی ہے، جو حسب ذیل ہیں:

- (۱) ابوعمر سعد بن ایاس شیبانی (۲) سوید بن غفله
- - (۵) عمروبن میمون او دی (۲) اسود بن یزید تخفی
  - (۷) اسود بن ہلال حجاری (۸) معرور بن سوید
  - (٩) عبدخير بن يزيدالحو اني (١٠) هميل بن عوف
  - (۱۱) مسعود بن حراش (۱۲) ما لک بن عمير
  - (۱۳) ابوعثان نهدی (۱۳) ابورجاء عطاروی
    - (۱۵) غنیم بن قیس (۱۲) ابورافع
    - (١٤) ابوالحلال عتكى (١٨) خالد بن عمير
- (۱۹) تمامه بن حزن القشيرى (۲۰) جبير بن نفير حفرى

٢) حافظ ابن حجر: نزهة النظر و نخبة الفكر: ٥٥-٥٢٠

(١)حافظ ابن حجر : نزهة النظر و نخبة الفكر : ٥٥-٥٢٠

(٣) نزهة النظر: ٥٠٧

سیوطی اور عراقی نے ان پران ناموں کا اضافہ کیا ہے: ابو مسلم خولانی ، احف بن قیس ، عبداللہ بن عکیم ، عمر بن عبداللہ بن احم ، ابواسیہ شعبانی ۔ (۱)

### افاضل تابعين

کہا جاتا ہے کہ تابعین میں سب سے افعنل وہ ہیں ، جنہوں نے عشرہ مبشرہ کود یکھا ہواوران سے حدیث تی ہو، یہ شرف تابعین میں صرف قیس ابن ابی حازم کو حاصل ہے، بلکہ ان کے بارے میں بھی بعض حضرات کی تحقیق ہے کہ عبدالرحلٰ بن عوف سے ان کو حدیث سنے کا موقع نیل سکا، حاکم نیسا پوری کا دعویٰ ہے کہ سعید بن مسیتب نے بھی عشرہ مبشرہ سے حدیث سن ہے، گریہ بات سمجھ میں نہیں آتی ہے، اس لئے کران کی ولا دت حضرت ابو بکر من کے عہد خلافت میں ہوئی، اس لئے ظاہر ہے کہ حضرت ابو بکر من سے سان کو حدیث سننے کا موقع نہ ملاہوگا۔

تابعین میں سب سے افضل کون ہیں؟ اس سلسلے میں بزرگوں کی رائے مختلف ہیں، امام احمد بن خنبل اور علی بن مدین فضیلت دی ہے، فسعید بن مسیتب اور قیس ابن امام رازی اور ابن حبان کے یہاں سعید بن مسیتب اور قیس ابن ابی حازم وغیرہ کا درجہ ہے، اہل مدینہ سعید بن مسیتب کو نضیلت دسیتے ہیں، اہل بھرہ حسن بھری کو اور اہل کو فد اولیس قرنی کو ۔ تابعی عور توں میں حفصہ بنت سیرین اور عمرہ بنت عبد الرحمٰن کو دوسری خوا تین بر نصیلت حاصل ہے۔

#### فقبهاءمديبنه

تابعین ہی میں سے مدینہ کے رہنے والے کھے جلیل القدر فقہاء ہیں، جن کو ہردی اہمیت حاصل ہے بہاں تک کہ امام مالک فقہاء ہیں، جن کو ہردی اہمیت حاصل ہے بہاں تک کہ امام مالک کے بارے میں منقول ہے کہ وہ ان کے اتفاق کو اجماع کا درجہ دیتے مشہور قول کے مطابق ان کی تعدادسات ہے اور وہ ہیں:

'' خارجہ بن زید بن ثابت، قاسم بن محمد بن الی بکر العدیق، عروہ بن زیر، سلیمان بن بیار، عبید اللہ بن عبد اللہ بن عتبہ سعید بن مسینہ، ابوسلمہ بن عبد الرجمان''۔

بعض حضرات کوان نامول میں معمولی سااختلاف بھی ہے، چنانچہ ابن مبارک نے ابوسلمہ بن عبدالرحمان کے بجائے عبداللہ ابن عمر کے صاحبز اد سے سالم، اور ابوز ناد نے ابوسلمہ کے بجائے ابو بکرا بن عبدالرحمان ابن حارث کا نام ذکر کیا ہے، اور یجیٰ بن سعید کے نزدیک فقہائے مدینہ کی میں شہور جماعت بارہ افراد پر مشتمل ہے۔(۲)

### امام ابوحنيفة تابعي تنق

ائمہ اربعہ میں امام ابو صنیفہ کو بیشرف حاصل ہے کہ آپ تابعی ہے ۔۔۔۔ آپ کے سوائح نگاروں نے مختلف معمر صحابہ ا ہے آپ کی ملاقات کا ذکر کیا ہے ، مثلاً انس بن مالک کھیا (متونی ۹۳ می) عبداللہ ابن الی اوفی (متونی ۸۵ می) اور سب سے آخر میں فوت ہونے والے صحابی ابوالطفیل عامر ابن واثلہ (متونی ۱۰۲)۔(۲)

امام ابوحنیفد کی پیدائش ۸۰ هیس ب،اس کے انتمام

<sup>(</sup>۱) الايضاح: ۱۵۳، تدريب الراؤى ، ۲۱۱/۲

<sup>(</sup>۲) تدریب الراوی: ۲۱۰-۲۱۳/۲

<sup>(</sup>٣) المناقب للمكي ، ١١٦١، الخيرات الحسان : ٢٢ ، تبييض الصحيفه في مناقب ابي حنيفه للسيوطي : ٢

صحابہ سے آپ کی ملاقات عین ممکن ہے، البتہ أصول حدیث کی کسوئی پر رکھنے کے بعد علماء اس بتیجہ پر یہو نچے ہیں کہ سیدنا معفرت انس خیا ہے۔ آپ کی ملاقات پایئے جموت کو پہونچی ہوئی ہے، بہی تحقیق جلال الدین سیوطیؒ نے حافظ ابن حجرؒ سے قتل کی ہے، (۱) اور محققین علماء ہند میں مولانا سید انور شاہ کشمیرگ اور مولانا شبی بھی بہی رائے ہے۔ (۱)

(اس موضوع پر تفصیل کے لئے اعلاء السنن کا مقدمہ ا (جزء:٢٠,٧١-٢١) تاليف: مولانا ظفر احمد عثانی ملاحظہ کی جاسکتی ہے، چونکہ یہ بحث میرے موضوع سے باہر ہے، اس لئے ای پر اکتفا کیا جاتا ہے)۔

## تابير

تا پیر کے معنی یہ ہیں کہ مادہ مجود کے سے کو چیر کراس میں بر کھود کے سے کا کچھ حصد رکھ دیا جائے تا کہ اس میں پھل دیے کی صلاحیت پیدا ہوجائے ، انصار مدینہ عوماً ایسا ہی کیا کرتے سے ، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اس مے منع فر ما دیا اور سمجھا کہ یہ جاہلانہ اوہام پر منی ہے ، لیکن اس کی وجہ سے آئندہ سال پیداوار کم ہوئی ، آپ کھی کو جب علم ہوا تو پھر اجازت دیدی اور فر مایا کہ مہیں اپنی دنیا کی زیادہ خبر ہے ، انتہ اعلم ہامر دنیا کے مدیا

اس لئے پھل کی پیداوار بڑھانے کے لئے اس طرح کی

تدبیرین اختیار کرناجائز ہے، البتہ بیعقیدہ رکھنا چاہئے کہ بیہ
اضافہ بھی اللہ تعالیٰ کے حکم ہی پر ہوتا ہے، اس تدبیر کی حیثیت
محض ایک ظاہری سبب کی ہے، عربی زبان میں ای کو' تلقیہ''
معمی کہتے ہیں۔

تابوت

تابوت صندوق کو کہتے ہیں، جس میں میت کو ڈالا جائے،
یاکٹری کا بھی ہوسکتا ہے اور لو ہے کا بھی ، امام ابو بکر مجمہ بن فضل
سے مروی ہے کہ جہال زمین نرم اور مرطوب ہو وہاں آگر تابوت
بنا کر مردہ کو اس میں رکھ دیا جائے اور تابوت دفن کر دیا جائے تو
کافی ہے، سے تابوت لکڑی کا بھی ہوسکتا ہے اور لو ہے کا بھی ، البتہ
بہتر ہے کہ لو ہے کے تابوت میں نیچے کے جھے میں پچھٹی بہتر
دی جائے ، مردہ کے دونوں جانب دا کمیں اور باکمیں چندا نیٹیں
رکھ دی جائے ، مردہ کے دونوں جانب دا کمیں اور باکمیں چندا نیٹیں
رکھ دی جائے ، مردہ جو جائے ۔ (م)
دلک کی طرح ہو جائے ۔ (م)

کین تابوت کی تدفین اس طرح ہونی چاہئے کہ جس طرح مسلمان مردہ کی تدفین ہوتی ہے، یعنی لیٹی ہوئی حالت میں،اس طرح نہیں جیسے بعض اقوام اپنے مردوں کو دفن کرتی ہیں،جس میں مردہ کھڑی ہوئی حالت میں ہوتا ہے۔

( تو تلانے والا )

FF

ایشخص کو کہتے ہیں جوبار بار' تا تا''بولا کرتاہے۔(۵)

<sup>(</sup>۲) طاحظهو: فيض البارى ٢٠١١، سيرت النعمان ا٣٢١

<sup>(</sup>۱) تبييض الصحيفه، : ٢

<sup>(</sup>٣) مسلم شريف ، حديث نمبر : ٢٣٦٣، باب توقير صلى الله عليه وسلم و ترك اكثار سواله عمالاضرورة اليه الخ

<sup>(</sup>٣) فتاوي هنديه ١٠٨٥/الفصل السادس في القبر والدفن وخلاصة الفتاوي ٢٢٦/١ في حمل الجنازة والدفن

<sup>(</sup>٥) يتردد في التاء اذا تكلم ، مختار الصحاح : ٣٦

## تو تلانے والے کی امامت

ایسے آدمی کواہامت نہیں کرنی چاہئے ،اس کی اہامت مکروہ ہے، البت اگرابیا ہو کہ الفاظ کو توضیح استعال کرتا ہو، لیکن زبان میں لکنت ہو، کوئی لفظ مشکل سے ادا ہو پاتا ہو، مگر سیح ادا ہوتا ہو تو اس کی اہامت میں کوئی مضا لقہ نہیں۔(۱)

### تو تلانے والے کی طلاق

اگراییا شخص، یا کوئی بھی شخص غلط تلفظ میں طلاق وے مثلاً تلاک یا طلاک یا تلاغ یا تلاق، تو طلاق واقع ہو جائے گی اور اگر وہ کیے میری نیت طلاق کی نہیں تھی تو اس کا اعتبار نہیں کیا جائے گا۔ (۲)

## تاديب

تادیب اور تعزیر دوقری الفاظین، بلکه تادیب بھی تعزیر ای کی ایک قسم ہے، فقہاء نے مجرم پرسزا نافذ کرنے کا حق عام حالات میں صرف قاضی یا امیر یا محکمہ احتساب کو دیا ہے، افراد اور اشخاص کو بطور خود بیدی نہیں کہ وہ سزا کیں تجویز کریں یا ان کو نافذ کریں، البتہ اس سے تین صور تیں مشتیٰ ہیں، والدین اپنی بیوں کی سرزنش کرسکتا بچوں کی، آقا ہے غلام کی اور شوہرا ہے بیوی کی سرزنش کرسکتا ہے، استاذ چونکہ بچوں کے والدین اور اولیاء کی طرف سے ہی مامور ہوتا ہے، اس لئے وہ بھی سرزنش کا مجاز ہوتا ہے، سرزنش کی ان تادیب' کا نام ان ہی تین صورتوں کو عام طور پر کتب فقہ میں ''تادیب' کا نام

دیا گیاہے، عام تعزیرات میں' عقوبت' کا پہلوغالب رہتاہے، اور تادیب میں اصلاح وضح کا۔

### شومركوتاديب كاحق

اسلام نے شوہر کو ضروراس بات کی اجازت دی ہے کہوہ ا پی بوی کی سرزنش کرے،لیکن سیاجازت نہایت محدود ہے، ہر چھوٹی بڑی بات پرسرزنش نہیں کی جاسکتی، عام طور پر فقہاء نے عاراسباب کی بناء پرسرزش کی اجازت دی ہے، زیبائش وآرائش ندكرنا، بلانے كے باوجود بمبسرى كے لئے بلا عذر آمادہ ند ہونا، نمازنہ پڑھنا بخسل نہ کرنا اور گھرے بلا اجازت نکل جانا ، (٣) کیکن بعض فقہاء کی رائے ہے کہ نماز وغسل کے ترک اوران امور کی وجہ ہے جن کا تعلق خود عورت کی ذات اور آخرت ہے ہے، ان کی وجہ سے بیوی کی تعزیز نہیں کی جاسکتی ، ہاں جن کا تعلق خود شوہر کے حقوق سے ہان میں تعزیر کی جاسکتی ہے، و ذکر فی النهاية انه انما لايضربها لمنفعة تعود الى المرأة لا ترى انه ليس له ان يضر بها على ترك الصلواة . (٣) پھران اُمور پرسرزنش کے لئے بھی بیحد ہے کہ چمرہ ادر جمم کے نازک حصول پر نہ مارا جائے ،اس طرح نہ ماراجائے كرجهم سياه يرجائ ، ورم آجائ يا نشان پرجائ ، يا خون نكل آئے اور اگروا جی قصور پر بھی ایسی سرزنش کی کم فورت کی جان جاتی رای او مرد ضامن موگاه (۵)اس بردیت واجب موگی اور ال کوعورت کی میراث ہے درا شنہیں مل سکے گی ،احناف کے

<sup>(</sup>١) الفتاوي الهنديه ٢٥/١، القصل الثالث في بيان من يصلح إماما لغيره

<sup>(</sup>٢) خلاصة الفتاوي ٨٣/٢ ، جنس في الإضافة

<sup>(</sup>٣) تبيين الحقائق ٣١١/٣

<sup>(</sup>٣) حاشيه شهاب الدين احمد على هامش تبيين الحقائق ٢١١٠/٣

<sup>(</sup>۵) عالمگیری ۲۳۲/۲، ۵، دیوبند

علاوه شوافع کی بھی یہی رائے ہے۔(۱) (تفصیل' تفریق'' کے تحت دیکھی جائے) استاذ کوتا دیب کاحق

ان ہی حدود وقیود کے ساتھ اسا تذہ کو اپنے تلافہ اور والدین کواپنے بچوں کی سرزنش کرنے کاحق حاصل ہوگا ،اوراگر خدانخواستہ تادیب'' بن جائے اور بچہ کی جان چلی جائے تو والداوراستاذ پر دیت واجب ہوگی اور بچہ کے مال سے باپ کو میرا نے نہیں مل سکے گی ، نیز جب بچہ بالغ ہو جائے تو والدین اس کو مزادینے کے حقد ارنہیں ہیں۔(۲)

( اُصول نقه کی ایک اِصطلاح )

TE:

اصل معنی تو بنیا دؤالنے کے بیں، گرعلاء اصول کی اصطلاح میں کسی لفظ سے اپیامعنی مراد لینے کو کہتے ہیں، جواس سے پہلے حاصل نہ ہوا ہو، مثلاً تین طلاقوں کے بعد عورت مرد کے لئے اس وقت حلال ہوگی، جب وہ کسی دوسرے مرد سے نکاح کرے، اوراس سے ہمبستری کے بعد پھر کسی وجہ سے علا حدگی ہوجائے، اوراس سے ہمبستری کے بعد طلاق دینے والا مرددوبارہ اس سے ذکاح کر سکے گا، ان شرا کط کی تفصیل حدیث میں موجود ہے۔ گاح کر سکے گا، ان شرا کط کی تفصیل حدیث میں موجود ہے۔ گرفتہاء احزاف نے خود قرآن مجید سے اس پر برا الطیف استدلال کیا ہے، وہ کہتے ہیں کہ ''حتی تنکیح ذوجا غیرہ''

میں زوج اور نکاح دولفظ آیا ہے، زوج سے اشارہ عقد نکاح کی

طرف ہاور' نکاح'' کے معنی ہمبستری کے بھی ہو سکتے ہیں اور

عقد نکاح کے بھی ، اب اگر نکاح کے معنی عقد نکاح کے لئے جا کیں تو زوج اور نکاح کا ایک ہی مفہوم ہوجائے گا اور دونوں لفظ ایک دوسرے کے لئے '' تاکید'' قرار پاکیں گے ۔۔ دسری صورت یہ ہے کہ نکاح سے مراد بمبستری لے لی جائے اور زوج سے نکاح کی طرف اشارہ ہوجائے 'اس طرح اس آیت سے دو با تیں سمجھ میں آ کیں گی ، ایک یہ کہ عورت کی دوسر فیض سے نکاح کر لے ، اور دوسر سے یہ کہ وہ دوسر المحض اس سے مباشرت کر لے ، اور دوسر سے یہ کہ وہ دوسر المحض جا سکے گا جو زوج کے لفظ سے مراد نہیں لیاجار ہا ہے ، یہی اصطلاح میں '' تاکیدی اصطلاح میں '' تاکیدی مفہوم' افذکر نے سے زیادہ بہتر ہے کہ اس کوتاسیس پرمحمول کیا عائے ، اور ایک نے معنی کا استنباط ہو۔ (۳)

تافيف

مٹی کو پھو نکنے ، یا کسی کو ڈانٹنے کی غرض ہے'' ان''یا '' تفہ'' کہنے کو'' تافیف'' کہتے ہیں۔(۴) نماز میں اف کہنا

فقہاء نے لکھا ہے کہ کوئی شخص نماز میں '' آہ''یا' 'اُوہ''
کہے، یا بلند آواز سے اس طرح روئے کہ حروف بن جا کیں اور
یہ کیفیت جنت و دوزخ کے ذکر، یا گناہوں کی ندامت کی وجہ
سے ہوتو نماز پر کوئی اثر نہیں پڑےگا، اور اگر کسی مصیبت یا درد کی
وجہ سے ہواور ایسامریض ہو کہ ضبط نہ کرسکتا ہواوران الفاظ سے
ایٹے آپ کو بازر کھنے پر قادر نہ ہوتو بھی اس کی نماز درست ہو

<sup>(</sup>٢) حواله ُسابق

<sup>(</sup>٣) طحطاوي على مراقى الفلاح: ١٤٨

<sup>(</sup>١) الفقه على المذاهب الاربعه ٢٩٨/٥ :

<sup>(</sup>٣) قواعدالفقه ، مجددی : ٢١٤

جائے گی، اور اس کے حق میں اس کی حیثیت چھینک اور جمائی کی ہوگی ،البتہ اگر صبط کی قدرت کے باوجود آ ہ، اُوہ وغیرہ کہہ دے توابنماز فاسد ہوجائے گی۔(۱)

دوسرے فقہاء نے بیاُصول بتایا ہے کہ دوحروف میں نماز فاسد نہیں ہوتی ، چار حرفوں میں فاسد ہوجاتی ہے، تین حروف كے سلسلے ميں فقهاء كا اختلاف ب، امام ابو يوسف كتے ہيں كه نماز فاسد ہوجائے گی اور دوسرے فقہاء کہتے ہیں کہنماز فاسد نہیں ہوگی، جیسے''اوہ''(۲)

مگریہ دواور چارحرفوں کی تفصیل انہی صورتوں میں ہے، جب کوئی حرف خوف و وحشت کی بناپر یا بطور اضطرار زبان پر آجائے۔

ان تفصیلات کی روشنی میں معلوم ہوتا ہے کہ'' اف' اگر خوف خداوندی یا ندامت کی وجہ سے بلاارادہ زبان پر آجائے، یا الی بیاری کی وجہ سے کہ زبان سے اضطراری اور غیر اختیاری طور پر بیدلفظ نکل جاتا ہوتو نماز فاسد نہ ہوگی ، البتہ اگر معمولی تکلیف اور در دکی بنا پر کہا جائے تو نماز فاسد ہو جائے گی۔ای طرح اگر ''اف' کے بجائے ''افوہ'' کہا تو نماز فاسد ہوجا لیگی ، اس کئے کہاس میں تین ہے بھی زیادہ حروف بن جاتے ہیں، ہاں اگر بیاری کی وجہ سے ایس کیفیت ہو جائے کہ مریض کو بالکل اس پر قابو ندر ہے تو چونکہ فقہاء نے اس کو جمائی اور چھینک كے مماثل قرار ديا ہے ، اس كئے "افوہ" كہنے كے باوجود نماز

فاسدنه وكل عذا ما عندى والله اعلم بالصواب.

## والدين كوأف كهنا

قرآن مجيدين والدين كو"أف" كمنے سے منع كيا كيا ہے ولا تقل لهما اف (بن الرائل:٢٣)، أف كهنه كا مقديد ہے کہ کوئی بھی الی بات ان سے نہ کمی جائے یا کوئی بھی اداالی اختیار نہ کی جائے ، جس سے والدین کو تکلیف پہونچتی ہو، چنانچ حضرت علی ﷺ سے مروی ہے کہ آپ ﷺ نے فر مایا کہ اید ایدو نیانے میں 'اف' کہنے سے بھی کم درجہ کی کوئی چیز ہوتی تواس ہے بھی منع کردیاجا تا۔ (۳)

قرآن یاک میں والدین کی خصوصی اہمیت کی وجہ سے صرف انبی کاذکر کیا گیا ہے، ورنہ حقیقت توبیہ کروہ تمام لوگ اس میں داخل ہیں جو بڑے اور قابل احر ام ہیں۔

قرآن مجيد ميں لفظ "أف" سے كيامراد ہے؟ اس كي تغيير كرتے موے امام مجابد فرماتے میں كداگر بوڑھے والدين كا پیثاب یا گخانه دیکھے تو تھن کا ظہار نہ کرے ،اس کی تائیداس ہوتی ہے کہ ' اُف' اور' تف' کالفظ ناخن میں پیدا ہونے والى كندكى اورميل كجيل كوكت بين، والأف والنف وسخ الاظفار . (م)



کسی بات کو توت پہو نچانے کو کہتے ہیں (۵) بھی تو اس

<sup>(</sup>٢) خلاصة الفتاوي الـ٢٠١، فصل : فيما يفسدالصلوة ومالا يفسد

<sup>(</sup>۱) الفتاوي الهنديد ٥٣١-٥٣، النوع الاوّل في الاقوال المفسدة

<sup>(</sup>٣) الجامع لاحكام القرآن ٢٣٢٦١٠

<sup>(</sup>٣) حواله مسابق: ٢٣٣، كان ادرالكيول كے جوڑول كي ميل كوم كها جاتا ہے، طبعطاوى: ١٥٨

<sup>(</sup>۵)كشف الظنون ۲/۱۵۲۷

والثالث افهامها صدق ديانة وفي القضاء طلقت · ثلاثًا ( ( ) )

## تامين

" تامین" کے ایک معنی قر" آمین" کہنے کے ہیں ،اس پر ضروری گفتگوخود لفظ" آمین" کے تحت کی جا چکی ہے ، جدید معاشی اصطلاح میں" تامین" انشورنس کو ہمی کہا جا تا ہے اور یہاں اس مسئلہ پر گفتگو کی جاتی ہے۔ انشورنس کا مسئلہ

"معاملات" کی اکم صور تیل جو به تدر قراداتی پاتی ہیں، دراصل ساجی ضرور یات کے تحت وجود میں آتی ہیں اور عام طور پر ان کا سر رشتہ واقعات اور عملی دقتوں سے بڑا ہوتا ہے، "انشورنس" بھی ایسے ہی معاملات میں ہے، سر مایی کی افزائش کے بنیادی طور پر تین طریقے ہیں، زراعت، تجارت بعض دفعہ زراعت اور کاشکاری میں خطرات کم ہیں، تجارت بعض دفعہ پر خطر ہوجاتی ہے، بالخصوص اس وقت جب حمل وفقل کے ذرائع مخدوش ہوں، قدیم زمانہ میں زیادہ تر بحری تاجروں کو اس قسم کے خطرات بیش آیا کرتے تھے، چنا نچے صدی ڈیڑھ صدی پہلے کو خطرات بیش آیا کرتے تھے، چنا نچے صدی ڈیڑھ صدی پہلے برکی تجارت ہی نے "انشورنس" کی راہ دکھائی، جس کا علامہ بحری تجارت ہی نے" انشورنس" کی راہ دکھائی، جس کا علامہ بائی نے "سوکرہ" کے نام سے ذکر کیا ہے، (۲) صنعت میں نقصان کا اندیشہ زیادہ ہے، بعض اوقات بیضارہ اس درجہ کا ہوتا ہوتا کے جو قرض ہو جائے جو قرض ہو جائے جو قرض خواہوں اور سرما ہے کاری کرنے والوں کے تقاضوں سے آزاو

کے لئے اس لفظ ہی کودوبارہ ذکر کردیا جاتا ہے، جس میں تاکید مقصود ہے، اور بھی اس کے لئے کچھ خاص الفاظ استعال کئے جاتے ہیں، جوعربی زبان کے اصول کے مطابق اس کام کے لئے ہیں، تاکید کے ذریعہ کی بات اور چیز کی تعداد میں اضافہ نہیں ہوتا ہے، بلکہ اس میں مزید توت پیدا ہوجاتی ہے۔ طلاق میں تاکید

ا مرکسی نے تین کے عدد کی صراحت کے بغیر تین وفعہ یا اس سے زیادہ ، یااس سے کم ، لفظ طلاق کو کرر کہا ،مثلاً یوں کے: میں نے طلاق دی، طلاق دی، طلاق دی، یا یول کے: "میں نے طلاق طلاق ، طلاق دی'' ایس صورت میں دونوں باتوں کا احمال ہے، تین دفعہ طلاق وینا مراد ہے، اور پیکہ ایک ہی وفعہ طلاق دین مقصود ہو۔ دوسری اور تیسری دفعہ کے جملہ سے اسی مپلی طلاق کومؤ کد کرنا جا ہتا ہو، پس اگر تین وفعہ کا ارادہ ہوتو تینوں طلاقیں واقع ہوجا کیں گی ،اوراگرایک دفعہ طلاق دے کر پھراس کی تا کید کا قصد ہوتو ایک ہی واقع ہوگی تین نہیں ، کیونکہ ، تا کیدسی چیز کے وقوع کواورمؤ کدتو کرتا ہے،لیکن اس کی تعداد مِس كُونَى اصَا فَهُمِيس كُرتا بمَكَّر بِينَكُم وياتنا " في ماهينه وبين الله " " ہے، یہاں تک کداگر واقعی کسی نے اس نیت سے اپنی ہولی کو طلاق دي اور پهررجوع كرليا تو كنبگار نه بوگا ، تا بم اس ميس چونکہ بدگمانی اور تہمت کی مخیائش ہے اس کئے قضا و تینوں ہی طلاقيں واقع ہوجائيں گي:

رجل قال لامرأته الت طالق الت طالق الت طالق فقال عنيت بالا ولى الطلاق وبالثانية

<sup>(</sup>٢) رد المحتار على الدر المختار ٢٨١٠، باب المستامن

اصل رہتا ہے ،صنعت نے جوں جوں ترقی کی ، انشورنس کے سلسلہ میں اس وفت جو گفتگو کرنی ہے ،وہ چنیوں نے جس رفتار سے اپنے ہاتھ پاؤں دراز تین حصوں پر شتمل ہوگی : در جانی خطرات بھی اس تناسب سے بڑھتے گئے ا- انشورنس کا مرقدج نظام اور اس کی ملی صورتیں۔ صنعتی دنیا کے لئے ان خطرات سے تحفظ ، در پیش ۲- انشورنس کا شرع تھم اور اس سلسلہ میں مختلف نقاط نظر

۲- انشورنس کا شری تھم اور اس سلسلہ میں مختلف نقاط نظر
 کے دلائل ۔

۳- ادران مباحث کی روشن میں احکام کا خلاصہ۔ انشورنس کی مختلف صورتیں

بنیادی طور پرانشورنس کی تین صورتی ہیں:

۱- باجمی تعادن پرمنی انشورنس ـ

۲- کمرشیل اور تجارتی انشورنس به

۳- سرکاری انشورنس\_

جیسا کہ فدکور ہوا، 'انشورنس' کا آغاز باہمی تعاون ہی

اللہ علی جل بیلی بارنقصان کے ازالہ کے لئے اس طرح کی اجتاعی

اللہ علی پہلی بارنقصان کے ازالہ کے لئے اس طرح کی اجتاعی

کوششیں کی گئیں ،اس کے بعد قدیم رومن امپار میں الی

سوسائٹیاں قائم ہوئیں جو ہلاک ہونے والے فوجیوں کے اہل

وعیال کی پرورش کا کام انجام ویتی تھیں،اورتمام ارکان اس میں

نعاون کیا کرتے تھے۔باہمی تعاون پڑی انشورنس میں بنیادی

طور پرخطرات پیش آنے کی صورت میں تلائی پیش نظر ہوتی ہے،

اس لئے تعاون باہمی کی سوسائٹیاں (COOPERATIVES)

اپ تارکان کو اتنا ہی معاوضہ ادا کرنے کو کہتی ہیں جس سے

انتھان کا از اللہ ہوجائے، کمرشیل انشورنس کی طرح اس کی قسطیں

متعین نہیں ہوتی ہیں، بلکہ نقصان کے کم وہیش ہونے کے اعتبار

سے اس کی مقدار بھی کم وہیش ہونے رہتی ہے، اس لئے '' تغیر

بھکاریوں کو عاصل رہتا ہے، صنعت نے جوں جوں تی گی،
کارخانوں کی چمنیوں نے جس رفتار سے اپنے ہاتھ پاؤں دراز
کے، معاشی اور جانی خطرات بھی اس تناسب سے بڑھتے گئے
اوراب آج کی صنعتی دنیا کے لئے ان خطرات سے تحفظ، در پیش
آجا کیں تو ان کی تلائی کا سروسامان ایک الی ضوورت ہے
جس کوکسی طور نظر انداز نہیں کیا جاسکتا، 'انشورنس' بنیا دی طور پر
اسی ضردرت کی محیل ہے۔

''انشورنس' جو بنیا دی طور پر ایک صالح مقصد کے تحت
اورایک واقعی ضرورت کی پخیل کے لئے وجود میں آیا تھا، اس کی
بنااورنشو ونما انہی' ہاتھوں اور د ماغوں کے ذریعیمل میں آئی ، سود
اور جواجن کی سرشت میں داخل تھا ، اور اس میں بعض ایسے
مفاسد داخل ہو گئے ، جس نے اکثر علماء کوتو اس نتیجہ پر ، ہو نچایا
کہ وہ حرام ہے، لیکن پچھائل علم جواس کے جواز کے قائل ہیں ،
وہ بھی اس کو مفلوک اور اسلام کی روح اور شریعت کے بنیا دی
مزاج و نداق سے دور ہی تبجھتے ہیں۔

پذیراشراک' (VERIABLE) کہلاتا ہے، اس انشورنس میں بعض دفعہ ایہ ابھی ہوتا ہے کہ نقصان پیش آنے کے بعد تمام ممبران سے نقصان کے بدقدر پینے لئے جاتے ہیں، یا شروع میں ایک مقررہ مقدار لے لی جاتی ہے، اور اختیا مسال تک کمل حساب ہوتا ہے اگر پینے کم ہوئے ہوں تو ممبران اداکرتے ہیں، زیادہ ہوئے ہوں تو کپنی واپس کردیتی ہے۔ کمرشیل انشورنس

قرون وسطی میں بحری تجارت ہی نے انشورنس کی موجودہ صورت کو وجود بخشا ہے، کہا جاتا ہے کہ اٹلی اور ساحل سمندریر واقع مخلف ممالک کے درمیان تجارتی تعلقات تھے بعض سرمایہ کارتجارتی سامان لے جانے والے کشتی بانوں کواتنے قرض دیتے تھے ، جو کشتی اور اس کے سامان کی قیمت کے حامل ہوتے تھے، بەقرض مشروط ہوتا تھا، كەسامان ۋوپ جائے تو قرض معاف ہوگا اور پچ گیا تو تھتی بان نفع کے ساتھ قرض واپس كريكا، جوظا ہر بے كەسودكوبھى شامل باور قماركوبھى ، حادثات میں انشورنس کا سلسلہ ستر ہویں صدی عیسوی کے اواکل میں شروع موااوراس كاباعث بيرموا كه ٢٦٢١ء مي لندن مين مسلسل عار دنوں تک زبر دست آتش زنی ہوئی، جس نے تیرہ ہزار مکانات اور ایک سوکلیسا کو خاسمترینا کررکھ دیا ، اس کے بعد حادثات کے انثورنس نے جنم لیا، اب اس انثورنس نے بری وقعت اختیار کرلی ہے، بنیادی طور براس کی تین صورتیں ہیں، جان كا انشورنس ، مال و اسباب كا انشورنس ، ذمه دار يول كا انشورنس ، جان کے انشورنس میں اس وقت جو پالیسی زیادہ مروج ہے، وہ دو بیں ،ایک یہ ہے کہ خصوص مدت کی یالیسی لی

جائے اور کمپنی کی طرف ہے مقررہ قسط (PRIMEFIX) ماہ بہ ماہ ادا کی جائے ، اگر اس مدت کے پورا ہونے سے پہلے موت واقع ہوگئی تو اس کے وریثہ کو مقررہ پوری رقم ادا کرنی ہوگی ادر باتی اقساط معاف ہوجا کمیں گی ، اگر پالیسی ہولڈراس وقت تک زندہ رہا تو جمع شدہ رقم ایک خطیر اضافہ کے ساتھ واپس مل جائیگی ، دوسری صورت یہ ہے کہ ممکنہ نا گہانی حادثہ کے لئے انشورنس کرالے ، مثلاً یہ کہ جب وہ کام کے لائق ندر ہے یا اپانچ ہوجائے تو کمینی اس کو مقررہ رقم ادا کرے گی ، یا اس کے علاج کے افراصات ادا کرے گی۔

مال کے انشورنس ہیں مکان ، دکان ، مولی وغیرہ کا بیمہ کرایا جاتا ہے ، کداگراس کونفسان پہو نچے ، یاضائع ہوجائے تو کہیں مقررہ رقم اداکرے گی ، اگر الیا کوئی حادثہ پیش ندآیا تو پالیسی بولڈر کو بچھ معاوضہ نہ طے گا ، اس انشورنس میں پالیسی بولڈر کومقررہ قسط (PRIME) اداکر نی ہوتی ہے ، ذمددار یوں کے بیمہ کی صورت مال کے بیمہ سے قریب سے قریب بی ہوتی ہے ، اس میں 'پالیسی ہولڈر' مینی کومقررہ قسط اداکرتا ہے ، تاکہ مینی مقررہ فرمدداری کو پالیسی ہولڈر کی طرف سے اداکرے ، جیسے ٹریفک حادثہ کی ہلاکت کے تاوان کی فرمدداری ، گاڑی کا مالک اس غرض سے انشورنس کراتا ہے ، کداگر اس کی گاڑی کے مالک اس غرض سے انشورنس کراتا ہے ، کداگر اس کی گاڑی سے نصادم کے نتیجہ میں کسی کی ہلاکت واقع ہوجائے تو مہلوک کے سلسلے میں جو بچھرتم اداکر نی پڑے وہ کمپنی اداکرے گی ، اس صورت میں بھی حادثہ پیش ندآ ئے تو کوئی رقم واپس نہیں طی گ

سرکاری انشورنس سے مراد وہ سرکاری مراعات ہیں جو

مورنمنٹ ملاز مین کودی جاتی ہیں، اس میں ملازمت فتم ہونے
کے بعد پنشن، برسر ملازمت رہتے ہوئے موت کی صورت میں
ہوہ کے لئے وظیفہ وغیرہ کی سہولتیں داخل ہیں، حکومت اس مد
میں تخواہ کا ایک حصہ وضع کر لیتی ہے، عام طور پر انٹورنس کی بیہ
صورت '' جبری'' ہوتی ہے، ملاز مین کو اپنی تخواہ کے ایک جزو
کے کٹانے اور نہ کٹانے کا اختیار نہیں رہتا۔

### تعاون بربني انشورنس كاحكم

انثورنس کی پہلی صورت جو باہمی تعاون پر بٹی ہے، تمام ہی
اہل علم کے نزدیک جائز ہے، اس میں نفع کمانا مقعوونہیں ہوتا
ہے، بلکہ افراد واشخاص کا ایک گردہ طے شدہ خطرہ پیش آنے کی
صورت میں مصیبت زدہ فض کی مدد کرتا ہے، اس لئے اس کے
ناجائز ہونے کی کوئی وجہ نہیں، اس میں ایک گونہ دخر ' ضرور پایا
جاتا ہے، کہ نہ معلوم اس اعانت کا فائدہ کے پہو نچ گا'تا ہم یہ
اس لئے معزنہیں کہ ' خر' ان معاملات میں ممنوع ہے، جن
میں دونوں طرف سے عوض کا تبادلہ ہو، تیم عات میں ' غرز' سے
کوئی نقصان نہیں، اور انثورنس کی بیمورت ای قبیل سے ہے۔
مرکاری انشورنس کا حکم

سرکاری طرف سے پراویڈنٹ فنڈ ،پنشن ، وظیفہ معذوری یا لائف انشورنس کو بھی عام طور پر علاء نے جائز قرار دیا ہے، ایک تو ان تمام صورتوں میں حکومت جبراً تنخواہ کا ایک حصہ وضع کر لیتی ہے۔دوسرے ان تمام صورتوں میں ملنے والی زیادہ رقم حکومت کی طرف سے "تیرع" ہے، حکومت نے وضع شدہ رقم کے بعد تخواہ کی طرف سے "تیرع" ہے، حکومت نے وضع شدہ رقم کے بعد تخواہ

دی ہے، وہی اصل اجرت ہے، سوداور قمار دونوں میں ضروری ہے
کہ دونوں طرف سے مال ہو، حالانکہ حکومت کی طرف سے ان
تمام مراعات میں ایک طرف ہے'' مال'' ہے اور دوسری طرف
ہے'' مال'' ہے اور دوسری طرف
ہے'' میں ایکے انٹورنس کی بیصور تیں جائز ہیں۔
ہورتیں جائز ہیں۔

انثورنس کی ان دونوں صورتوں کے متعلق علماء کی ایک کا نفرنس منعقدہ قاہرہ ، محرم ۱۸۳۵ھ نے درج ذیل تجارویز منظور کی ہیں:

الف: کوآپریٹیوسوسائٹیاں انشورٹس کا جونظام چلاتی ہیں اور جس میں تمام پالیسی ہولڈراس کئے شریک ہوتے ہیں کہ سوسائٹٹی کے ارکان کو جو خدمت اور مددمطلوب ہوگی، اس کے لئے رقم ادا کریں کے بیجائز اور مشروع ہاور بیڈی پرتعاون کے زمرہ ہیں داخل ہے۔

ب: سرکاری پنشن کانظام اور حکومت کی طرف سے اس طرح کے دوسرے اجتماعی کفالت کے جونظام ہیں، جن پربعض مما لک ہیں عمل کیا جاتا ہے، نیز اجتماعی انشورنس کا نظام (۱) جس پربعض دوسرے ملکوں میں عمل ہے، ہیسجی جائز ہیں۔(۲)

تجارتی انشورنس کے متعلق علماء کی رائیں

'' کرشیل انشورنس' کی جیبا کہ ندکور ہوا، تین صورتیں جیں: لائف انشورنس ۔ الملاک کا انشورنس ۔ ذمہ دار بول کا انشورنس ۔ علماء کی ایک قلیل تعداداس کو جائز قرار دیتی ہے، ان علماء میں مشہور فقیہ شیخ مصطفیٰ زرقاء، شیخ علی الخفیف اور ہندوستان کے اہل علم میں ڈاکٹر نجات اللہ صدیقی خصوصیت

<sup>(</sup>۱) اس سے حکومت کی طرف سے جری لائف انشور نس مرادے، دیکھتے: کتاب مذکور ۲۷-۲۵

 <sup>(</sup>٢) الانسلام و التامين للدكتور محمد شوقي الفجري المنتز للحقره: الشريعة الاسلامية في عقود التامين . ٢٥-٥٥

ہے قابل ذکر ہیں ،لیکن عالم عرب اور ہندوستان کے اکثر علاء نے اس کونا جائز قرار دیا ہے۔

مجوزین کے دلائل

جن علماء نے انشورنس کی ان صورتوں کو جائز قرار دیا ہے۔ ان کی دلیل حسب ذیل ہے:

ا - انثورتس ایک نوپید مسئلہ ہے ، اس لئے کتاب وسنت
میں ندان کی صراحت اجازت ل سکتی ہے ، ندممانعت ، ایسے
معاملات میں دواُصول کام کرتے ہیں ، ایک بید کداس میں
مصلحت کا پہلو ہوتو وہ جائز ہوگا ور ندنا جائز ، انثور نس میں
مصلحت ہے ، اس لئے اس کو جائز ہوتا چاہئے ۔ دوسر بے
جن اُمور کی بابت اجازت یا ممانعت منقول ندہو وہ اپنی
اصل کے اعتبار سے مباح شار کی جاتی ہے : "الاصل فی
الاشیاء الإباحة "لہذا اس قاعدہ کے عجت انثور نس کی
مصرتمی جائز ہوں گی۔

۲- حدیث مین عقد موالات کی اجازت التی ہے، (۱) اس کی صورت یہ ہوتی کہ کوئی فض جب اسلام میں داخل ہوتا تو جس کے ہاتھ پر ایمان لا تا اس سے رشتہ ولاء "قائم ہوجا تا، اگر ایک پرخون بہا واجب ہوتا، تو دوسرا بھی اس کی ادائیگی میں شریک ہوتا، بعض صورتوں میں وراشت بھی جاری ہوتی، نقہاء حنفیہ نے بھی اس کو ایک "عقد" اور معاملہ کی حیثیت سے قبول کیا ہے۔ (۱) معاملہ کی حیثیت سے قبول کیا ہے۔ (۱) انشور تس بھی اپنی روح اور مقصد کے اعتبار سے اس سے انشور تس بھی این روح اور مقصد کے اعتبار سے اس سے

بہت کچھ مثابہ ہے، گویا کمپنی اور پالیسی مولڈر کے درمیان ایک طرح کا معاہدہ ہوتا ہے، کہ تا گھانی حالات میں وہ اس کی مدد کرےگا۔

سو - یه "کفالت" کی ایک صورت ہے، کمپنی پالیسی لینے
والے کی کفالت قبول کرتی ہے، فرق اس قدر ہے کہ
کفالت کے عام معاملات میں "کفیل" فردواحد ہوتا ہے،
اور یہاں افراد کی اجماعی بیئت کفالت قبول کردی ہے،
جس کی حیثیت "فخص اعتباری" کی ہے۔

۳- فقہائے متاخرین کے بہاں ایک جزئید لماہ ہے کہ کی افتحال متاخرین کے بہاں ایک جزئید لماہ ہے کہ کا کہ اس داستہ سے جا کر استہ قابل اطمینان ہے، اگر نقصان ہوا تو ہیں ضامن ہوں، ایک صورت ہیں داستہ ہیں مال لوٹ لیا میں ضامن ہوں، ایک صورت ہیں داستہ ہیں بال لوٹ لیا ضامن قرار دیتے ہیں، اس کو کتب فقہیہ ہیں" ہاں کو کتب فقہیہ ہیں" ہاں کو کتب فقہیہ ہیں" ہان کو کتب فقہیہ ہیں" ہان کا خطر الطریق" سے تعییر کیا گیا ہے، (۳) انٹورٹس کمپنی کا معالمہ بھی ایک صوتک ایسانی ہے کہ اس داہ بتانے والے معالمہ بھی ایک ایے نقصان کی جانت تعول کردی کی طرح یہ بھی ایک ایے نقصان کی جانت تعول کردی ہے، جس کا واقع ہونا اور نہ ہونا اس کے دست واختیار ہیں نہیں ہے، البذا اس کا ضامن بنا درست اور جائز ہوگا۔

۵-" دو ایت" کے طور پر جو چیز رکمی جائے وہ اصل ہیں" امانت کے سلسلہ ہیں اُصول یہ ہے کہ اس کے صائع ہوجائے پر کوئی تا وان واجب نہیں ہوتا، لیکن جس ضائع ہوجائے پر کوئی تا وان واجب نہیں ہوتا، لیکن جس ضائع ہوجائے پر کوئی تا وان واجب نہیں ہوتا، لیکن جس ضائع ہوجائے پر کوئی تا وان واجب نہیں ہوتا، لیکن جس ضائع ہوجائے پر کوئی تا وان واجب نہیں ہوتا، لیکن جس ضائع ہوجائے پر کوئی تا وان واجب نہیں ہوتا، لیکن جس ضائع ہوجائے پر کوئی تا وان واجب نہیں ہوتا، لیکن جس

<sup>(</sup>٢) لاظهر: هدليه ١١٦٥

<sup>(</sup>۱) ابوداؤد ،عن تعیم الداری ۴۸/۲، باب الولاء

<sup>(</sup>٣) ردالمحتار ٣/٥/٣

اس کی وجدے خودانشورنس کوناجا ئرنبیں کہاجا سکتا ہے۔ ان ولائل پرایک نظر

جولوگ انشورنس کو نا جائز کہتے ہیں ، ان کے دلاکل پیش کرنے سے پہلے مناسب ہوگا کہ پہلے گروہ کے دلاکل پرایک نظر ڈال لی جائے۔

 ا- سیسی ہے کہ جن مسائل کی بابت کتاب وسنت سے رہنمائی نهلتی ہوان کی بابت "مصلحت" کوسامنے رکھ کر فیصلہ کیا جائے گا، اور اشیاء میں اصل کے مباح و جائز ہونے کے قاعدہ ہے فائدہ اٹھاتے ہوئے اس کو حائز تصور کیا جائےگا ، گرجولوگ انشورنس کو نا جائز قرار دیتے ہیں ، ان کا خیال ہے کہ انشورنس کی کوئی صورت نہیں جو تمار سے خالی ہو، اوربعض صورتوں میں مزید برآ ں سودبھی موجود ہے،اور بیہ دونوں باتیں حرام ہیں، بلکہ ان کی حرمت اور ممانعت نہایت تاکیدوقوت کے ساتھ ٹابت ہے، اس لئے بدان اُمور میں سے نہیں ہے، جو کتاب وسنت کی رہبری ہے خالی مو، کهاس مین مصلحت " "دور اشیاء مین اصل اباحت ہے'' کااستدلال کی وجوہ ہے کی نظر ہے۔ (الف) حدیث ہےمعلوم ہوتا ہے کہ'' موالات'' نومسلم اور قدیم الاسلام لوگوں کے درمیان ہوا کرتا تھا ، چنانچہ "موالات" كے ثبوت كے لئے جو حديث پيش كى جاتى ب،وهاس طرح بكرآب اللهاسدريافت كياكيا: ماالسنة في الرجل يسلم على يدى الرجل من المسلمين قال هو اولى الناس بمحياه ومماته.

کے پاس امانت رکھی جائے اگروہ سامان امانت کی حفاظت كى اجرت لے تواب وہ اس كاضامن قراريائے گا۔ (۱) انشورنس حائز قرار دینے والوں کا استدلال یہ ہے کہ حان ومال کے انشورنس کی صورت میں کمپنی نے اس کی حفاظت کا ذ مه الدار القصال كى صورت ميس كمينى ذ مدار موكى -۲ - فقهاء کی کتابوں میں خرید وفروخت کی ایک خاص صورت '' بیج بالوفاء'' کہلاتی ہے،'' بیج بالوفاء'' سے مرادیہ ہے کہ اگرمقروض محسوں کرتا ہے کہ قرض دہندہ کچھ نفع کے بغیر قرض دیے کو تیار نہیں تو جتنا قرض لینامقصود ہوتا ہے،اتنے ہی رقم میں اینا مکان اس ہے اس شرط کے ساتھ فروخت کردیتاہے کہ جب وہ قرض ادا کردے اس کا مکان چراس کوواپس کردیا جائے ،اس طرح قرض دہندہ خریدار بن کر اتنے دنوںمقروض کے مکان سے فائدہ اٹھا سکے گا۔ (۲) جولوگ انشورٹس کوجا ئز قرار دیتے ہیں ،ان کا خیال ہے کہ بیج بالوفاء کوبعض فقہاء نے تعامل اور رواج کی وجہ سے جائز قرار دیا ہے، حالانکہ بدیالواسطہ طوریر'' ربوا'' کو جائز کرنے کی سعی ہے،للبذااس پر قیاس کرتے ہوئے انشورنس کوبھی جائز قرار دیا جائے ، گواس میں' ر بوا' اور' قمار' کی صورت یائی جاتی ہو۔ 2- انشورنس كااصل مقصود مكنه خطرات سے تحفظ اور جاني و مالی نقصان کی صورت میں یا جمی تعاون ہے، یہی انشورٹس کی اصل روح ہے،اباس کے ساتھ انشورنس کے مغربی نقشه گروں نے اس میں سودو قمار کو بھی داخل کر دیا ہے، تو گو ہاسوداور قماراصل معاملہ سے خارجی چیز ہے،اس لئے

(٢) وكيمية: د دالمحتار ١٤/١٥، باب الصرف

(١) و كيك : الدر المنتقى على هامش مجمع الانهر ٢٣٨/٢

جوفض کی مسلمان کے ہاتھ پراسلام قبول کرے اس کے سلسلے میں شریعت کا کیا تھم ہے؟ فرمایا زندگی اور موت میں وہ اس کا قریب ترین مخص ہے۔(۱) سگویا حدیث کی روئے''موالات''مسلمان سے ہوسکتا ہے

نہ کہ غیر سلم ہے، گرظا ہر ہے کہ انشورنس کمپنی صرف سلمانوں پر
مشمل نہیں ہوتی بلکدا کشریت غیر سلموں کی ہوتی ہے۔

(ب): عام طور پر فقہاء و محدثین کا ربحان کہی ہے کہ بیت کم
اوائل اسلام کا ہے، اب بیت کم باتی نہیں رہا، خود بعض فقہاء
احزاف نے بھی اس کو تبول کیا ہے، (۱) اور قر ائن ہے اس
کی نقمہ بی ہوتی ہے، رسول اللہ علیہ وآلہ وسلم نے انصار
میند اور مہاجرین کے درمیان ' موا خات' اور بھائی چارہ
کاخصوصی رشتہ قائم فر مایا تھا اور بیر شتہ مض اخلاتی نہیں تھا
، بلکہ قانونی بھی تھا، اس لئے بیہ بات بعیداز قیاس نہیں کہ
اسلام کے ابتدائی دور میں نومسلموں کا مسلم لکرنے کی
مناء کو
سامنے رکھ کرآ ہے وقائل نے اس طرح کے احکام دیے ہوں،
پر جب احکام شریعت کی سمیل ہوئی تو اس طرح کے عبوں،
عبوری احکام شریعت کی سمیل ہوئی تو اس طرح کے عبوں،
عبوری احکام مشریعت کی سمیل ہوئی تو اس طرح کے عبوں۔

(ج): فقہائے احناف نے گواس کواب بھی قابل عمل مانا ہے اور'' موالات'' کے لئے فریقین یا کسی ایک کے مسلمان ہونے کو ضروری قرار نہیں دیا ہے، بلکہ اس معالمہ میں

مسلمان اورمسلم ملک کے غیرمسلم شہری ( قی ) کوایک ہی ورج میں رکھا ہے، گرشر بعت میں اس کی حیثیت دراصل محض عقد اور معاملہ کی نہیں ہے، بلکہ اس سے فریقین کے درمیان ایک طرح کی قرابت پیدا ہوجاتی ہے، اس لئے فقہاء نے ' ولاء' کی تعریف ان الفاظ میں کی ہے:

هو فی الشرع عبارة عن قرابة حاصلة بسبب الموالاة. (٣)

وہ شریعت میں اسی قرابت کا نام ہے جو آزاد کرنے ، یا موالات کے سب حاصل ہوتی ہے۔

اورای لئے ''موالات'' صرف نام کہانی حالات میں ایک دوسرے کی مدد ہی کو واجب قرار نہیں دیتا، بلکہ باہم رشتہ نمیراث بھی قائم کر دیتا ہے، حنفیہ کلصتے ہیں:

فان مات و لا وادث له فعیوانه للعولیٰ . (۳) پس اگرموت بواوراس کا کوئی وارث نه بوتو و بی موٹی اس کاوارث ہوگا۔

اور یمی وجہ ہے کہ محدثین نے تمیم داری کی نہ کورہ روایت کو کتاب الفرائض (میراث کے بیان) میں جگہ دی ہے(ہ) ظاہر ہے کہ ایک ایسی بات پر جوشر بعت میں '' قرابت'' کا درجہ رکھتی ہو، کسی اور معالمہ کو قیاس کرنا سی نہیں ہوسکتا۔

(و): اورنه بی میمکن ہے کہ اس معاملہ کو بعینہ "موالات" قرار دیاجائے اس کئے کہ:

الف: موالات كي مخبائش الشخص كے لئے ہے جس كا زوجين

۲) الما خطريو: مرقاة المصابيح ۳۹۲/۳

<sup>(</sup>٣) هدايه ، ربع سوم : ٣٢٩

<sup>(</sup>٣) هنديه ٢٥/٥، كتاب الولاء (٥) شلاً وكيت: مشكورة المصابيح ، حديث : ٣٠ ٢٠، باب الفرائض ،طوار الفكريروت، مع تحقيق ، سعيد محمدلحام

<sup>(</sup>۱) سنن ابو داؤد ۲۸/۲،باب الولاء

كسوااوركوني وارث شهو\_(١)

ب: "موالات" كالرُّصرف" ميراث اور" دعت مين تعاون" كي صورت مين ظاهر موتاب، دوسر عاد ثات سے اس كا كوئى تعلق نہيں ۔ (۲) انثورنس مين ظاهر ہے كه بيصورت حال نہيں ۔

٣- كفالت كے سلسله ميں حفيہ كے يہاں جو أصول بيل اس لحاظ سے تو کئ أمور میں انشورنس كا نظام اس سے بالكل مختلف ہے،حنفیہ کے پہال كفالت کے لئے ضروري ہے کہ جس مخص کے حق کی حفاظت کے لئے کفالت قبول کی جائے وہ معلوم ومتعین ہو، مگرانشورنس کے نظام میں وہ معلوم ومتعین نہیں ہوتا (٣)ای طرح امام ابوضیفہ کے نزد یک ماحب حق کی طرف ہے کفالت کو تبول کرنا بھی ضروری ہوتا ہے ، جب ہی کفالت کا معاملہ وجود میں آتا ہے، ای لئے احناف کفالت کے لئے بھی دوسرے معاملات کی طرح ایک مجلس میں ایجاب وقبول کو ضروری قرار دیتے ہیں (م) انٹورنس میں معاملہ طے یانے کے وقت صاحب حق کا وجود ہی نہیں ہوتا ، مگر یہ تفصیلات دومرے فقہا و کے یہال متفق علیہ میں ہیں، مالکیہ اور حنا ملہ كنزديك صاحب وي مكفول له "كامعلوم ومعروف موما ضروری نہیں (۵)ای طرح اس کامجلس عقد میں موجود رہنا

اور قبول کرناعام فتہاء کے ہاں ضروری نہیں۔(۱)
لیکن ایک شرط قریب قریب متنق علیہ ہے کہ '' کفالت
بالمال'' کا تعلق ایسے حق مالی سے ہوتا ہے، جو کسی کے ذمہ ثابت
ہو، یہاں صورت حال بیہ ہوتی ہے کہ انٹورنس کی اکثر صورتوں
میں پالیسی ہولڈر پر کسی مخف کاحق واجب نہیں ہوتا ہے، جس کو
کپنی ادا کرتی ہے، بلکہ خوداس کو جونقصان پہو نچتا ہے، کپنی
اس کی تلافی کرتی ہے، صرف گاڑیوں کے انٹورنس میں جنایت
کے تحت جو تاوان گاڑی کے مالکان پر عائد ہوتا ہے وہ اس کی
طرف سے ادا کرتی ہے، تا ہم بیہی ایساحق وذمہ نہیں ہوتا جو
انٹورنس کا معاملہ طے پاتے وقت قرار وموجود ہو، حالانکہ
انٹورنس کا معاملہ طے پاتے وقت قرار وموجود ہو، حالانکہ
وقت ٹابت اور موجود ہوں اور حقوق کا ہوتا ہے جو معاملہ کرنے کے

- "اجرت لے کرسامان امانت کی حفاظت" والے مسلم
پر بھی اس صورت کو قیاس کرنا سیح نظر نہیں آتا ہے، وہاں
سامان خود "اجن" کی تمہانی اور قبضہ میں رہتا ہے اور اس
کی حفاظت اور ضیاع میں خود اس محض کی توجہ اور تغافل کو
خاصا دخل ہے، یہاں جوسامان ایک جگہ ہے دوسری جگہ
بھیجا جارہا ہے، یا دکان وغیرہ میں ہے وہ انثور نش کمپنی کی
تحویل اور قبضہ میں نہیں ہے، اور نہ اس کی حفاظت و
صیانت میں مناسب چوکی اور توجہ یا غفلت و بے الثقاتی

<sup>(</sup>١) لما حقيه : هدايه ٣٢٥/٣، هنديه ٣٢/٥، الباب الثاني، في مولى الموالات

<sup>(</sup>٢) لما حقده: هدايه ٣٢٩/٣، هنديه ٣٣٥، الباب الثاني ، في ولاء الموالات

<sup>(</sup>٣) و يكت : هنديه ٢٥٢/١٦، واماركنه

<sup>(</sup>۳) هنديه ۱۵۳/۳

<sup>(</sup>۵) و كيمية: المغنى ۵۳۵/۵ احكام القزآن لابن العربي ۱۰۸۵/۳

<sup>(</sup>٢) ويحيح: المغنى مع الشوح الكبير ٥٢٥/٥، مغنى المحتاج ٢٠٠٠/ وحمة الامة ٢٠٢٠ كتاب الضمان

ے اس کا کوئی تعلق ہی ہے ، اس لئے نہ کمپنی کی طرف ہے اس کا کوئی تعلق ہی ہے ، اس لئے نہ کمپنی کی طرف سے اس کی ذمہ داری قبول کرنا مجنی بر موجانے کی صورت میں اس کا تاوان وصول کرنا مجنی بر انساف ہے۔

٢- جهان تك ' بيع بالوفاء' كى بات بيقواول تواس كے جائز ہونے ہی میں اختلاف ہے (۱)اور نقیر کی رائے بھی کہی ہے کہ ریسود کے لئے حیلہ ہے،اس لئے سدذ رابعہ کے طور براس کوبھی ناجائز ہی قرار دیاجانا جا ہے ،کیکن جن لوگول نے جائز قرار دیا ہے ان کا منشاء بھی بیہے کہ بیمعالمدا پی ظاہری شکل اور ہیت کے اعتبار سے محض خرید وفروخت کا ایک معاملہ ہے،جس کو جائز ہونا جا ہے، ہاں معاملہ کرنے والوں کی نیت بالواسطة رض برنفع حاصل کرنے کی ہےاور ہارا کام معاملات میں اس کی ظاہری صورت میں تھم لگانے کا ہے، دلوں میں جھا تک کرد کھنا ہارا کا منہیں۔ جولوگ انشورنس کومنع کرتے ہیں ان کا خیال ہے کہ انشورنس این ظاہری صورت کے اعتبار سے "ربا" اور " قمار" ہے، پس اگر اس کاعرف ورواج ہوجائے جب بھی نصوص شرعیہ کی کھلی خلاف ورزی کی وجہاس میں کوئی نری نہیں برتی جاسکتی۔

2- یہ کہنا کہ انشورنس کا مقصدصالے ہے، گواس کے طریقۂ کار میں بعض محر مات وممنوعات بھی داخل ہوگئی ہیں، اس لئے اس کو جائز قرار دیا جانا جا ہے ، قطعاً نا قابل فہم ہے، شریعت کا مزاج یہ ہے کہ مسلمان جو کچھ کرے اس کا

مقصد بھی نیک اور بہتر ہونا چاہئے اور اس کے لئے جو طریقہ کارا فتیار کیا جائے وہ بھی شریعت کے دائرہ میں ہو، اگر صرف مقصد کی صالحیت کافی ہواور اس کے لئے ہر بجاو بے جاذرائع کا استعال روا ہوتو نہ معلوم کتنی ہی محر مات طال قرار یا کیں گی۔؟

### ناجائز قراردینے والوں کی دلیلیں

جولوگ''انشورنس'' کو ناجائز قرار دیتے ہیں ان کی حب ذیل دلیلیں ہیں:

 النف انثورنس كى صورت مين ايك مقرره مدت تك ياليسى مولڈرزندہ رہا،تو جمع شدہ رقم پرخطیراضا فہ کے ساتھا *س* کو یرقم واپس ملی ہے، یاضافی رقم ایک بی جس کے لین دین کے معاملہ میں اسااضا فہ ہے،جس کے عوض کمپنی کو ايك طويل عرصه تك رقم مين تصرف اوراستعال كي مهلت ملتی ہے، کوئی مالی عوض نہیں ملتا ہے، اور اس کا نام "ربوا" ہے، اس طرح وہ تمام صورتیں جس میں کمپنی اضافہ کے ساتھرقم واپس کرتی ہے، سود کے زمرہ میں آجاتی ہے۔ ٢- شريعت من "غرر" ئے مع فرمايا كيا ہے، "غرر" دومعنول میں ہے، ایک دھوکہ کے معنی میں، ظاہر ہے کہ انشورنس میں بیصورت نہیں یائی جاتی ، بلکه فریقین پرتمام معاملات ملے بی سے بوری طرح واضح وآشکار ہوتے ہیں ، دوسرا معن" خطر" کا ہے،" خطر" سے مراد ہے کہ فریقین میں ے کسی کے لئے نفع ایسی شرط پرموتوف کردیا جائے جس كا بونا اور نه بونا غير يقين بو" تعليق التمليك

<sup>(</sup>١) رد المحتار على الدر المختار ٥٣٥/٤، ومابعده

4.4

بالمخطو ''(۱) معاملات کی الیی صورتین'' قمار'' میں داخل بیں ، جس کو قرآن مجید نے'' میسر'' سے تعبیر کیا ہے ، جصاص نے بڑی وضاحت اور صراحت کے ساتھ اس حقیقت کو بیان فر مایا ہے:

ولا خلاف بين اهل العلم في تحريم القمار وان المخاطرة من القمار ، قال ابن عباس ان المخاطرة قمار .(r)

الل علم کے درمیان اس میں اختلاف نہیں کہ '' تمار' کرام ہے اور'' خاطرہ'' بھی تمار ہی کی ایک صورت ہے ، حضرت عبداللہ بن عباسؒ نے فرمایا' خاطرہ'' تمارہ ہے۔ حضرت عبداللہ بن عباسؒ نے فرمایا' خاطرہ'' تمارہ ہی معورتوں میں یہ کیفیت موجود ہے ، ایک شخص' لائف انشورنس' کرا تا ہے اور تمیں سال کی پیکیل پر جورتم اس کولمتی وہ آئے ہی طوری رقم اوا کرنی ہوگی ، یا کم ادا کر کے پوری رقم نامزدوصی کو وصول کرنے کا حق ہوگا ؟ یہاس کی موت کے واقعہ پرموقو ف ہے ، جس کا وقت نامعلوم اور کی موت کے واقعہ پرموقو ف ہے ، جس کا وقت نامعلوم اور جس کا مدت مقررہ کے اندر چیش آنا غیر بقینی ہے ، یبی حال مان کے انشورنس کا ہے ، حادثہ چیش نہ آیا تو جمع شدہ رقم کمپنی کول گئی ، چیش آگیا تو پالیسی خرید نے والے نے نفع حاصل کیا ، اورخود حادثہ کا چیش آنا نہ آنا خیر بقینی اور نامعلوم ہے ، یبی حال اورخود حادثہ کا چیش آنا نہ آنا خیر بقینی اور نامعلوم ہے ، یبی حال خرمدار یوں کے انشورنس کا بھی ہے جو عام طور سے حان ثان ہی حال ہے ۔ معطق ہوتا ہے۔

۳- لائف انشورنس کی صورت میں پالیسی خرید ، والا اپنی موت کی صورت میں کی شخص کونامزد کرجاتا ہے کہ اس کو

بیرقم دیدی جائے ، اکثر اوقات وہ ورشہ بی میں ہے ہوتا ہے ، ویدو ورشہ بی میں ہے ہوتا ہے ، ویدو وید بی میں ہے ، ہر دوصورت میں بیٹل اسلام کے نظام میراث کے قطعاً مغائر ہے ، ورشہ کے قطعاً مغائر ہے ، ورشہ کے قت میں وصیت نہ جائز ہے اور نہ معتبر ، غیر وارث کے حق میں بھی ایک تہائی ہے زیادہ کی وصیت کا بہی تکم ہے ، اگر بیرقم انشورنس کرانے والے کے متر وکہ کے ۱۸ معتبر قرار یاس ہے کم ہوتو گو وصیت نافذ ہوگی اور قانونا معتبر قرار پائے گی ، تا ہم ورشہ کے لئے نقصان وضرر کا باعث ہونے کی وجہ سے اندیشہ ہے کہ اب بھی اس کا بیافت ہونے کی وجہ سے اندیشہ ہے کہ اب بھی اس کا بیافت شعل گناہ کے زمرہ میں شار ہو۔

۳- انشورنس سے بہت سے اخلاقی امراض بھی پیدا ہوتے ہیں،
اور واقعات کے ذریعہ ان کا اظہار بھی ہوتار ہتا ہے، مثلاً
مورث انشورنس کراچکا ہوتو ورشہ کی طرف سے اس کے تل

کی سعی ، انشورنس شدہ دکانوں کو اپنے آپ آگ لگادینا
اور دھوکہ درے کر بیسے حاصل کرنے کی سعی وغیرہ، ان کے
سد باب کے لئے بھی اس کو ممنوع و ناجائز قرار دیا جانا ہی
مناسب محسوس ہوتا ہے۔

### ان دلائل پرایک نظر

ان میں آخری دلیل الی ہے کہ بجائے خود کی معاملہ کی حرمت کو ثابت کرنے کے لئے کافی ہے، اس کا تعلق فقہ کے اُصول'' سا ذراید' سے ہے، ہر ذراید ممنوع نہیں ،وتا، ورنہ محرمات، کی فہر ست اتن طویل ہوجا کیگی ، کہانسانی زندگی دو فجر ہو جائے گی ، بلکہ ایسا' ذراید' ممنوع ہوتا ہے ،واکٹریا کم سے کم

(r) احكام القرآن ار٣٨٨

(۱)الميسوط ۱۱/۵۹

بہ کثرت حرام کا ذریعہ بنتا ہو، جو بات اتفاقاً گاہے گاہے کی ممنوع اور حرام بات کا ذریعہ بن جاتی ہو وہ فقہاء کے یہاں مباح وجائزے۔(دیکھئے:لفظ' ذریعہ'')

انثورنس ای درجہ میں برائیوں کا باعث بنا ہے جوطبائع غیر سلیم ہوں ،اور جودل خدا کے خوف ہے بالکل ہی خالی ہوں وہ انشورنس کرانے والے مورث ہی کوئیس بلکہ کیئر جا کداد کے مالک مخص کو بھی جلد سے جلد راہ سے ہٹانے کی کوشش کر سکتے ہیں اور بعض بد بخت اور بعطینت کرتے ہیں ، والی اللہ المشاخکی ، تو خالی ہو کہ اتن ہی بات انشورنس کی حرمت کو ٹابت نہیں کر سکتی۔ جہاں تک بعد وفات نامزدگی کی بات ہے تو بی خرابی غالبًا مرب کہ انشورنس ہی کے ساتھ مخصوص ہے۔ انشورنس کی وسری صورت کردے کہ موسری صورت کردے کہ علا حدہ طور پرکوئی کاغذ بنادے ،اوراس میں لکھ دے کہ انشورنس کی بیرقم اس کے تمام ورشہ کے لئے صد کرئی کی طرف سے وصولی کی بیرقم اس کے تمام ورشہ کے لئے حصہ شرعی کے مطابق ہے ، البتہ نامز وخض تمام ورشہ کی طرف سے وصولی کا ویکل ہوگا ، تو ممکن ہے کہ اس مفسدہ سے بچاجا سکے ،لیکن اصل کا ویکل ہوگا ، تو ممکن ہے کہ اس مفسدہ سے بچاجا سکے ،لیکن اصل مسکلہ'' ربوا''اور'' تمار''کا ہے۔

انشورنس کوموجودہ صورت میں جائز قرار دینے والے علاء کا نقطہ نظریہ ہے کہ انشورنس کا مقصد تعاون باہمی اور خطرات سے تحفظ ہے نہ کہ نفع کمانا ،اس لئے '' بیسود' کے زمرہ میں نہیں آتا، جس میں سودخوار کا مقصد ہی نفع کا حصول ہوتا ہے، گریہ تاویل وتو جید دو وجوہ سے غلط ہے، اول بیر کہ اس کو تعاون باہمی قرار دینا صحیح نہیں ، بیانشورنس ہے ہی کمرشیل بنیا دوں پر ،اگر واقعی تعاون مقصود ہوتا تو ماہانہ خطیر قسط نہ لی جاتی ، بلکہ ہررکن پر

کوئی نقصان کی صورت میں اتباہی ہو جھ ڈالا جاتا جو ضروری ہوتا، اور جیسا کہ فدکور ہو چکا ہے کہ اس طرح کے تعاون باہمی پر بنی انشورنس کی صورتیں بھی ہیں جو بالکل جدا گانہ ہیں اور علماء کی رائے بھی ان کے متعلق جواز ہی کی ہے۔

دوسرے کی معاملہ پر محض صاحب معاملہ کے مقصد و منشاء کے تحت میم نہیں لگا یا جاتا ، مقصد و ارادہ کا اعتبار و ہاں ہوتا ہے ، جہال عمل بجائے خود نہ مطلوب ہو ، نہ منوع ، جو معاملہ اپنی عملی کیفیت وصورت کے اعتبار سے ناجائز ہو ، وہ اس وجہ سے جائز نہیں ہوسکتا کہ صاحب معاملہ کا مقصد درست ہے ، صورت حال نہیں ہوسکتا کہ صاحب معاملہ کا مقصد درست ہے ، صورت حال یہ ہے کہ پالیسی لینے والے اور کمپنی کے درمیان لین دین کا معاملہ ہور ہا ہے ، جو ''عقد معاوضہ '' کہلاتی ہے ، ایک طرف سے جمع شدہ رقم کم ہے ، دوسری طرف سے دی جانے والی رقم زیادہ ہو ، دوسری طرف سے زیادہ اور دوسری کی چیز کا باہمی تبادلہ ہو اور ایک طرف سے زیادہ اور دوسری طرف سے کہ ہو ، کین '' سود'' ہے ، اس لئے اس کو ''صود'' نہ قر ار طرف سے کم ہو ، کین '' سود'' ہے ، اس لئے اس کو ''صود'' نہ قر ار دیناکی طرف سے کم ہو ، کین '' سود'' ہے ، اس لئے اس کو ''صود'' نہ قر ار

انثورنس کے بجوزین کاخیال ہے کہ اس میں '' قمار'' کی وہ صورت نہیں پائی جاتی جس سے شریعت نے منع کیا ہے، اس سلسلہ میں عام طور پر دو با تیں کہی جاتی ہیں، ایک بیا کہ '' قمار'' سے ممانعت کامقعود لہو ولعب اور لا یعنی باتوں میں اہتا تال سے روکنا ہے، انثورنس میں بیہ بات نہیں پائی جاتی ، بلکہ انسان سمجھ داری سے کام لے کرمشکل اوقات میں اپنے بچاؤ کے لئے اس اسکیم میں شامل ہوتا ہے، گریہ بات صحیح نظر نہیں آتی، اول تو یہی صحیح نہیں ہے کہ قمار سے منع کرنے کا مقصد صرف لہو ولعب سے صحیح نہیں ہے کہ قمار سے منع کرنے کا مقصد صرف لہو ولعب سے

اجتناب کی تلقین ہے ، زمانہ جاہلیت میں خرید وفروخت کے مختلف ایسے طریقوں سے منع فرمایا گیا ہے، جس میں '' قمار'' کی صورت پائی جاتی تھی ، حالانکہ ان کا مقصد محض لہوولعب نہ تھا ، بلکہ وہ خرید وفروخت کے باضا بطر مردج ومعروف طریقے تھے۔ دوسرے اگر اس کو مان بھی لیا جائے تو اس کی حیثیت محض ایک حکمت وصلحت کی ہوگی اور احکام کی بنیاد حکمتوں پرنہیں ہوتی محکمت ' جوتی ہوتی ہے ، '' علت' وہی'' قمار'' کی صورت کا پایا جائے ہوتا ہے ، '' علت' وہی '' قمار'' کی صورت کا پایا جانا ہے ، جو'' انشورنس' میں بھی یائی جارہی ہے۔

ووسری بات یہ کہی جاتی ہے کہ گوانشورٹس میں "غرز" پایا جاتا ہے، گر چونکہ یہزاع کاباعث نہیں بنا ،اس لئے شرعاً اس کو گوارا کیا جاسکتا ہے ۔۔۔۔ تاہم یہدلیل بھی تقم سے خالی نہیں، فقہاء کی تصریحات سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ مطلقا "غرز" کو کسی معالمہ کے فاسدونا درست ہونے کی اساس نہیں قرار دیتے تھے، معالمہ کے فاسدونا درست ہونے کی اساس نہیں قرار دیتے تھے، اس لئے فقہاء نے جہاں کہیں" غرز" کی تعریف کی ہے، وہاں صرف ابہام وخطر کو اساس بنایا ہے، نزاع واختلاف کو مدار نہیں معرف ابہام وخطر کو اساس بنایا ہے، نزاع واختلاف کو مدار نہیں کے شہرایا ہے، ملک العلماء علام کاسائی کا بیان ہے۔

الذی استوی فیہ طرفا الوجود و العدم جس میں پائے جانے اور نہ پائے جانے کا پہلو برابر ہو۔ فقہ ماکھی کی معروف کتاب "مواہب الجلیل" میں ہے: خس میں پائے جانے اور نہ پائے جانے کا پہلو برابر ہو۔ مالا یدری آیتم آم لا ؟ (۱)

امام قرافي لكست بن:

مالا يدرى أيحصل ام لا ؟ (٢)

معلوم نه بوكده ماصل بهى بو پائيلين؟
اس لئے "غرز" به عنى "خطر" كى جوكيفيت انشورنس ميں
پائى جاتى ہے، وہ" قمار" كا مصداق ہے اور به صورت موجودہ
اس كوجائز قراردينا درست نظر نہيں آتا۔ (٣)

"انثورنس" کی ایک صورت ذمه داری اورمسکولیت کے انشورنس کی ہے، 'الف' کی گاڑی نے ''ب' کو کردیدی اوروہ ہلاک ہوگیا، یااس کوجسمانی نقصان پہو نچاتو قانون''الف'' کو ذمه دار قرار دیتا ہے کہ وہ اس سلسلہ میں ایک خطیر رقم پر مشمل جر ما ندادا کرے ، اسلای نقطہ نظرے اس طرح کے حادثات ''قتل خطا'' کے زمرہ میں آتے ہیں ، جس میں'' خوں بہا'' واجب ہوتا ہے، شریعت اسلامی میں بھی'' خوں بہال' کی خاصی مالیت ہوتی ہے۔ دوسری طرف اس طرح کے حادثات دولت مندوں کی طرح غریوں کو بھی پیش آسکتے ہیں ،ان کے لئے بیادائیگی کس قدرگراں بارثابت ہوگی؟ و پھتاج اظہار نہیں۔ اسلام نے اس صورت حال کے لئے ایک خاص نظام "معاقل" كاركها ب"عقل" فقدكي اصطلاح مين ديت كوكت ہیں ،اس نظام کے تحت الی صورت پیش آجانے برقاتل کے ساتھ خوں بہا ادا کرنے میں اس کا خاندان بھی شریک ہوتا ہے اورسب مل كرخول بها اداكرتے بين ، بيخول بها اصل مين تو قاتل کے خاندان کو ادا کرنا ہے ، کیکن حضرت عمر فاروق کا

(٢)الفروق ٣١٥/٣

(١) مواهب الجليل ٣٢٨/٣

(٣) الاشباه والنظائر للسيوطي : ١٤٩

نے ایک پیشہ ہے متعلق افراد کودیت کی ادائیگی میں باہم شریک رکھا، چنانچہ آگر'' اہل دیوان'' میں سے کس سے جرم کا ارتکاب ہواتو'' اہل دیوان'' کوان کی دیت میں تعاون کا ذمہ دار قرار دیا ہے۔()

فقهاء حفیہ نے حصرت عمر ﷺ کے اس عمل کو پیش نظر رکھ کر ہم پیشہ افراد کو دیت کی ادائیگی میں ایک دوسرے کا معاون و مدد گارر کھا ہے، مرغینانی کا بیان ہے:

لوكان اليوم قوم تناصرهم الحرف فعاقلتهم اهل الحرفة.(٢)

آج اگر کچھ لوگ ایسے ہوں کہ پیشہ درانہ کیسانیت کی بناپر ایک دوسرے کی مدد کیا کرتے ہوں ، تو اہل پیشہ ہی ان کے ' عاقلہ'' ہوں گے۔

ای طرح فقها از اہل ارزاق 'کو بھی دیت کی ادائی میں ایک دوسرے کا شریک قرار دیتے ہیں (۲)' بیت المال' کے رجمٹر میں جن لوگوں کا فوجوں کی حیثیت سے اندراج ہوتا تھا اوران کو وظیفہ دیاجا تا تھا، وہ' اہل دیوان' کہلاتے تے ،اور جو لوگوں اپنی غربت اور افلاس کی وجہ سے وظیفہ پاتے تے اوراس لحاظ سے بیت المال میں ان کا نام رجمٹر ڈ تھا اور وہ'' اصحاب ارزاق' کے جاتے تے، ابتدائی ادوار میں ملک میں عوای ارزاق' کے جاتے تے، ابتدائی ادوار میں ملک میں عوای معاملات عام طور پر عوام بطور خود انجام دیتے تے، اس لئے معاملات عام طور پر عوام بطور خود انجام دیتے تے، اس لئے معاملات میں عوای اور خدمتوں کا دائرہ محدودتھا، اب معاثی اعتبار سے سینکڑوں شعبے ہیں جن میں ہرایک' ہم پیشہ لوگوں کی ایک مستقل اکائی' کا درجہ رکھتا ہے۔

ٹریفک حادثات اوراس طرح کے "انشورنس" کی روح بھی وہی ہے، جو' نظام معاقل' کی ہے، نظام معاقل کی صورت میں بھی'' ویت'' یک بارگنہیں لی جاتی ، بلکہ تین قشطوں میں ہر ھخص کے ذمہ عائد رقم وصول کی جاتی ہے، البتہ حادثہ پیش آنے کے بعد برقم لی جاتی ہے، موجودہ انشورنس نظام میں ایسانہیں ہے، رقم قبط وار لی جاتی ہے اور پہلے سے رقم حاصل کی جاتی ہے، یہ بول بھی ضروری ہے کہ بورے ملک یا ریاست کے ڈرائیوروں کی ایک اکائی تسلیم کی جائے تو شاید ہی کوئی دن ہوگا جس میں دو حار حادثات پیش نہآتے ہوں، الی صورت میں یمی بات ممکن ہوسکتی ہے ، کہ حادثات کی اوسط شرح کوسامنے رکھتے ہوئے پیشہ متعلقہ کے تمام کارکنوں سے قسط وصول کی جاتی رہے،اس لئے اس نقیر کا خیال ہے کہ انشورنس کی اس صورت کو ہراس ساج میں جائز ہونا جا ہے جہاں ایسے مواقع کے لئے "نظام معاقل" عملى طور يرموجو دنه مو" انشورنس كى اس صورت میں'' سود'' کا تو سوال ہی نہیں کہ بیمہ کرانے والے کو حادثہ پیش نہ آنے کی صورت میں کوئی رقم واپس نہیں ملتی ، البتہ ایک گونہ ، " خطر" موجود ہے، كه اگروه حادثه مصحفوظ رباتواس كواني جمع شدہ رقم سے ہاتھ دھونا ہوگا ، حادثہ پیش آیا تو اس سے برھ کر اعانت حاصل ہوگی ، گرغور کیا جائے تو اس درجہ کا'' خطر'' خود "معاقل" كے نظام ميں بھى ہے اور بعض ديگر معاملات ميں بھى ہے،اصل سے ہے کہ انشورنس کی سیصورت از قبیل تمرعات ہے، بیمہ کی قسط ادا کرنے والا اسیے ہم پیشرلوگوں کے لئے '' تمرع''

<sup>(</sup>٢) هدايه ٢٣٠/٣، كتاب المعاقل

<sup>(</sup>١) الدرايه لابن حجر على هامش الهدايه ٢٢٩/٣

<sup>(</sup>٣) حواله 'سابق: ١٣١

پیش کرتا ہے، اور بھی وہ خود اس میں مبتلا ہو جائے تو اپنے ہم پیشاوگوں کی مدد سے فائدہ اٹھا تا ہے، اس لئے بیمہ کی اس شکل کو جس میں بیمہ کرانے والامحض ابتلاء کے وقت اپنا بچا وَ چا ہتا ہے۔ بیمہ کی ان صور توں پر قیاس نہ کیا جانا چا ہے جہاں بیمہ کامقصود کمرشیل ہوتا ہے۔ واللہ اعلم .

### ہندوستان کےموجودہ حالات میں

ہاں ہندوستان کے موجودہ حالات میں آئے دن ہونے والے فرقہ وارانہ فسادات کی وجہ سے یہ بات قابل غور ہوگئ ہے کہ کیا مسلمان اپنی جان و الملاک کی حفاظت اور نقصان کی صورت میں اس کی تلافی کے لئے" انشورنس" کراسکتے ہیں؟ راقم الحروف کا خیال ہے کہ اگر فسادات کے نقصان کی ذمہ داری انشورنس کمپنی قبول کرتی ہے تو اب یہ ہندوستان کے موجودہ حالات میں مسلمانوں کے لئے ایک" اجتماعی حاجت" بن گئی حالات میں مسلمانوں کے لئے ایک" اجتماعی حاجت" بن گئی حاجتین" ضرورت" بی کے درجہ میں ہوتی ہیں:

الحاجة اذا عمت كانت كالضرورة.

اسلسلہ میں مجلس تحقیقات شرعیہ ندوۃ العلماء کھنؤنے
۱۹۲۱ دمبر ۱۹۲۵ء میں جوفیصلہ کیا تھاوہ حسب ذیل ہے:
'' مجلس بیر رائے رکھتی ہے کہ اگر چہ انشورنس کی سب
شکلوں کے لئے'' ریا وقمار' لازم ہے اور ایک کلمہ کو کے لئے ہر
حال میں اُصول پر قائم رہنے کی کوشش کرنا ہی واجب ہے، لیکن

جان ومال کے تحفظ و بقاء کا جو مقام شریعت اسلامیہ میں ہے،
مجلس اسے بھی وزن دیتی ہے، نیز مجلس اس صورت حال سے
بھی صرف نظر نہیں کر علتی کہ موجودہ دور میں خصرف مکئی بلکہ بین
الاقوامی ریاستوں سے انشورنس انسانی زندگی میں اس طرح
دخیل ہوگیا ہے اس کے بغیر اجتماعی ادر کاروباری زندگی میں
طرح طرح کی دشواریاں پیش آتی ہیں اور جان و مال کے تحفظ
کے لئے بھی بعض حالات میں اس سے مفر ممکن نہیں ہوتا ، اس
لئے ضرورت شدیدہ کے پیش نظرا گر کوئی شخص اپنی زندگی یا اپنے
مال یا پی جا کداد کا بیمہ کرائے تو شرعا اس کی مخبائش ہے۔(۱)
مدید نیا میں اس کے بعد بھی ہندوستان کے
مال یا اپنی جا کداد کا بیمہ کرائے تو شرعا اس کے بعد بھی ہندوستان کے
مال یا اپنی جا کداد کا بیمہ کرائے تو شرعا اس کے بعد بھی ہندوستان کے
مدید سان کی شند میں شدید کی دستان کے

یہ فیصلہ ۱۹۲۵ء کا ہے ،اس کے بعد بھی ہندوستان کے موجودہ حالات کی روشی میں تحفظ کے نقطہ نظر سے یا قانونی مجبوری کے تحت عام طور پر علماء وارباب افتاء اس کے جواز کے فقے دیتے رہے ہیں، انہی اہل علم میں مفتی محمود حس گنگوہی، مفتی عبدالرحیم لا جیوری اور موجودہ صدر مفتی دارالعلوم دیو بند، مفتی نظام الدین صاحب بھی ہیں۔ (۲)

### خلاصة بحث

البذااحكام ومصالح بشريعت كى بدايات اورانسانى ضروريات كوسا من ركاكر درخ ذيل احكام سامنة تي بين:

ا- باہمی تعاون پر بنی انثورنس ، جو بعض مسلم ممالک میں مروج ہیں جائز ہے، "مجمع البحوث الاسلامیه" جامعہ از ہر کے اجلاس، محرم ۱۳۸۵ء "مجمع الفقه

<sup>(</sup>٢) كما عظمهو: فآوى محموديه، مرحه، فتاوى رحيميه ٢ ر١٣٢١ ، منتخب ثظام الفتادى

الاسلامی "کمه کرمه کے اجلاس شعبان ۱۳۹۸ واور "مینة کبار العلماء" سعودی عربیہ کے اجلاس ، منعقده ریاض ، ربیج الثانی ، ۱۳۹۷ و نے باتفاق رائے اس کے جواز کا فیصلہ کیا ہے۔ (۱)

۲- حکومت اپنی ملاز مین اور کارکوں کے لئے حادثات پیش آنے کی صورت میں تعاون کے لئے انشورنس کی جواسکیم چلا تی ہے، وہ بھی جائز ہے، اور پراویڈیڈ فنڈ اسکیم سے قریب ہے، یہاں'' بال' بہ مقابلہ''عل' ہے اور یہ ''تباولہ کال از مال' کی صورت ہی نہیں ہے، اس کے جواز پر قریب قریب اتفاق ہے، (۲) شخ ابو زہرہ بھی باوجود یکہ بڑی شدت سے انشورنس کی حرمت کے قائل باوجود یکہ بڑی شدت سے انشورنس کی حرمت کے قائل بیں، اس صورت کو جائز قرار دیتے ہیں۔ (۲)

س- بیمری ایک صورت سندات اور کاغذات کے انشورنس کی ہے، جس کا انتظام آج کل ڈاک کے نظام میں بھی ہے، بیصورت بھی جائز ہے، فقہاء کا خیال ہے کہ امین سامان کا امانت کی حفاظت پر اجرت لے تو اب دہ اس سامان کا ضامن ہوجاتا ہے، اور سامان ضائع ہو جائے تو اس کو تاوان اوا کرنا ہوتا ہے، ان المودع اذا احذ الاجرة علی الو دیعة یضمنها اذا هلکت. (۳) میصورت بھی ای زمرہ میں داخل ہے، چنا نیم مفتی جم شفیح

صاحبٌ نے بھی اس کوجائز قرار دیا ہے۔ (۵)

۳- انشورنس کی وہ تمام صورتیں ، جن میں سرکاری قانون
کے تحت انشورنس لازمی ہے، جائز ہول گے، جیسے بین کمکی
تجارت میں درآ مدو برآ مد کے لئے ، کداس میں انشورنس
کرانے والے کے اختیار کو خل نہیں۔

۵ ٹریفک حادثات اور اس طرح کے دوسرے حادثات کی
 بناء پر عائد ہونے والی ذمہ دار بول کے سلسلہ میں بھی
 انشورنس جائز ہے۔

۲- زندگی اور املاک کا انشورنس اصلاً جائز نہیں ہے کہ اس
 بیں سود بھی ہے اور قمار بھی۔

2- ہندوستان اور اس جیسے ممالک جہال مسلمان اقلیت میں ہوں ، نقض امن سے دو جار ہوں اور قانون کی لگام ان کے ہاتھوں میں نہ ہوتو اس صورت میں مسلمانوں کے لئے جان و مال کا انشورنس بھی جائز ہے۔

۸- جان و مال کے انشورنس کی صورت میں بیر کرانے والے

کے لئے اس کی اصل رقم ہی جائز ہوگی ، اضافی رقم جائز نہ

ہوگی اور ضرور ہوگا کہ بلانیت صدقہ رفاہی کاموں میں

خرچ کر دی جائے ، لیکن بی حکم اس وقت ہے جب کہ

موت طبعی طور پر ہوئی ہو، یا کاروبارکسی آفت سادی کا شکار

ہوا ہو، اگر ہندومسلم فسادات میں ہلاکت واقع ہوئی ، یا

کاروبارمتائز ہوا تو اب پوری رقم جائز ہوگی ، اس لئے کہ

انشورنس کمپنی نیم ہرکاری کمپنی ہے اورمسلمانوں کا شخفط بھی

<sup>\* (</sup>١) ويكي عقود التامين للشيخ احمد محمد جمالي ٧٠٤ ا مجله " الاقتصاد الاسلامي " جمادي الاولى ٢٠٠١ م

 <sup>(</sup>۲) الما تظه بوز حكم الشريعة الاسلامي في عقود التامين : ۲۹-۳۵ (۳) عقود التامين : ۵۱

<sup>(</sup>٣) رد المحتار ٣٣٥/٣ (٥) جو اهر الفقه ١٨٣/٢

سرکاری ذمه داری ہے، حکومت کی طرف سے مسلمانوں کی حفاظت میں غفلت، بلکه ان کو نقصان پہونچانے کی سعی میں شرکت شب وروز کا مشاہدہ ہے، اس لئے میحکومت کی ذمہ داری ہے کہ وہ اپنے تغافل کی قیمت ادا کرے۔ هذاما عندی و الله اعلم بالصواب.

## (II)

"تاویل" عربی لغت کے لحاظ سے یاتو" اول" سے ماخوذ ہے، جس کے معنی رجوع کرنے اور لوٹے کے ہیں، یا" ایاله" سے جس کے معنی سیاست اور نہم وفراست کے ہیں (۱)" تاویل" کی اصطلاح مفسرین کے یہاں بھی ہے اور اصول فقہ میں بھی۔ مفسرین کے یہاں بھی ہے اور اصول فقہ میں بھی۔ مفسرین کے نزو کیک

قرآن مجید کی تشری کون تاویل ' بھی کہتے ہیں ،البت علاء کی را کیں اس سلسلے میں مختلف ہیں کہ' تاویل ' اور' تفیر' میں کچھفر ق بھی ہے ؟ ابوعبید د کے پہلے میں کوئی فرق نہیں ہے اورامام راغب اصفہانی کہتے ہیں کہ الہامی اور غیر الہامی کتابوں کے مفر دالفاظ اور لغات سے بحث کرنے کا نام تفییر ہے اور صرف الہامی کتابوں کی ترکیب

اوراس کے مفہوم کی وضاحت کا نام' 'او بل'' ہے، اس تشریح

کے لحاظ سے تغییر میں' تاویل' سے زیادہ عموم ہو جائےگا،
ابوالمنصور باتریدی کا خیال ہے کہ جس چیز کے بارے میں بقین ہو جائے کہ اللہ تعالیٰ کا مقصود ہی ہی ہے، وہ تغییر ہے اور جہال
ہوجائے کہ اللہ تعالیٰ کا مقصود ہی ہی ہے، وہ تغییر ہے اور جہال
دیدی جائے ، جس کا اس لفظ میں اختمال ہے، وہ تاویل ہے
ہوض حضرات کی رائے ہے کہ روایات واحادیث کی روشیٰ میں
قرآن کی تشریح کا نام تغییر ہے اور عقل و درایت سے تشریح کا
تاویل ، اور بعض لوگوں کی رائے ٹھیک اس کے برعس ہے،
شہاب اللہ بن آلوی کہتے ہیں کہ لغت کے اعتبار سے تو دونوں
میں کوئی فرق نہیں ہے، البتہ جہاں تک ''عرف واصطلاح'' کی
میں کوئی فرق نہیں ہے، البتہ جہاں تک ''عرف واصطلاح'' کی
بات ہے تو ہمارے زمانہ میں صوفیا نہ معارف کو تاویل کہتے ہیں
اوراس کے ملاوہ قرآن یا کہ کی جوتشریکے ہوا ہے'' تغییر'(۱)۔
راقم الح وفی کاخیال سے حکام خدو واضح ہو میں ادنی

راقم الحروف كاخيال ہے كہ جوكلام خود واضح ہو،اور بدادنى تامل سمجھ میں آجا تا ہووہ تغییر ہے،خود تغییر كے مادہ میں وضاحت كمعنى موجود ہیں اور جوكلام مختلف مفہوم اور معنوں كامحمتل ہواور معمولى غور وفكر سے اس كو سمجھ نبیں جاسكتا ہواس كو سمجھان تاویل الله و الراسخون فى ہے آیت قرآنی "و ما بعلم تاویله الا الله و الراسخون فى

(1) شباب الدين آلوي ،روح المعالى الهر ،البرهان في علوم القر آن ١٣٨/٣

العلم (العران: 2) سے بھی اسی مفہوم کی تائید ہوتی ہے، واللہ اعلم۔

### اصول فقه کی اصطلاح میں

اصول فقد کی اصطلاح میں لفظ '''مشترک' کے مختلف معنوں میں سے کی ایک معنی کوتر جے دینے کا نام تاویل ہے،(۱) جیسے لفظ '' قرء'' کے معنی حیف کے بھی ہیں اور طہر کے بھی، پس قرآن مجید کی آت '' یتوبصن بانفسھن ٹلائم قروء'' (بقرہ: ۲۲۸) میں احناف نے حیف اور شوافع نے طہر کے معنی کوتر جے دیا، اس طرح یا فظ فی مورک '' ہوگیا۔

(مزیدتفصیل کے لئے ملاحظہ ہو:مشترک)

### Lit

اس طرح كيرًا ببننے كو كہتے ہيں كه دائيں بغل سے كيرًا كال كر بائيں مونڈ ھے پرركد دیا جائے ، جیسا كہ حالت احرام ميں كيرًا ببننے كا طریقہ ہے ، چونكہ آستین اٹھا كراس طرح نماز بڑھنا كہ كہدیاں كھل جائيں مكروہ ہے (۱) اس لئے اس طرح نماز بڑھنے سے احرّ ازكرنا جاہئے ۔

### تاين

دو چیزوں کے درمیان ایسے اختلاف کو کہتے ہیں کہ بیک وقت اور بیک جگد ان دونوں کا اجماع ممکن ہی نہ ہو ،جیسے "طاق"اور" جفت" ،اس لئے کہ ضرور ہے کہا گرکوئی چیز" طاق"

ہوگی تو''جفت'' نہ ہوگی اور'' جفت'' ہوگی تو'' طاق' نہ ہوگی۔ حیاب کی اصطلاح میں ایسے دواعداد کو کہتے ہیں کہ نہ آپس میں ایک دوسرے سے تقییم ہو سکیس اور نہ کسی تیسرے عدد پر ، جیسے: تین اور دیں۔(۲)

# حباًن (لنگوث)

یا صل میں فاری زبان کا لفظ ہے جوعر بی میں بھی استعال کیا جانے لگا ہے، تیراک اور کشتی لانے والے جو مختصر سا کپڑا ایے جسم پرر کھتے ہیں، اس کو کہتے ہیں بعنی ''لگوٹ'' (۲) کنگوٹ بہتے میں کوئی مضا کفتہ ہیں، بہر طبکہ اس پر مزید ساتر لباس موجود ہو، ہمارے زمانہ میں جس طرح محض کنگوٹ اور جا تگیہ وغیرہ کا کھلاڑیوں، تیراکوں وغیرہ کے لئے عام رواج ہوگیا ہے، اور اس سے بڑھ کر طالبات اور عور توں نے یہ وضع اختیار کرنی شروع کردی ہے، یہ قطعا غیر اسلامی اور غیر شرعی ہونے کے علاوہ بے حیائی اور بے شری بر بھی منی ہے۔

# تبريل

تبدیل کے معن بدل دینے کے ہیں۔ بیانِ تبدیل

اُصول فقد کی ایک اصطلاح '' بیان تبدیل'' ہے ، بیان تبدیل ہے کہ شریعت پہلے ایک تھم دے اور جب تک انسان کے لئے وہ موز دں ہواس کو چلنے دے ، پھر جب اس میں تبدیلی

<sup>(</sup>٢) الفتاوي الهنديه ١٥٥١، ولو صلى رافعا كميه الى المرفقين كره

<sup>(</sup>٣) قواعد الفقه ٢١٨

<sup>(</sup>١) تفصيل كے لئے ملاحظہ و: المستصفىٰ ارك

<sup>(</sup>۳) سراجی :۳۳

کی ضرورت پڑے تو اس کو بدل کر دوسراتھم دیدے ، اس کو اس خون نے '' بھی کہاجا تا ہے۔ اس کو بیان تبدیل کہنے کی وجہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے علم کے لحاظ سے بہتبدیلی نہیں ہوتی ، بلکہ مخض بیان اوروضا حت کا درجہ رکھتی ہے ، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کے تو علم میں تھا ہی کہ بیا تنے وقت تک کے لئے ہے اور اس کے بعد بیتھم دینا ہے، البتہ پہلاتھم دیتے وقت اس کی کوئی مدت معین نہیں کی وینا ہے، البتہ پہلاتھم دیتے وقت اس کی کوئی مدت معین نہیں کی گئی کہ سابقہ تھم اس وقت تک کے لئے تھا۔

گرانیانوں کے لحاظ سے یہ'' تبدیلی'' ہے،اس لئے کہ يهلِ حكم كى مدت ك اظهار ك بغير جب ايك حكم ديا كيا، تواس نے مجھا کہ شایدیہ ہمیشہ کے لئے ہے، پھر جب ایک مخصوص مت کے بعد نیا تھم آگیا تواس کے اندازے کے لحاظ سے ایک تبديلي بيدا ہوگئ ،انهي دونوں پہلوؤں کوسا منے رکھ کرفقہاءاس کو ''بیان تبدیل'' کہتے ہیں ،اس کی مثال یوں ہے کہ جیسے کوئی مخص کسی توآل کرڈالے تو اللہ کے علم کے لحاظ سے تو وہی اس کی موت کا وقت تھا اور قاتل کے جرم نے قدرت کے فیصلہ میں کوئی تبدیلی نہیں کی ، بلکہ اس کی عمر کی مدت واضح کردی ہے، گرعام لوگوں کی نگاہ میں یہ ایک طرح کی تبدیلی ہے کہ ایک زندہ مخص کو جس پر''طبعی موت''نہیں آئی ہے،اس نے قل کر کے زندگی سے محروم کردیا ہے ، اس تبدیلی بروہ مجرم گردانا جاتا ہے،اس لحاظ سےغور کریں تو نشخ اوراحکام میں تبدیلی اللہ تعالی ےعلم میں کسی نقص اور کمزوری کی علامت نہیں ہے، کہ جھی ایک تھم دیا گیا، پھر دوسرا اور اس کے بعد تیسرا، بلکہ بیراللہ تعالیٰ کی

حکمتِ بالغدگانمونہ ہے کہ ہمیشہ انسانوں کے مناسب حال احکام دئے جائیں، جس طرح حکیم بھی ایک دوا تجویز کرتا ہے، پھر جب دواا پنا کام پورا کر لیتی ہے تو دوسری دوالکھتا ہے، اس طرح انسانی زندگی کے لئے جب جونسخہ موزوں اور مناسب ہو، شریعت اس کا حکم دیتی ہے۔

(" ننخ" کی بحث دراصل عقلی نقلی اور اُصولی لحاظ سے کسی قدر تفصیل طلب ہے، جوانشاء اللہ خود لفظ ننخ کے تحت کی جائے گلی، واللہ ہو الموفق۔

# 777

تبذیر کے معنی فضول خرچی کے ہیں، فضول خرچی ہے مراد

یہ ہے کہ ناجائز اور غلط مصارف میں پیسہ خرچ کیا جائے ، یاجائز
مصرف میں، ضرورت سے زیادہ خرچ کے لئے دولفظ استعال کیا
گیا ہے، ایک اسراف، دوسر ہے تبذیر ، بعض حضرات کے نزدیک

یہ دونوں لفظ ہم معنی ہیں، بعضوں کا خیال ہے کہ جائز چیز پر
ضرورت سے زیادہ خرچ کرنا '' اسراف'' ہے اور ناجائز اور گناہ
کے کاموں میں خرچ کرنا '' تبذیر'' ہے ، اس لحاظ ہے'' تبذیر''
اسراف سے زیادہ تحقین جرم ہوجاتا ہے، اس لحاظ ہے'' تبذیر''
میں تبذیر کرنے والوں کو شیطان کا بھائی قرار دیا گیا ہے: ان
میں تبذیر کرنے والوں کو شیطان کا بھائی قرار دیا گیا ہے: ان
المجلدین کانوا احوان الشیاطین ۔ (۱)

مشہورمفسرا م مجاہد فر ماتے ہیں کداگر کوئی اپنا سارا مال حق کے لئے خرچ کرے تو تبذیر نہیں اور اگر باطل کے لئے آدھا سیر بھی خرچ کرے تو تبذیر ہے ، اور حضرت عبداللہ ابن

<sup>(</sup>۱) بنی اسرائیل: ۲۷

مسعود رہا ہے مروی ہے کہ ناحق بے موقع خرج کرنے کا نام تبذیر ہے، (ز) امام الگ نے فرمایا، تبذیریہ ہے کہ انسان مال کو حاصل توحق کے مطابق کرے ،گرناحق خرج کر ڈالے اس کا نام اسراف بھی ہے اور بیرام ہے۔

المام قرطبي فرماتے ہيں كەحرام وناجائز كام ميس توايك درہم خرچ كرنا بھى" تبذير" ب،اورجائزومباح خواہشات مى حدى زیادہ خرج کرنا جس سے آئندہ مختاج وفقیر ہو جانے کا خطرہ ہو جائے سیجمی تبذیر میں داخل ہے، ہاں اگر کوئی مخص اصل یونجی کو محفوظ رکھتے ہوئے اس کے منافع کو اپنی جائز خواہشات میں ، وسعت كساته فرچ كرتا بوده "تبذير" مين داخل نبين \_(١) ای لئے نقہاء نے کسی چیز میں بھی اسراف اور فضول خرجی ے منع فرمایا ہے،خلاصة الفتاوی میں ہے کہ کھانے میں اسراف منوع ہے اور یہ بات اسرف میں داخل ہے کہ آسودگی سے زیادہ کھالے، ہاں البتہ اگرمہمان کی رعایت یاکل کے روزہ کی نیت سے زیادہ کھائے تو کچھ مضا کقہ نہیں ہے ، بی بھی اسراف میں داخل ہے کدروئی کے بچ کا حصہ کھالے اور کنارے کا حصہ حچھوڑ دے ، یا صرف روٹی کے اوپر کا حصہ کھا لے اور بقیہ چھوڑ دے ، یابد کہ جو لقم دسترخوان پر گر مگئے ہیں ،اسے چھوڑ دیا

ای بناپرفقہاء لکھتے ہیں کہا گرروٹی وغیرہ کے پچھ کلڑے ف جاکیں تو انہیں نہر میں بہادینا یا راستہ میں پھینک دینا مناسب

نہیں ہے، بلکہ چاہئے کہ اسے مرغی ، بکری یا گائے وغیرہ کو دیدے، یا چیونٹی وغیرہ کے لئے راستہ میں ڈالا جاسکتا ہے۔(م) (فضول خرچی ہے متعلق بعض احکام'' اسراف'' کے تحت گذر چکے ہیں)

## تتر

سونے اور جاندی کے ایسے ڈھیلوں کو کہتے ہیں جس کو ابھی زیوریاسکوں کی صورت میں ڈھالاند گیا ہو۔

جس طرح زیوارت اورسونے چاندی کی دوسری صورتوں پرز کو ہ واجب ہاس میں بھی واجب ہے، جس طرح سونے یا چاندی کوخود اس چیز سے بیچا جائے تو کی بیشی کے ساتھ تھ درست نہیں ہوتی ، بلکہ وہ سود ہو جاتا ہے ، اس طرح سونے چاندی کے ڈھیلوں کا تھم بھی ہے۔

(متعلقدا حکام کی تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: فضہ، ذہب، زكوة، ربا)



تبہم کے معنی مسترانے کے ہیں، یعنی اس طرح ہنسا کہ کوئی آواز نہ پیدا ہو، اگر آواز پیدا ہولیکن صرف وہ خودس سکے، دوسر ہے لوگ نہ سنیں تو '' حنیک'' ہے، اور اگر اس طرح ہنے کہ دوسر ہے لوگ بھی س سکیں تو اسے تہتہ ہے ہیں۔(ہ) رسول اللہ صلی اللہ علیہ آلہ وسلم اس طرح بہت کم ہنتے ہے کہ دانت کھل جا کیں، اکثر صرف مسترانے پراکتفافر ماتے۔(۱)

<sup>(</sup>٢) الجامع لاحكام القرآن ١٢٨/١٠

<sup>(</sup>٣) حوالة سابق : ٣٦٣، نيزركيك: رد المحتار ٢١٦/٥ وما بعدها

<sup>(</sup>٢) عن عبدالله ابن حارث ، شمائل ترمذى : ١٥

<sup>(</sup>١) صفوة التفاسير ١٥٤/٤ ، محمد على الصابوني

<sup>(</sup>٣) كتاب الكراهية ٢٥٩/٣ -٣١٠

<sup>(</sup>۵) كبيرى ، شرح منية المصلى : ١٣١

ملاقات کرنے والوں سے عمو ما مسکراتے ہوئے ملتے جس سے خوشگواری کا اظہار مقصود ہوتا ، ایک مسلمان کا دوسرے مسلمان سے محبت آمیز تبہم کے ساتھ ملنا شریعت میں پندیدہ بات ہے کہاس سے اظہار محبت مقصود ہوتا ہے، کیکن اگریبی مسکرا ہٹ طنز اور تحقیر کے لئے ہوتو گناہ ہے۔

نماز میں تبسم

اگرکوئی شخص نماز میں قبقهد لگائے تو نماز بھی جاتی رہے گی اور امام الوحنیفہ کے یہاں وضو بھی ٹوٹ جائے گا اور اگر ہنی دخک' کی حد تک ہو، یعنی خود ہنی کی آ واز سنے اور دوسرے نہ سن سکیں تو صرف نماز فاسد ہوگی اور وضو پر کوئی اثر نہ پڑیگا، صرف تبسم سے نہ نماز فاسد ہوگی اور نہ وضو ٹوٹے گا۔(۱)

صرف تبسم سے نہ نماز فاسد ہوگی اور نہ وضو ٹوٹے گا۔(۱)

(مزیر تفصیل کے لئے ملا حظہ ہو: حدث)

ایجاب نکاح کے وقت تبسم

کنواری لڑی کی جانب سے نکاح کی قبولیت کے اظہار کے لئے یہ بات بھی کافی ہے کہ وہ خاموش رہ کر یامسکرا کراپنی رضامندی کا اظہار کردے ، الہذا اگر وہ مسکرادے تویہ اس کی رضامندی متفور ہوگی اور نکاح منعقد ہوجائے گا ، ہاں اگر کسی دوسرے قرینہ سے اندازہ ہوجائے کہ اس کا بیمسکرا نا ازراہ طنز و تحقیر ہے اور وہ انکار کرنا چاہتی ہے تواب نکاح نہ ہوگا۔ (۲)

شع تا بعين

(۱) الفتاوي الهنديه: ١٦١ ، نواقض الوضوء

ان خوش نعیب لوگول کو کہتے ہیں ، جنہوں نے ایمان کی حالت میں کی تابعی سے ملاقات کی اورای حالت میں ان کی

وفات ہوئی۔۔۔۔اس سے پہلے ذکر کیاجا چکا ہے کہ تا بعی اسے کہتے ہیں،جس نے ایمان کی حالت میں کسی صحابی کودیکھا ہو۔ رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے فر مایا:

خيرالقرون قرنى ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم .

سب سے بہتر زبانہ ہماراز بانہ ہے، (بعنی حضورا کرم ﷺ اورآپ ﷺ کے اصحاب کا) پھروہ لوگ جوان کے بعد آئیں ( بعنی تابعین ) اور پھروہ لوگ جوان کے بعد آئیں ( بعنی تابعین )

اس حدیث سے صحابہ "، تابعین اور تبع تابعین کی خصوصی حیثیت اور عظمت معلوم ہوتی ہے۔ حضرت امام ابوطنیفہ "کے علاوہ فقہ کے متیوں مشہور ائمہ امام مالک "، امام شافعی اور امام احمہ " تبع تابعین ہی میں ہے ہیں۔



تبلغ کے عنی پونچانے کے ہیں۔ **نماز میں تبلیغ** 

کتب فقہ میں نماز میں تبلیغ کا سکلہ آتا ہے، نماز میں تبلیغ یہ ہے کہ امام کی آواز پیچھے کے مقتد ہوں تک پہو نچائی جائے، تاکہ وہ امام کی افتداء کر سکیں ، تبلیغ کی ایک صورت تو یہ ہے کہ خود مقتد ہوں میں سے کوئی شخص '' کبر'' بنے اور امام کی تحبیرات انقال کوزور سے اداکر ہے ۔ دوسری صورت ہمارے زمانہ میں یہ ہے کہ لاؤڈ اسپیکر کا استعال کیا جائے ، ایسا شخص جو نماز یہ ہے کہ لاؤڈ اسپیکر کا استعال کیا جائے ، ایسا شخص جو نماز

(٢) هدايه: ٣٨١٦/٢، باب في الاولياء

"تبییت" کمعنی رات ہی میں نیت اور ارادہ کر لینے کے ہیں۔

### روزه کی نیت کاوفت

امام مالك ك نزويك برقتم كروزه مين شب بى مين نت کرلیناواجب ہے، اگر صبح صادق طلوع ہونے کے بعد نیت کی تو روزہ درست نہ ہوگا ، میکم ان کے نزو یک نفل اور فرض وواجب ہرتم کےروزوں کے لئے ہے، قل روزوں میں رات کی نیت ضروری نہیں، مج میں نیت کر لینی بھی کافی ہے، یہی رائے امام احمد کی ہے (۵) اور امام ابو حنیفہ فرماتے ہیں کہ فل روزے اور وہ روزے جو خاص متعین دنوں میں واجب ہیں، مثلًا رمضان المبارك كروز ، ما نذر معين ، ان مين ميم مين بھی نیت کی جاسکتی ہے،البتہ ایسے واجب روزوں کے لئے جن کے اوقات متعین نہ ہوں ، جیسے قضاءرمضان ، رات ہی میں نیت کرلینی ضروری ہوگی ۔(۱)

امام ابوحنیفی کیل بیہ ہے کہایک وفعہ رسول اللہ صلی اللہ عليدة لدوتكم في حضرت عا تشرض الله عنها على يوجها كيتمهار باس کھانے کی کوئی چیز ہے؟ انہوں نے کہانہیں،آپ سلی الشعلیہ وسلم نے فرمایا میں آج روزہ رہ جاتا ہوں (2) ظاہر ہے كدروزه

میں شریک ہیں ہے، ' مکتر' 'نہیں بن سکتا۔ (لاؤڈ اسپیکر کے احکام کی تفصیل'' آکہ مکبرالصوت'' کے تحت گذر چکی ہے )۔

تبویہ کے معنی رہائش گاہ فراہم کرنے اور ٹھکانہ دینے کے ہیں ، (۱)قر آن مجید میں بھی پیلفظ ای معنی میں استعال ہوا ہے، (الج:٢١) فقد كى اصطلاح من يوى كے لئے كنى (رہائش) مهيا كرنے كوكها جاتا ہے،اى ك لفظ " باءة" ما خوذ ہے،جس كا حدیث میں ذکر ہے۔(r)

(یوی کے کنی کے سلیلے میں مفصل احکام کے لئے خودلفظ "كنى" ملاحظه كياجا سكتاب)-

"تبع" گائے کے ایک سال کے بچہ کو کہتے ہیں ، زکے لے "تبیع" اور مادہ کے لئے" تبیعہ" بولا جاتا ہے۔(٣)عام چرا گاہوں میں چرنے والی گائیں یا بیل ہمیں تاانتالیس ہوں تو اب ايك تبيع ياايك تبيعه بطورز كوة واجب موگا ـ (٣)

(اس کا جوٹھا، پیٹاب، یا خانہ، گوشت اور چرم وغیرہ کے احكام''بقر'' كے تحت ذكر كئے جاچكے بيں )احكام زكوة كى تفصيل خود ' زكوة ' مين آئيگي \_

<sup>(</sup>١) بوات له مكانا سويته ، فتبوأ ، المفردات للاصفهاني : ٨٩

<sup>(</sup>٢) بخارى عن عبد الله بن مسعود : ٥٥٨٢ باب قول النبي ﷺ من استطاع منكم الباء ة فليتزوج فانه اغض للبصرواحسن للفرج " (٣)قدورى: ٥٥، باب صدقة البقر

<sup>(</sup>٣) مختار الصحاح: ٤٥، مطبع ابربيممر

<sup>(</sup>٥)المفنى لابن قدامه: ١٩١٦

<sup>(2)</sup>مسلم عن عائشةٌ : ۳۲۳/۱

<sup>(</sup>٢) معارف السنن: ٢/٨٣/٣

نفل رہا ہوگا ،اس ہے معلوم ہوا کہ فل روز وں کے لئے رات میں نبیت ضروری نہیں ، اور جہاں تک فرض روزوں کی بات ہے توایک دیباتی نے نیندیس آ کر جا ند طلوع ہونے کی شہادت دی تو آپ ﷺ نے ای وقت اعلان فرمایا کہ جن لوگوں نے نہ کھاما مووه آج روزه ره جا کیں اور جو کھا چکے ہیں ،بقیہ دن کچھ نہ کھائیں، ظاہر ہے بدرمضان کے روزہ کی نیت دن کے وقت

امام ما لك اورامام شافعي حضرت حفصه رضي الله عنها كي اس مدیث سے استدلال کرتے ہیں کہ جس نے رات میں روزه کی نیت نه کی اس کاروزه نبیس ـ "فلا صیام له" (۲)

اس روایت میں فن حدیث کے نقطہ لنظر سے میر کمزوری ہے کہ بعض محدثین نے اس کی سند کومضطرب قرار دیا ہے (۳)اور احناف کے نزدیک یہاں '' 'نفی کمال'' مقصود ہے، یعنی منشاء پیر ہے کہ روزہ تو ہو جاتا ہے، مگر کامل درجہ کا روزہ نہیں ہوتا ، یا وہ روز مرادين جوبلامين وقت واجب بين والله اعلم.

تمبين يه بے كموجوده وقت من يه بات ظاہر موكدكوكى تحكم كذشة وقت بى ميں وجود ميں آچكا تھا مثلاً كى فخص نے جمعہ كدن ائي بيوى سے كہا، اگرزيد فلال گھريس موتوتم كوطلاق،

مفته كروزيه بات ظاهر مونى كهزيدفلال كمريس موجودتها البذا اب اس پر جمعہ ہی کے روز سے طلاق واقع ہوجائے گی اس کو اصطلاح مين "تبيين" كہتے ہيں۔ (م)

سى عمل كوسلسل اور بلافصل انجام دينے كو كہتے ہیں۔ فقه كى كتابول مين متعدد مسائل بين جن كا " تتابع" اورتسلسل ي تعلق م، اوروه حسب ذيل مين:

ا- روزے جو قضا ہو گئے ہیں اور رمضان میں ادانہیں کئے جاسکے ہوں ، ظاہر بیاورحسن بھریؓ کے نز دیک ان میں تسكسل واجب ہے، مرقر آن مجيد ميں چونكه مطلقان ايام کی قضاء کا تھے دیا گیا ہے ،مسلسل قضاروزے رکھنے کی شرط عاكرنيس كي من إيام اخو (بترو:١٨٣)اس لئے ائمہ اربعہ کے نزدیک رمضان کے قضا روزوں کو مسلسل رکھا جانا ضروری نہیں ،البتہ متحب طریقہ ہے کہ بدروز بهم مسكسل ركھے جائيں۔(۵)

۲- کفارهٔ ظهار کے دوزوں کی چونکہ خود قرآن یاک میں صراحت ہے کدروز مے مکسل رکھے جانے چاہئیں (مجادلہ:۲) اس لئے روزوں کامسکسل رکھا جانا ضروری ہے، یہاں تک کہ اگر درمیان میں عیدالاننی کافصل آگیا تو بھی کفارہ ادانہیں

(١) مولا تارشيداحد كنكوس :الكوكب الذرى:٢٥٥

(٢) المام بخاري في الى حديث كى تخ تي ان الفاظ من كى ب : من لم يبيت الصيام من الليل فلا صيام له ، اورام مرّدي كالفاظيرين : من لم يجمع الصيام من الفجر فلا صيام له ، امام ما لكّ ناسروايت كوموقوف نقل كياب. (٣) بداية المجتهد ١٩٣/١ (٣) قواعد الفقه: ٢١٩

(۵) لما حظه ہو: فقر خُفی کے لئے مواقی المفلاح : ۱۱۱، فقر ماکل کے لئے: بدایة المجتهد اردم، فقر ثمافی کے لئے ، مغنی المحتاج ۱٬۳۳۵،اورفقر شملی کے لتّ: المغنى ١٥٠/٢

الوسكال-(١)

(تفصيل خود 'ظهار' كتحت ندكور موگ)

۳- اگر چند دنوں اعتکاف کی نذر مانی جائے ، مثلاً ایک ہفتہ یا
ایک ماہ کے لئے اعتکاف کی نذر مانی اور نذر مانے ہوئے

دیمی کہا کہ مسلسل ایک ماہ کا اعتکاف کروں گا تو اتفاق ہے،

کہ اس اعتکاف میں شلسل ضروری ہوگا ، مثلاً ایک ماہ کی

نیت کی اور مختلف مہینوں میں ایک ہفتہ معتکف رہا تو کافی

نہیں ہوگا اور اگر شلسل کے بغیر مطلقاً ایک ہفتہ یا ایک ماہ

کے اعتکاف کی نذر مانی تو احتاف ، مالکیہ اور حنابلہ کے

نزد یک ایام اعتکاف میں شلسل ضروری ہے، شوافع کے

یہاں اس صورت میں شلسل ضروری نہیں ۔ (۲)

۳- اعتکاف اگر فاسد ہوگیا، اب جب اس کی قضا کرے تو احتاف کے ہاں اب بھی ایام اعتکاف میں تالع اور سنگسل ضروری ہے، لینی جتنی مت اعتکاف کی غدر مانی متحی ، اس پوری مرت کا اعتکاف دوبارہ کریگا(۲) حنابلہ کے نزد کیا اگر چند دنوں کے اعتکاف کی غذر مانی اورا کیک دونوں ہی میں اعتکاف فی سند ہوگیا تو آخری دن کو ملا کر بقیدایام قضا کرے اور ان ایام میں سلسل کو برقر ارر کھے، اگر مسلسل اعتکاف کی غذر مانی تھی تو اب یا تو اس طرح اعتکاف فاسد ہوجانے کے بعد آخری دن کو ملا کر بقیدایام اعتکاف فاسد ہوجانے کے بعد آخری دن کو ملا کر بقیدایام

کا عنکا ف کرے اور قتم کا کفارہ اوا کرے یا از سرنو روزہ
رکھ لے۔(م) شوافع کی رائے ہے کدا گرنذر مانے وقت
سلسل کی شرط لگائی تھی اور درمیان میں اعتکاف فاسد
ہونے کی نوبت آگئی ، تواب از سرنو پوری مت کا اعتکاف
کرنا ہوگا ، اور شلسل کی شرط نہ لگائی تھی توجینے دن باتی رہ
گئے ہیں ، استے دن اعتکاف کرلے ، یہی بات کافی
ہوجائے گی۔(۵)

### مناؤب

تناؤب کے معنی جمائی لینے کے ہیں، یہ چونکہ عمو آنستی اور نیند کی وجہ سے آتی ہے اور اس کی وجہ کسلمندی کا اظہار ہوتا ہے، انسان کا منہ بھی بھونڈ ہاور نا مناسب انداز میں کھل جاتا ہے، انسان کا منہ بھی بھونڈ سے اور نا مناسب انداز میں کھل جاتا ہے، اس لئے رسول اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اسے ناپند فر مایا: اور فر مایا کہ حق الوسع اسے روکنے کی کوشش کرے، اس لئے کہ شیطان کوآ دمی کی اس ہیت سے خوشی ہوتی ہے۔ (۱)

جمائی کے آ داب میں سے یہ ہے کہ اس وقت جب منہ کھلے اپنا ہاتھ منہ پر کھ لیا جائے (2) نماز کی حالت میں اگر جمائی آ جائے تو اس کی وجہ سے نماز فاسد نہیں ہوگی اور اس پر کوئی ار نہیں پڑے گا ، اس لئے کہ جمائی میں آ دمی کے قصد وارادہ کو کوئی دخل نہیں ہوتا، بلکہ غیر اختیاری طور پریہ بات پیش آ جاتی کوئی دخل نہیں ہوتا، بلکہ غیر اختیاری طور پریہ بات پیش آ جاتی

<sup>(</sup>١) الفتاوى الهنديه: ١/١٥، الباب العاشر في الكفارة (٢) لم خطر بو: الدر المختار على هامش الرد١/٨١/ الشرح الصغير

ار274، كشاف القناع ٢١٢/٠ نيز فقة أفعى كے لئے ديكھى جائے: مغنى المحتاج اراا ٣٥٥١

<sup>(</sup>۳) بدائع ۱۱۲/۳ (۳) ک

<sup>(</sup>۵)مغنى المحتاج: ١٣٥٣١

<sup>(2)</sup> الفتاوى الهنديه ار٥٣، باب مايفسد الصلواه ومالا يفسدها

<sup>(</sup>٣) كشاف القناع ٢١٨/٣

<sup>(</sup>٢) ترمذي ١٠٣/٢، باب ماجاء ان الله يحب العطاس ويكره التثاؤب

ہے جیسا کہ چھینک اور ڈکار وغیرہ کا تھم ہے (۱) نماز کی حالت میں بھی اگر جمائی آئے تو مہینہ پر ہاتھ رکھا جائیگا اور ہاتھ کے پشت کا حصہ رکھا جائے گا، قیام کی حالت میں اس کام کے لئے دائیں ہاتھ کا استعمال کرے گا اور دوسری حالتوں میں بائیں ہاتھ کا۔(۲)

### تثويب

"تویب" اعلان کے بعد دوسرے اعلان اور اس کی طرف توجہ
دلانے کو "تویب" کہا جاتا ہے، (۳) اس" تھ یب" کا آغاز
دلانے کو "تھ یب" کہا جاتا ہے، (۳) اس" تھ یب" کا آغاز
علاء کوفہ نے کیا ہے، جو نجر میں اس کا اہتمام کرتے تھے، اس
لئے امام ابوضیفہ تماز میں خصوصیت ہے "تھ یب" کے قائل تھے
اور بقیہ نماز وں میں مکروہ اور غیر مشروع سجھتے تھے، شاید ام
ابوضیفہ کے پیش نظریہ بات رہی ہو کہ حضرت بلال ﷺ فجر کی
اذان کے بعد پھر حضور ﷺ کو اٹھاتے تھے اور کہتے تھے،
اذان کے بعد پھر حضور ﷺ کو اٹھاتے تھے اور کہتے تھے،
اور امام احمد آذان کے بعد مستقل طور کسی تھ یب کے قائل نہیں
اور امام احمد آذان کے بعد مستقل طور کسی تھ یب کے قائل نہیں
افدلاح کے بعد" الصلواۃ خیر من النوم" کا فقرہ کہنے کے
الفلاح کے بعد" الصلواۃ خیر من النوم" کا فقرہ کہنے کے
الفلاح کے بعد" الصلواۃ خیر من النوم" کا فقرہ کہنے کے
حق میں ہیں اور اس کو تھ یہ سے تعیر کرتے ہیں، (۳) جس کی

مشروعیت پرائمہ اُربعہ اور اُمت کا اتفاق ہے۔ گربعد کے علماء نے نماز سے عام سستی اور غفلت کو پیش نظرر کھتے ہوئے اس بات کو بہتر سمجھا ہے کہ تمام ہی نمازوں میں اذان کے بعد دوبارہ تھے یب کی جائے۔ (۵)

تویب کے لئے ہرجگہ کے عرف اور وہاں کے مزاج کے مطابق جملے اور طریقے اختیار کئے جاسکتے ہیں، کہیں کھانستا، کہیں "الصلواة "اور کہیں" اقامت اقامت "وغیرہ - (۱)

### ہارے زمانے میں تھویب کا حکم

فقہاء کی اس رائے اور صاحب ہدایہ کے بیان سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ ائمہ اربعہ ہیں صرف امام ابو صنیفہ بحرکی نماز کی صد تک تھویب کے قائل ہیں اور دوسری نماز وں میں وہ بھی اس کو بدعت کہتے ہیں، دوسری طرف کتاب وسنت میں اس کا کوئی واضح جُوت نہیں ما آبا اور نہ عہد صحابہ میں اس کا تعامل، بلکہ مجاہد نے ابن عمر صحابہ میں واضل ہوئے، جہاں از ان وی جا چکی تھی ، ابن عمر شماز پڑھنا ہی چاہتے تھے کہ موذ ن نے تھویب کہی ، ابن عمر صحبحہ سے فکل گئے ، کہا کہ جھے اس بدعتی نے ہواں بدعتی کے پاس سے لے چلواور وہاں نماز ادانہیں کی ۔ (د)

ہمارے زمانہ کا تجربہ ہے کہ عموماً اس قسم کی تھویب رفتہ رفتہ بدعت اور احداث فی الدین کا باعث بن جاتی ہے، جس کے دل میں نماز کی اہمیت ہوتی ہے وہ اس کے بغیر بھی نماز پڑھ لیتے

(٣)البحر الرائق: ١٠/١

(٣) الكفايه على الهدايه: ٣٨، مطبع احرى، والى

(٥) الهدايه ، باب الاذان الفتاوى الهنديه : ١٩٢١، باب الاذان

<sup>(</sup>١) حواله سابق : ٢٥، الفصل الثاني فيما يكره في الصلوة ومالا يكره ، مراقى الفلاح على هامش الطحطاوي :١٩٣

<sup>(</sup>٣) الميزان الكبرى للشعراني: ١٠١٥٤ ، كتاب الصلواة

<sup>(</sup>٢) فتاوى عالمكيري ا/٥٦، الفصل الثاني في كلمات الاذان والاقامةو كيفيتهما

<sup>(</sup>٤) معارف السنن ٢٠٥/٢

ہیں اور جن کوتاہ ہمت، کم نصیب لوگوں کواذان کی اثر انگیزیاں متوجہ نہیں کر پائے تو کون می چیز ہے جوان کو متوجہ کرسکے؟ اس لئے تھویب سے احتر از کرنا اور ایسی کوئی بنیادقائم نہ کرنا ہی بہتر ہے اور بدعت کے سد باب کے پیش نظر ضروری ہے۔ خواص کے لئے اہتمام

امام ابو بوسف ؒ نے ابوانِ حکومت کے ذمہ داروں اور خواص کے لئے اذان کے بعدخصوص یا دو ہانی کو درست اور بہتر قرار دیا ہے، اس لئے کہ ان کی مصروفیت کا یہی تقاضا ہے، امام محرسی رائے اس کے خلاف ہے، اس لئے کہ تمام لوگ مساوی اور یکسال حیثیت کے حامل ہیں۔(۱)

خواص اُمت سے مراد وہ لوگ ہیں جو اُمت کے کاموں میں مشغول رہتے ہیں اور جن کے عمل کی نقل کی جاتی ہے اور ان کی بے عملی عوام پر اثر انداز ہوتی ہے، شاید ای لئے متاخرین کا رجان اس کے جواز کی طرف ہے۔ (۲)

### تجارت

تجارت کے معنی کوئی سامان دوسرے کے ہاتھ بیچنے کے ہیں، تا کہ اس کے ذریعہ ضروریات زندگی کی تیمیل کی جاسکے، اسلام نے سود کو جس قدر ناپندیدہ اور نادرست قرار دیا ہے، تجارت کو اتنا ہی پہند کیا ہے اور رزق کا حلال ذریعہ بتایا ہے، تاجروں کی فضیلت کا اندازہ اس سے لگایا جاسکتا ہے کہ رسول تاجروں کی فضیلت کا اندازہ اس سے لگایا جاسکتا ہے کہ رسول

الله عليه وآله وسلم نے فرمايا: سج بولنے والا امانت دارتا جرا نبياء و صدیقین اور شهداء کے ساتھ ہوگا۔ (٣)

لیکن اس کے ساتھ تاجر کی بڑی ذمہ داریاں بھی ہیں ، ان میں پہلی اور بنیادی بات ہے ہے کہ وہ ناپ تول وغیرہ کے معاطے میں پہلی اور بنیادی بات ہے ہے کہ وہ ناپ تول وغیرہ کے معاطی میں پختہ ہوسیح پیانے رکھتا ہو، خرید نے اور بیخے کے لئے ایک بی طرح کا پیانہ استعمال کرے، قرآن مجید نے اس سے باعثنائی کو تباہی کا ذریعہ (ویل) قرار دیا ہے (الطفیف ۱۰) اور قرآن پاک سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت شعیب النظیمائی قوم کے لئے پاک سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت شعیب النظیمائی قوم کے لئے کہی بات عذاب الی نازل ہونے کا سبب بن گئی۔ (ہود، ۸۲) اس طرح مناسب اور مقررہ نرخ پر مال بیچنا جا ہے ،

ای طرح مناسب اور مقرره نرخ پر مال بیخنا چاہئے ،
حالات سے فائدہ اٹھا کر غیر مناسب قیمت وصول کرنا ، یا گرال
فروثی کی غرض سے سامان رو کے رکھنا کہ جب مہنگا ہوگا تو بیجیں
کے ، گناہ ہے ، آپ کھیا نے فرمایا کہ باہر سے غلہ لا کر بیچنے
والے کی روزی میں برکت دی جاتی ہے ، اور گرانی کے انتظار
میں غلہ روک رکھنے والا ملعون ہے، (م) حضرت معاذ کھیں سے
مروی ہے کہ آپ کھیا نے فرمایا: گرانی کے انتظار میں غلہ کو
روکے والا بدترین بندہ ہے، اگر اللہ تعالیٰ خول کو ارزال کرتا ہے
تو غمکین ہوتا ہے اور گرانی ہوتی ہے تو خوش ہوتا ہے۔ (۵)

تو سین ہوتا ہے اور کرائی ہوئی ہے کو حول ہوتا ہے۔(۵)

ای طرح زیادہ تسمیں کھانا اور جھوٹی قسمیں کھانا ایک چیزیں
ہیں،جن سے آپ ﷺ نے تحق سے منع فرمایا ہے، آپ ﷺ نے
فرمایا کو تم سے مال تجارت بکتا تو ہے، مگر برکت چھین کی جاتی

<sup>(</sup>١)الهدايه ، باب الاذان ، نيز ركيك: فتح القدير ١٣/١ ٢١٣٠ (٢) ويجوز تخصيص كل من كان مشغو لا بمصالح المؤمنين ، خلاصة الفتاوي

۱۹۶۸، فصل فی الاذان کی بات علامہ شامی وغیرہ نے بھی کھی ہے۔ (۳) ترمذی ۲۲۹،۱ باب ماجاء فی التجار و تسمیة النبی شیسہ

<sup>(</sup>٣) ابن ماجه: ١٥٦، باب الحكرة والجلب،المجلدالاول (٥) بيهقي، مجمع الزوائد ١٠١/٣

ہے، پھر فرمایا کہ تین مخص ہیں کہ قیامت کے روز اللہ تعالی نہان سے بات کرے گا، ندان کی طرف نگاہ رحمت اٹھائے گا اور نہ انہیں گناہوں سے پاک کرے گا ، ایک وہ جو تکبر سے کپڑا لٹکائے۔دوسرے وہ جواحیان کرکے جتلائے اور تیسرے وہ جو جھوٹی قشمیں کھا کر مال بیچے۔(۱)

ای طرح گا مک کواچھانمونہ دکھا کرخراب مال دینانہایت ذلیل اور نامناسب حرکت ہے، حصور اکرم صلی الله علیه وآله وسلم نے فرمایا کہ ایسا آ وی ہم میں سے نہیں ، (۲) ای لئے مال میں جو میچه خامیال اورعیب ہول ان کا صاف صاف اظہار کر دینا چاہے، چھپانانہیں جا ہے،ایک حدیث میں ہے کہ آل حفرت صلی الله علیه وآله وسلم نے ارشاد فر مایا که جو محض عیب دار چیز يج اورخريداركواس سے آگاہ نه كرے وہ بميشه الله كے غضب میں رہے گا،اور فرشتے اس پرلعنت کرتے رہیں گے۔(۳) مبارک اور خوش نصیب بین وہ لوگ جو ان حقوق کی رعایت کے ساتھ تجارت کریں۔

> (تجارت كے احكام كى تفصيل كے لئے ملاحظه مو: ربع، احكار، تناجش ادرز كوة)

" جل" (ج ك زيراور پيش كے ساتھ ) (م) عربي زبان

(۲) ابو داؤ د عن ابي هريرة : ۲۸۹/۲

(٣) القاموس المحيط: ١٢٦٣

(١) تومذي : ٢٣٠/١، باب ماجاء في من حلف على سلعة كاذباً

(٣) ابن ماجه : ١٥٩/١

(۵) مختار الصحاح : ۱۰۸

(٢) ابوداؤد عن سهيل بن حنظله، كتاب الجهاد ،باب ما يؤ مر به من القيام على الدواب و البها ثم ٣٣٥/١

(۷) الفتاوي الهنديه ۱۳۲۷، باب في الهدي

میں اس کپڑے وغیرہ کو کہتے ہیں جو جانور کےجسم پر اڑھایا جائے ، کیلیل بھی لباس جانور کو بہنانے کا نام ہے، (۵) اسلام میں جانورل کے مالک پراس کا نفقہ واجب قرار دیا گیاہے، حضورا کرم صلی الله علیه وآله وسلم نے ایک اونٹ کودیکھا جس کی پیٹے پیٹ سے چیک گئ تھی ،آپ ﷺ نے فر مایا: ان مویشیوں کے بارے میں اللہ سے ڈرو، جب بیسواری کے قابل ہوں تو ان پرسوار ہو، اور ان کواس حال میں جھوڑ دو کہ کچھ دم خم باقی رہے۔(۲)

اس سےمعلوم ہوتا ہے کہ جب جانور کو ٹھنڈک دغیرہ ہے تحفظ کے لئے اس قتم کا اوڑھنا ضروری ہو جائے تو مالک کے ذمہ ہوگا کہ وہ اس کانظم کر ہے۔

مج میں قربانی کے جانور (ہدی) پراس تنم کا جولباس ہو اسے قربانی کے بعد صدقہ کر دینا جاہے ،قصاب کو اجرت کے طور پر بھی میہ چیز نہیں دی جاسکتی۔(۷)

تجمیر کے معنی کی خوشبودار چیز کی دھونی دیے کے ہیں ، کفن دینے کامتحب طریقہ ہے کہ کفن پہنا نے سے بہلے کیڑے کو طاق عدد میں دھونی دی جائے ، پھر کفن پہنایا جائے ، (٨) كيكن بيعدد پانچ سے زيادہ نه ہونا جاہے ،اس لئے

(۸)**ق**دوری : ۳۱

کہ حدیث میں ای طرح منقول ہے، نیز کفن کے علاوہ عسل

کے وقت اور روح نکلتے وقت دھونی دینا بھی متحب ہے، کفن
پہنانے کے بعد نہیں دینا چاہئے۔(۱) ۔۔۔۔یہاں یہ بات
قابل ذکر ہے کہ امام ابو حنیفہ ؓ کے نزد یک اگر کی مخص کا حالت
احرام میں انقال ہوجائے تو بھی بہی حکم ہے یعنی اس کو خوشبو
وغیرہ لگائی جائے گی ، بہی رائے امام مالک ؓ کی بھی ہے، امام
شافعی کہتے ہیں کہ اس کا حکم '' محرم' آ دی کی طرح ہوگا، یعنی اس حدیث
شافعی کہتے ہیں کہ اس کا حکم '' محرم' آ دی کی طرح ہوگا، یعنی اس
حالت احرام میں تھے، اور شنی خص حضور اکرم ﷺ کے ساتھ تھے وہ
حالت احرام میں تھے، اور شنی نے ان کی گردن توڑ دی ، آپ ﷺ
خرمایا، ان کو پائی اور بیری کے ذریعی شل دو، ان کے دونوں
کیڑوں میں انہیں کفن دو اور خوشبو نہ لگاؤ ، نیز ان کے سرکونہ
وُھا کو، یہ قیامت کہ دن لبیک کہتے ہوئے آھیں گے۔(۲)

نجبير

مردہ کی تدفین و تکفین وغیرہ کا سامان کرنے کو'' تجہیز'' کہا جاتا ہے۔(احکام کی تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: دُن ،کفن،قبر)

### تحجير

افقادہ زیمن جوسرکاری املاک میں ہو، حکومت کی اجازت ہے آباد کی جائے تو آباد کارکوائس پرخق مالکا نہ حاصل ہوجاتا ہے، اس کوفقہی اصطلاح میں''احیاء موات'' کہاجاتا ہے۔

ای سے متعلق ایک اصطلاح '' تجیر'' آتی ہے'' تجیر''
اصل بیں زبین کے گرد پھر کی علامات رکھنے کو کہتے ہیں ، سوال یہ
ہے کہ کی شخص نے زبین بیں کا شت تو شروع نہ کی ، گراس کے
گرداس طرح پھر کی علامت لگادی ، تا کہ اس زبین پراس کو
بقید حاصل رہے تو کیا صرف اسی قدراس کے اس زبین کے
الک بنے اور اصطلاح فقہ بین'' تجیر'' کے لئے کافی ہوجائے گا؟
سونے کے لئے کافی نہیں ، اس لئے کہ حکومت کی طرف سے
ہونے کے لئے کافی نہیں ، اس لئے کہ حکومت کی طرف سے
مالک بنائے جانے کا مقصد زبین کی آباد کاری اور ملک وقو م کو
اس سے نفع پہو نچنا ہے ، البتداب وہ اس زبین پر کا شت کا زیادہ
حقد ار ہوجائے گا ، اگر تین سال کے اندراس نے عملاً کا شتکاری
شروع کردی تو زبین کا وہ مالک بن جائے گا ، ورنہ زبین اس

ای طرح اگر حکومت نے کی کوافیا دہ ووریان زمین جا گیر میں دیدی ،جس کو فقہ کی اصطلاح میں '' اقطاع موات'' کہتے ہیں ، تو امام ابو حنیفہ اُو را کش فقہاء کے نزدیک وہ '' احیاء موات' ہی کے حکم میں ہے ، اگر اس نے پھروں کے ذریعہ زمین کونشان زدکرلیا ، لیکن اس کوآ باونہ کیا اور تین سال گذر مجے تو اب اس کا اس زمین سے حق جا تا رہا، (ہ) مالکیہ کے نزدیک بیہ حکومت کی طرف سے محض اس زمین کا مالک بنا دیتا ہے ، اس لئے وہ اسے تبادکرے یا نہ کرے ، اس کا مالک ہوگا اور اس میں ہر طرح کے تصرف کا مجاز ہوگا۔ (۱)

<sup>---</sup>(٢) بداية المجتهد ا٢٣٢، الباب الثالث في الاكفان

<sup>(</sup>٣) تبيين الحقائق ٢٥/٦

<sup>(</sup>٢) المغنى: ٥/٢٥-٢٢٥

<sup>(</sup>۱) الفتارئ الهنديه ١٥٨/١، هدايه ١٥٨/١، ومابعدها

 <sup>(</sup>٣) بخارى عن ابن عباش ا/١٤٩، باب كيف يكفن المحرم.

<sup>(</sup>٥) الشرح الصغير: ١٩٠/١٥ دالمحتار ١٥/١٥

ر جي ا

دوچزوں میں سے محج تر اور لائق تر چزی تلاش کو لغت میں " " محجی تر اور لائق تر چزی تلاش کو لغت میں " " محجی " طلب احری الاموین و او لا هما " (۱) اصطلاح شریعت میں " تحری" یہ ہے کہ کی چز میں پیدا ہونے والے اشتباہ میں اپنے تمین و گمان کے ذریعہ ایک پہلوکو تر جے دیا جائے اور اس طرح " استباہ" کم ہوجائے ، (۱) " تحری" ای وقت جائز ہے جب کہ مطلوبہ امر کو جانے کے لئے اور کوئی فرریعہ باقی ندرہ گیا ہو " تحری" کا تھم بیہ کہ اس پھل کرنا شرعا فرریعہ باقی ندرہ گیا ہو " تحری" کا تھم بیہ کہ اس پھل کرنا شرعا درست ہوگا ، البتہ تحری میں جو تھے تیجہ پر پہونچا وہ اس مخف کے مقابلہ جس نے غلط تیجہ اخذ کیا بقول عالمگیری زیادہ اجرکا حقد ار موگا۔ (۲)

### استقبال قبله مين تحرى

نماز میں قبلہ کی طرف رخ کرنا اور جو مکہ میں موجود ہوں اور کعبہ کو دیکھتے ہوں ان کے لئے دیکھنا ضروری ہے ای کو دائستال'' کہتے ہیں،لیکن اگر بھی کوئی شخص الیں صورت حال سے دوچار ہوجائے کہ قبلہ کا پتہ ہی نہ چل سکے،نہ کوئی شخص ہو جس سے پوچھاجائے نہ کوئی علامت ہوجس سے سمجھاجائے ،نہ کوئی مفینی فرریعہ ہوجس سے سمت معلوم کی جائے ،ان حالات کوئی مفینی فرریعہ ہوجس سے سمت معلوم کی جائے ،ان حالات

میں حکم ہے کہ اپنے دل کا رجمان دیکھے، جس طرف طبیعت کا عالب میلان ہو کہ بہی ست قبلہ ہے، ای طرف رخ کر کے نماز پڑھے، پھراگر نماز کی اوائیگ کے بعد معلوم ہو کہ اس کا رخ غلط تھا تو امام ابو صنیفہ کے یہاں نماز کے اعادہ کی ضرورت نہیں، امام شافع کا خیال ہے کہ نماز لوٹا لے۔ (م)

مختلف احادیث سے امام ابوصنیقہ کے مسلک کی تائید ہوتی ہے، حضرت معاذبین جبل ﷺ سے مروی ہے کہ ہم لوگوں نے حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی افتداء میں ابر آلود دن میں نماز اداکی ، ہمارارخ قبلہ کی طرف نہ تھا، جس کا اندازہ اس وقت ہوا جب سورج روثن ہو چکا تھا، ہم لوگوں نے حضورا کرم ﷺ سے جب سورج روثن ہو چکا تھا، ہم لوگوں نے حضورا کرم ﷺ نے فر مایا: تہماری نماز اللہ تعالیٰ کے یبال عرض کیا تو آپ ﷺ نے فر مایا: تہماری نماز اللہ تعالیٰ کے یبال اللہ . (۵) المحالی گئے ہوئے میں روایت حضرت ربیعہ (۲) اور حضرت جابر ﷺ ای قسم کی روایت حضرت ربیعہ (۲) اور حضرت جابر ﷺ سے جمی مروی ہے۔

یاس وقت ہے جب نماز کی شمیل کے بعد خلطی کاعلم ہو،
اگر نماز کے درمیان ہی ہوجائے تو اس حالت میں اپنارخ بدل
لینا چاہئے اور شیح سمت میں متوجہ ہوجانا چاہئے ،اس صورت میں
بھی جور کعتیں پہلے اداکر چکا ہے،ان کولوٹانے کی ضرورت نہیں،
اس کی نظیر وہ حدیث ہے کہ معجد قبا میں لوگ فجر کی نماز میں

<sup>(</sup>١) كتاب التعريفات لسيد شريف جرجاني ، طحطاوي كيت بين: هو تفريغ الوسع و الجهد لتمييز الطاهر عن غيره طحطاوي على المراقي:٢٠

 <sup>(</sup>٢) هو تنقص الاشتباه اى التكلف عند اشتباه الامر من وجوه ، طلبة الطلبه لا بى على النسفى

<sup>(</sup>٣) عالم گيري ١٥٠٣٨/٥ : يروت (٣) الهدايه :١٠٥١/١ طَرَاتِي (محقق نسخه)

<sup>(</sup>۵) مجمع الزوائد ١٥/٢، ترمذي، باب الاجتهاد في القبلة

<sup>(</sup>۲) مستدرک حاکم ، بیتنون بی روایت سند کے اعتبار ہے بحرور ہے ، کہلی روایت میں ابوعسیا۔ دوسری میں اشعث بن سعیداور تیسری میں محمد بن سالم پر محدثین نے کلام کیا ہے، مگر بیسب روایتیں مجموعی اعتبار ہے ایک دوسرے کے لئے باعث تقویت ہو کر قابلی استدلال ہیں۔

معروف تھے کہ ای درمیان آپ بھٹا کے منادی نے اعلان کیا کہ بیت المقدس کے بجائے خانہ کعبہ قبلہ بنادیا گیا ہے، چنانچہ ای حالت نماز میں لوگ''شام'' کی طرف سے رخ بدل کر کعبہ کی سمت متوجہ ہو گئے۔(۱)

ای سے یہ بات بھی واضح ہوگئی کہ اسلام میں استقبال کعبہ کی حثیت ہرگز کعبہ کی پرستش اور اس "مارت" کی عبادت کی حبادت کی مبلانوں میں نہیں ہے، بلکہ اس کا مقصود صرف اس قدر ہے کہ مسلمانوں میں مرکزیت اور ظم باقی رہاور ان کی عبادت بھی اس کا شاہکارہو کہ اگر ایسا حکم مند یا جاتا تو مسجدیں اور نمازیں ایک عجیب انتشار کا منظر پیش کرتیں ، یہی وجہ ہے کہ استقبال قبلہ میں غلطی کے باوجود نماز کو کافی قرار دیا گیا ، اگر عبادت مقصود ہوتی ، تو ضرور تھا کہ نماز لوٹانا ہوتی ، اس لئے کہ نماز کا اصول مقصود ، ی صاصل نہ ہوسکا ، و الله بری مما یشر کون .

### پاک دنا پاک برتنوں اور کپڑوں کا اختلاط

اگر چند برتنوں میں پانی ہے، یہ معلوم ہے کہ ان میں پھی ناپاک ہیں اور پچھ پاک، اور ان کا دضویا پینے کے لئے استعال کرنا ہے تو بہاں بھی فتہاء نے تحری کا حکم دیا ہے، اس کی تفصیل یہ ہے کہ اگر معلوم ہو کہ ان چند برتنوں میں اکثر برتن کے پانی ناپاک ہیں، تو اُسے وضو کے بجائے تیم پراکشا کرنا چاہئے، اگر اکثر برتن پاک پانی کے ہوں تو پھر قلب کار جمان دیکھنا چاہئے، اگر جس کی طرف طبیعت کا رجمان ہو جائے کہ یہ یاک ہوگا ای

سے وضوکر لے ، تاہم بہتر اس صورت میں بھی بیہ کہ پانی کو بہادے یا باہم ملادے اور چوپایہ وغیرہ کے استعمال کے لئے رکھ دے اور تیم کرکے نماز اداکر لے۔

اس کے برخلاف پینے کی غرض سے پانی لینے میں کم اور زیادہ کی قیر نہیں ہے، اکثر برتن ناپاک ہی کیوں نہ ہو، پھر بھی طبیعت کا میلان جس طرف ہو ای کو پیا جائے گا، یہی حال کپڑوں کے سلیلے میں بھی ہے، کچھ پاک اور ناپاک کپڑے خلاط ہو گئے ہوں تمیز مشکل ہوگئی ہو کہ کون ناپاک ہیں اور کون پاک ہیں؟ نماز پڑھنی ہے، اس کے سواکوئی غیر مشتبہ کپڑا نہیں ہے تو تحری کر کے میلان قلب کے مطابق کپڑا پہن کر نماز اوا کر لے، گو گلوط کپڑوں میں زیادہ ناپاک ہوں اور کم پاک ۔(۱) مماز کی رکھا ت میں شبہ

اگرکی مخص کونماز کے دوران شک ہو جائے کہ نہ جانے
اس نے کتنی رکعات پڑھی ہے، تو اسے دیکھنا چاہئے کہ یہ شک
اس کوا تفا قا چیش آیا ہے، یابار باراس کی نوبت آتی رہتی ہے، اگر
انفا قا اس کی نوبت آگئ تو نیت تو ٹر کر پھر سے نماز پڑھ لینی
چاہئے، اور اگر اکثر وہ اس کیفیت سے دو چار ہوتا رہتا ہے تو
دیکھنا چاہئے کہ دل کا غالب رجحان کس طرف ہے، جدھر غالب
رجحان ہے، موجعے کہ اتنی رہی رکعت میں نے ادا کی ہے، اوراگر
کسی طرف رجحان غالب نہ ہو سکے دونوں جہتیں برابر ہوں تو
کمتر کا اعتبار کرنا چاہئے، مثلاً دواور تین رکعت میں شبہ ہو گیا تو
اس کو دونی شار کر اور دور کعتیں مزیداداکر ہے۔ (م)

<sup>(</sup>١)بخاري عن عبد الله بن عمر ، رقم الحديث : ٣٠٣، باب ماجاء في القبلة

<sup>(</sup>٢) مراقي الفلاح :٢٣-٢٣، فصل في التحري على هامش الطحطاوي

### زكوة مين اشتباه

اگرکی خض کوغریب جان کرز کو ۃ اداکی ،لیکن بعد کو معلوم ہوا ہوکہ دو مالدار ہے ، یا مسلمان مجھ کرز کو ۃ اداکی اور بعد کوعلم ہوا کہ دو کا فر ہے ، ای طرح اس نے غیر ہاشی مجھ کرز کو ۃ دیا اور تحقیق کے بعداس کے ہاشی ہو نے کاعلم ہوا ، نیز تار کی میں کی کوز کو ۃ اداکی اور اجنبی سمجھا اور بعد کو بیہ بات کھلی کہ وہ خوداس کا بیٹا یا اس کی بیوی ہے ، ان تمام صور توں میں ان کی نیت اور ابتدائی تحقیق (تحری) کے مطابق زکو ۃ ادا ہوجا گیگی : و لو دفع بتحر لمن ظنه مصر فا فظھر بخلافه اجز اُہ . (۱)

# ŢŢ

"تحریر" کے معنی غلام کو آزاد کرنے کے جیں ، غلام آزاد کرنے کی فضیلت اوراسلام کی طرف سے اس کی حوصلہ افزائی کا ذکر" اعتاق" کے تحت کیا جاچکا ہے ۔۔۔۔اسلام جیس غلای کی حقیقت، آزادی کے تصور وغیرہ موضوعات پر"رق" اور"حریت" کے الفاظ و کیھے جا سکتے ہیں۔

باب التحري ٣٨٢/٥-٣٨٥ ملاحظه كي حائے )\_



"تحریم" کے معنی حرام کر لینے کے ہیں۔

### نماز میں تح بمہاوراس کے الفاظ

ای مناسبت سے نماز کے آغاز میں جو' اللہ اکبر' کہاجاتا ہے۔ ''تحریم' کہتے ہیں ،اس لئے کہ نمازی اللہ اکبر کہتے ہی بہت ی چیزوں کواپنے او پرحرام کر لیتا ہے جواس عبادت کے آغاز سے پہلے اس کے لئے حلال تھیں ،حدیث میں ہے کہ تیر (اللہ کی کبریائی بیان کرنا) نماز کا تحریمہا التکہیر (۲)

تھیرتر بید کے فرض ہونے پر علاء کا اتفاق ہے (۲) البتہ اس میں اختلاف ہے کہ تبیرتر بید کے طور پر کیا کلمہ کہا جائے گا؟ امام مالک کے یہاں ضروری ہے کہ ' اللہ اکبر' کے ،اس کے علاوہ کوئی دوسرا کلمہ کہنا کافی نہیں ، امام شافئ کے یہاں '' اللہ اکبر' کے علاوہ '' اللہ الام کے اضافہ کے ساتھ ) اکبر' کے علاوہ '' اللہ الاکبر' (الف لام کے اضافہ کے ساتھ ) بھی کہا جا سکتا ہے ، امام ابو یوسف کی رائے ہے کہ جراس کلمہ سے بھی کہہ سکتے ہیں اور امام ابو صنیفہ کی رائے ہے کہ جراس کلمہ سے نماز کا آغاز ہوسکتا ہے جواللہ کی عظمت ، کبریائی اور جلالت شان کوظا ہرکرتا ہے ،مثلاً ،'' اللہ اعظم ''' اللہ اجل' وغیرہ۔

حافظ ابن رشد کے بقول اصل اختلاف سے ہے کہ حدیث میں آیا ہے: 'تحریمها المتکبیر'(نماز کا تحریم کی ہے۔ کہ مدیث امام الک ، امام الوی سف وغیرہ نے اس کامفہوم سے سمجھا کہ ایسا کلمہ ہونا چاہتے، جس میں لفظ '' کبر' موجود ہو، جیسے '' اگر'' اللا کبر'' '' کبیر'' اور حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا

<sup>(</sup>۱) مراقى الفلاح على هامش الطحطاوي: ٣٩٣

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي عن على وابي سعيد الخدري وعائشةٌ ١٠٥٠ باب ماجاء في ان مفتاح الصلوة الطهور

<sup>(</sup>٣) الميزان الكبرى للشعراني ١٦٠/١، باب صفة الصلواة

تعامل بھی بدرہا ہے کہ بمیشہ اللہ اکبر کہتے ،امام ابوصنیفہ اس سے دوکلیسیر'' کامفہوم اور معنی اخذ کرتے ہیں کہ تکبیر کے معنی بڑائی کرنے ہیں کہ تکبیر کے معنی بڑائی کرنے کے ہیں،اس لئے کوئی بھی لفظ جس سے اللہ کی عظمت و کبریائی کا اظہار ہو کافی ہے، البتہ بہتر اور مسنون طریقہ یہی ہے کہ' اللہ اکبر' ہی کہا جائے۔

امام ابوحنیف تا تیراس سے بھی ہوتی ہے کہ عبد الرحن سلمی سے مروی ہے کہ انبیاء کرام اپنی نماز کا آغاز ' لا الله الا الله '' سے کرتے سے ،(۱) اور ابو العالیہ سے مروی ہے کہ انبیا علیہم السلام کی نماز کا آغاز توحید، شیح ، اور ' لا الله الا الله '' کلمات سے ہوتا تھا۔(۲)۔اس کے علاوہ امام ابو بحر بصاص کے کلمات سے ہوتا تھا۔(۲)۔اس کے علاوہ امام ابو بحر بصاص رازیؒ نے ' و ذکر اسم ربعہ فصلی '' (اور اپنے رب کے نام کا ذکر کیا پھر نماز اواکی ) کی آیت سے استدلال کیا ہے کہ نماز کے اغاز کے لئے مطلقا اللہ کا نام لیناکا فی ہے۔(۲)

اس لفظ کے تحت جو بحث کی جانی چاہئے اس میں ایک اہم
اور اُصولی بحث یہ ہے کہ حرام وطلال کرنا صرف اللہ کا حق ہے،
جہور، امیر ووالی اور پارلیا منٹ کسی کوحق نہیں ہے کہ وہ کسی چزکو
ہطور خود طلال یا حرام کر لے، یہاں تک کہ خود اللہ کے پیغیراور
نی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کوبھی اس کا اختیار نہ تھا۔ ۔۔۔۔ چنا نچہ
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وعلی آلہ وسلم نے ایک دفعہ شہد نہ کھانے، یا
بعض روایات کے مطابق اپنی باندی سے جنسی تعلق نہ رکھنے کی
قتم کھالی تھی اور اس طرح کو یا عملا آپ پھیٹا نے ایپ اور یا یک

ایی چیز کورام کرلیا تھا جومباح اور جائز تھی ، تو قرآن نے فوراً
حنبیدی کرآپ بھی ازواج کی خوشنودی کے لئے ایک ایک
چیز کورام کر لیتے ہیں جے اللہ نے حلال کیا ہے؟ لم تحرم ما
احل الله لک تبتغی مرضات ازواجک . (الحریم-۱)
عیسائیوں کا عقیدہ تھا کہ حضرت سے الطبی نے جو خدا کا
ایک انسانی ظہور تھے، (العیاذ باللہ) آسان پرجاتے ہوئے اپنے
حواریین اور تلاندہ کو یہ اختیار بھی سونپ دیا تھاوہ جے چاہیں حلال
وحرام تھمرائیں، جیسا کہ انجیل متی میں ہے:

'' میں تم سے بچ کہتا ہوں ، جو پکھتم زمین پر باندھو کے وہ آسان پر بند ھے گا اور جو پکھتم زمین پر کھولو کے وہ آسان پر کھلے گا''۔

چنانچہ اس عقیدہ کے پیش نظر یہود و نصاری نے حلال و حرام کی پوری لگام اپنے علماء واحبار کے ہاتھ میں دے رکھی تھی، قرآن مجید نے اس پر سخت تقید کی اوراس کوشرک قرار دیا: ''ان لوگوں نے خدا کوچھوڑ کراپنے احبار در بہان اور سیح بن مریم کو خدا بنالیا، حالانکہ ان کو صرف ایک خدا ک عبادت کا تھم دیا گیا تھا، جس کے سواکوئی لائق عبادت خبیں، اللہ کی ذات ان مشرکانہ باتوں سے پاک ہے''۔

حفرت عدى بن حاتم نے جواسلام قبول كرنے سے پہلے عيسائى تھا پنااشكال بيش كيا كراے اللہ كرسول اللہ اور اللہ اللہ اللہ اللہ كار كون بيس؟ احبار كى عبادت تونبيل كرتے ہيں، آپ اللہ نے فرمایا: كون نہيں؟ ان راہبوں نے ان پر حلال كوحرام اور حرام كو حلال كيا اور ان

<sup>---</sup>(۲)مصنف ابن ابی شیبه:۲۱۵۱،مدیث نمبر۲۳۲۳

<sup>(</sup>١) بذل المجهود ١/٣٩

<sup>(</sup>m) احكام القرآن للجصاص ٢٧٢٥

لوگوں نے ان کے تھم کی پیروی کی، یہی توان کی عبادت ہے۔ (۱)

ای طرح مشرکین کے طرق بھل پرتقید کرتے ہوئے ارشاد ہوا:

"بناؤ تم نے یہ بھی سوچا کہ اللہ نے تمہارے لئے جورزق

نازل کی ہے، اس میں ہے تم نے کسی کو حرام اور کسی کو

طلل تشہر الیا، بناؤ کیا اللہ نے تمہیں اس کی اجازت دی

ہے، یا تم خدا پر جھوٹ گھڑ رہے ہو''۔ (یونس:۱۵۰)

د بین میں شدت وغلو اور حلال ومباح چیز وں کوخو د پر حرام

کر لینا اور اے احتیاط و تقویٰ کا نام دینا بھی نا پند بدہ اور قرآن

پاک کی زبان میں " اعتداء' " ہے، مسلمانوں کو مخاطب کرنے

ہے اندازہ ہوتا ہے کہ غالبًا ای قسم کے غلوآ میز طرز عمل کی اس

آیت میں خدمت کی گئی ہے:

"اے مومنو! ان پاکیزہ چیزوں کوترام نہ کرلو جواللہ نے تمہارے لئے حلال کی ہیں، اور نہ حد سے متجاوز ہو جاؤ (الا تعقدو1) بیٹک اللہ حد سے گذر جانے والوں کو پسند نہیں کرتا ،اللہ کی عطا کردہ حلال و پاکیزہ رزق کھاؤاور اس خداسے ڈرتے رہو، جس پرتم ایمان لائے ہو'

البتہ جن چیزوں کا کسی واقعی دلیل کی بناپر طلال یا حرام ہونا مشتبہ ہواس سے احتیاطاً بچنا چاہئے، کہ عین ممکن ہے کہ الیم مشتبہ چیزوں کا اختیار کرنارفتہ رفتہ کسی حرام میں پڑنے کا ذریعہ بن جائے، آپ مشکلے نے فرمایا:

" حلال وحرام واضح ہے،ان دونوں کے درمیان کھ چیزیں

مشتبہ ہیں، جن کے بارے میں بہت سوں کونہیں معلوم کہ بیطال ہیں یا حرام تو جو محص اپنے دین اور آبرو کے حفاظت کی لئے اس سے بازر ہا، وہ سلامتی میں رہے گا، اور جوان میں سے کی چیز میں بتالا ہوگیا تو اندیشہ ہے کہ وہ حرام میں پڑجائے گا جس طرح کوئی مختص ممنوعہ جا گاہ کے گردو پیش چرا تا ہے تو ان کے اندر داخل ہوجائے! بادشاہ کی کوئی ممنوعہ جو اگاہ ہوجاؤ! بادشاہ کی کوئی ممنوعہ چرا گاہوتی ہے اور اللہ کی ممنوعہ جرا گاہ حرام ہے۔ (۱)

(تحریم طلال کے سلسلے میں اِس کتاب میں ''اباحت'' کی بحث بھی ملاحظہ کرلی جائے )۔



منی اور مکہ کے درمیان ایک وادی ہے، جو'' ابطح'' یا ''مصب'' ہے موسوم ہے ، اس وادی میں تظہر نے اور تو قف کرنے کو''تحصیب'' کہتے ہیں ، رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم اور خلفاء ثلاثہ نے منی سے مکہ جاتے ہوئے جج کے موقع پر اس وادی میں قور کی دیر تو قف فر مایا : (۳) اس لئے اس وادی میں تھوڑی دیر کے لئے اتر ناسنت ہے۔ (۳)

تقين

تجویدی اصطلاح می تحقیق یہ ہے کہ ہر حرف کواس کا پورا پوراجق دیتے ہوئے ادا کیا جائے، اشباع، اظہار، تشدید، حروف کے مخارج وغیرہ پوری طرح واضح اور نمایاں کئے جائیں، اس

<sup>(</sup>۱) ترمذی ۱٬۳۰/۳ ، ابو اب التفسير (۲) ترمذی ۱٬۳۳۸ ، باب ماجاء في ترک الشبهات

<sup>(</sup>٣) مسلم عن ابن عمر ، البنة حضرت عائشة كل رائ ب كرحضورا كرم الله كانزول فرمانا محض آساني ك لئة تعاريبل الاوطار ٥٣/٥

<sup>(</sup>۳) بدائع الصنائع ۲۲۲/۲

میں زیادہ مبالغہ اور تکلف کو نابسند کیا گیا ہے، البتہ تعلیم کی غرض سے طلبہ سے اس تم کی محنت کرائی جاستی ہے۔
لیکن اس بات کا خیال رکھنا چاہئے کہ اس اہتمام میں ایسا نہ ہو کہ آ دمی بجاو بے جا وقف کرنے گئے، جیسے ''ستعین'' میں ''۔
" ترکھ ہر جائے وغیرہ۔(۱)

# شحقيق مناط

''مناط'' کے معنی کسی تھم کی علت اور سبب کے ہیں مثلاً شراب نشد کی وجہ ہے حرام ہے، اس لئے نشد کی حیثیت ''مناط'' کی ہے اور''مناط'' کوعلاء اصول''جامع ، علت ، امارت ، داعی ، باعث ، مقتضی ، موجب ، مدار اور مشترک'' وغیرہ مختلف الفاظ ہے تعبیر کرتے ہیں ، اور' متحقیق'' کے معنی ٹابت اور محقق کرنے کے ہیں تحقیق مناط ہے ہے کہ:

(الف) نص یا اجماع کے ذریعہ کی خاص مسکلہ کی بابت جو تھم

عابت ہاں طرح کے دوسرے مسائل پرغور کیا جائے

کہ یہی صورت اس پر بھی منظبی ہوتی ہے یا نہیں ،مثلاً

قرآن مجید نے '' چور'' کا ہاتھ کا لئے کا تھم دیا ہے ، اب

دیکھا جائے کہ جیب کترے (طرار) اور کفن چور

(نباش) پر بھی یہی '' چور'' کا لفظ صادق آتا ہے یا نہیں ؟

ادراس پر بھی چوری کی سزانا فذہوگی یا نہیں ۔؟

ادراس پر بھی چوری کی سزانا فذہوگی یا نہیں ۔؟

مطلوب اور ضروری ہونا خابت ہو مختلف افراد کے متحلق مطلوب اور ضروری ہونا خابت ہو محتلف افراد کے متحلق اس بات کی تحقیق کی جائے کہ اس میں بھی بیدوصف بایا

جاتا ہے یانہیں؟ مثلًا اس بات پراجماع ہے کہ ایسے ہی و وقعضوں کی گواہی پر فیصلہ ہوگا جو'' عادل'' بھی ہو، اب کسی خاص معالمے کی بابت گواہی کی تحقیق کے لئے قاضی فیصلہ کرے کہ یہ گواہ ''عدل' کے وصف سے مصف ہیں یانہیں؟ یہ بھی' تحقیق مناط' ہی ہے۔

(ج) کسی عکم کے متعلق جو'' علت' نص کی صراحت یا اجماع کے طابت ہو یہ فیصلہ کیا جائے کہ وہی علت ایسے کن امور سے بیا بی جاتی ہو جو دنہیں بین یا بی جاتی ہو جو دنہیں بین یا بی جاتی ہو جو دنہیں

ہے، مثلاً شراب کی حرمت کی علت " نشہ ہے ، اس

یرا تفاق ہے، اب ہرز مانہ میں ایسے جو بھی مشروب ایجاد

ہوں کہان میں '' نشہ'' پایا جاتا ہوعلماءاس علت کی بناء پر

فیصلہ کریں گئے کہ وہ حرام ہے۔
''تحقیق مناط'' اجتہاد کی وہ تم ہے جو ہمیشہ باقی رہے گی اور جس کے لئے یہ بھی مطلوب نہیں کہ اس کے اندراجتہاد کی تمام صلاحیتیں موجود ہوں ادرامام غزائی کے بقول وہ لوگ بھی اس طریق استدلال کے قائل ہیں جو قیاس کو جمت نہیں مانتے

( ثالثی )

تحکیم

میں اوراس کے منکر میں ۔(۲)

" حمم" کے معنوں میں سے ایک معنی فیصلہ بھی ہے ، ای سے " تحکیم" ہے " تحکیم کے معنی فیصلہ کا مجاز گردا ننے کے ہیں ، دو فریق اپنے باہمی نزاع کو طے کرنے کی غرض سے کی فخص یا جماعت کو ثالث بنا کمیں کہ وہ ان کے اس معاملہ میں فیصلہ

(٢) ملخص از: معاوف السنن ، ١١/١ - ٢٢ ، تفصيل كے لئے طاحظه بوء الموافقات

(١) الاتقان في علوم القراان ١٨٠/

کردے ، یہی اصطلاح میں تحکیم ہے ، تحکیم کا ثبوت قرآن مجیدے بھی ہے (نیاء: ۲۵) اور سنت رسول ﷺ ہے بھی کہ خود آپ ﷺ نے حضرت سعد بن معاذﷺ کوغز وہ بنوقر یظہ کے موقع ہے تھم بنایا اور اس پراُمت کا اجماع بھی ہے۔(۱) '' تھم'' کے سلسلے میں بعض ضروری احکام اس طرح ہیں:

تھم وہی بن سکتے ہیں جوشر عاگواہ بننے کے اہل ہوں ،اس لئے مجنون اور بچے تھم نہیں بن سکتا ، نہ کا فرمسلمانوں کا تھم ہوسکتا ہے ،عورت چونکہ گواہ ہوسکتی ہے اس لئے تھم بھی ہوسکتی ہے۔

حقوق الله مثلاً ، زنا ، چوری وغیره کی حدود اورسزاؤں میں تھم کا فیصلہ معتبر نہیں ہے ، صرف حقوق الناس ہی میں تھم بنایا جاسکتا ہے۔

میر بھی ضروری ہے کہ فیصلہ تک فریقین نے اس کو تھم برقرار رکھا ہو، اگر فیصلہ سے پہلے پہلے کوئی ایک فریق بھی منحرف ہو جائے اوراس کا فیصلہ ماننے سے انکار کردی تو اب اس کا فیصلہ نافذ نہ ہو سکے گا۔

اگرایک سے زیادہ افراد کو حکم بنایا گیا تو فیصلہ ای وقت نافذ ہوگا جب کہ جبی اس پر شنق ہوں۔

اگر حکم کا فیصلہ قاضی کی نگاہ میں شرعاً غلط ہوتو وہ اے رو کرسکتا ہے۔(۲)

اکشر فقہاء کے نزدیکے حکم کا فیصلہ واجب العمل ہے، جبکہ امام شافعیؓ کے یہاں فریقین کی رضامندی ہی ہے اس پڑمل ہوگا، (۲)

امام مالک کے نزدیک اگر فریقین نے کی کو تھم بنادیا تو فریقین باہمی رضامندی ہی ہے اس تحکیم کوختم کر سکتے ہیں، اگر تنہا اور ایک فریق رجوع کرے تو اس کے رجوع کرنے کا اعتبار نہ ہوگا۔ (۳) ( قاضی کی طرف سے تحکیم اور خلع میں تھم کی حیثیت برخود " دخلع" کے تحت بحث کی جائے گی)۔

# شحليل

لغوی معنی'' حلال کرنے'' کے ہیں۔ طلا**ق مغلظہ میں تحلیل** 

جس عورت پراس کے شوہر کی جانب سے تین طلاقیں واقع
ہوجا کیں، وہ اپنے شوہر پر کھمل طور پر حرام ہوجاتی ہے اور اب وہ
عورت ای وقت اپنے شوہر کے لئے حلال ہوتی ہے، جب:

۱- ابھی اس پر جوطلاق واقع ہوئی ہے اس کی عدت گذرجائے۔
۲- پھر کی اور مرد سے مجھے طور پر نکاح کرلے۔(ہ)
سا- نکاح کے بعدوہ مرداس سے جنسی ملاپ کرے۔
۲- پھر وہ طلاق ویدے، یااس کی موت واقع ہوجائے۔
۲- پھر وہ طلاق ویدے، یااس کی موت واقع ہوجائے۔
۵- اور عورت اس شوہر کی موت یا طلاق کی عدت گذار لے۔
۱ی کو د طلالہ '' بھی کہتے ہیں، اور ''تحلیل'' بھی جوخود قرآن ان کے بعدے ماخوذ ہے۔(البقرہ: ۲۳۰)

حلاله کی نیت سے نکاح

آج کل بیالک غلط رسم چل پڑی ہے کہ لوگ ای نیت

<sup>(</sup>١) خلاصة الفتاوي ٢٩/٣، الفصل الخامس في التحكيم (٢) الميزان الكبري: ٢١٧/١، كتاب الاقضيه

<sup>(</sup>٣) تبصرة المحكام ، ارسم، اردوزبان مين اس موضوع بِتفعيل كيك" اسلامي عدالت " تعنيف: مولانا يجابد الاسلام قاكى ، ديكمى جاسم سه سه است. مولانا يجابد الاسلام قاكى ، ديكمى جاسم سه است. مولانا يجابد المستوقى المستردة على هامش المدسوقى ١٢ ٢١٠ (٣) المشرح المكبير للدد دير على هامش المدسوقى ١٢ ٢١٠

<sup>(</sup>۵) اگر نکاح فاسد ہوا ،مثلا ایک ہی کواہ کی موجودگی میں نکاح کیا تو پیچلیل کے لئے کانی نہ ہوگا۔

ے نکاح کرتے یا کراتے ہیں کہ مباشرت کے بغیریا مباشرت کے بعد طلاق دیں مجے اور عورت پھر سابق شوہر کے لئے حلال ہوجائے گی ، تو اگر مباشرت کے بغیر ہی طلاق دیدی تب تو وہ اپنے سابق شوہر کے لئے حلال ہی نہیں ہوگی ، اس لئے کہ دوسرے شوہر کا ہم بستر ہونا ضروری ہے ، حدیث میں ہے کہ حضرت رفاعہ کی ہیوی جن کو ان کے پہلے شوہر نے تین طلاق دیدی تھی ، حضرت رفاعہ کی ہیوی جن کو ان کے پہلے شوہر نے تین طلاق دیدی تھی ، حضرت رفاعہ سے اخار نے جنسی اعتبار سے مطمئن نہ تھیں اور چارہ کام کراپے پہلے شوہر سے دوبارہ فاح کراپے پہلے شوہر سے دوبارہ نکاح کر لیس ، حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے اپنے اس ارادہ کا اظہار کیا تو آپ ﷺ نے فر مایا کہ بیاس وقت تک جائز دوسرے سے جنسی لذت نہ اٹھالیں ، ''حتی یلدوق عسیلتک دوسرے سے جنسی لذت نہ اٹھالیں ، ''حتی یلدوق عسیلتک و تندوق عسیلتک و تندوق عسیلتہ ''()

اور اگر مباشرت کے بعد طلاق دی تو وہ اپنے شوہر کے کے طلال تو ہوجائے گا گرجس شخص نے طلال کی نیت سے نکاح کیا تھا اور جس نے کرایا تھا دونوں ہی شخت گنہگار ہوں گے، حضورا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فر مایا کہ ایسے لوگوں پر اللہ کا لعنت ہے" لعن اللہ المصحلل و المصحلل له "(۲) ہاں اگر کسی نے ایسی نیت کے بغیر نکاح کیا اور یوں ہی کسی وجہ سے طلاق ویدی تو مجھ مضا نقہ نہیں ہے۔

تین طلاقوں کے بعد'' حلالہ'' کا پیچکم دراصل ایک بڑی (۱) بر مذی ۱۳/۲

پاداش اورغیرت مندآ دمیوں کے لئے شدیدتم کی سزاہے، جس کا مقصد سیہ ہے کہ آ دمی الیاعظمین اقدام کرتے وقت ذراغور فکر اورعقل وشعورے کام لیے۔

## نماز میں سلام پھیرنے کا تھم

حفرت ابوسعید خدری کا اور حفرت علی کا سے مروی ہے کہ آپ کی نے نے مرای کا کہ نمازی تحلیل ہے اور نمازی تحلیل اسلام " " تحریمها التحبیر و تحلیلها التسلیم " ( ) لین نماز کا آغاز تکبیر سے ہوتا ہے اور اختیام سلام پر سلام کو " تحلیل " اس لئے کہا گیا کہ سلام پھیر تے ہی وہ تمام چیزیں نمازی کے لئے طلال ہوجاتی ہیں جواب تک نمازی حالت میں ہونے کی وجہ سے جائز نہیں تھیں۔

امام احد کے یہاں دائیں بائیں ہردوست میں سلام پھیرنا امام اور مقتدی دونوں کے لئے اور امام مالک کے یہاں صرف امام کے لئے فرض ہے، اس طرح امام مالک کے یہاں مقتد یوں کا سلام مطلقا اور امام کا دوسرا اور امام شافع کے یہاں امام ومقتد یوں کا سلام مطلقا اور امام کا دوسرا اور امام شافع کے یہاں امام ومقتد یوں کا صرف دوسرا سلام مسنون ہوگا، فرض نہ ہوگا، امام ابوصنیف کے یہاں ہردو کے لئے وونوں ہی سلام فرض تو نہ ہوں گے، مگر واجب ہوں گے، (م) علامہ شائ کے الفاظ میں بلاشیہ جونماز بغیرسلام کے ختم کی گئی ہوناتھ ہے، کیونکہ واجب جوب کے چھوٹ گیا ہے، لہذراس کالوٹانا واجب ہے۔ (۵)

(۲) ابن ماجه ۱۳۹/۱

<sup>(</sup>٣) تومذى ١٧١، باب ماجاء مفتاح الصلوة الطهور (٣) الميزان الكبرى للشعرانى ١٨٣١، بداية المحتهد ١٧٣١، واضح بو كمالكيه اورثوافع كم الكيه اورثوافع كم يهال چونكه واجب ستقل اصطلاح نبيل ب، بك فرض ى كوواجب كهوج بين، اس كة ان كتابول بين واجب كعما كياب، اورامام ابوطيفة كي طرف عدم وجوب كي بكديران بين مسئون بون كي نبست كردي في به (٥) المدرالم معرد المحتار ١٧٣٨،

(اب رہایہ کدامام ابوصنیفہ کے یہاں سلام کے بجائے کیا فرض ہے؟ اور اس سلسلہ میں فقہاء کے دلائل کیا ہیں؟ تو انشاء اللہ لفظ ' سلم'' کے تحت اس کا ذکر کیا جائے گا)۔

کسی چیز کوحلال کرنااللہ ہی کاحق ہے

'' تحلیل'' کے معنی کسی چیز کو جائز اور حلال قرار دینے کے ہیں۔

اسلام کی نگاہ میں تو حید کا تقاضا صرف یہی نہیں ہے کہ خدا کو
اس کی ذات اور اس کے اوصاف کمال میں میکا اور ایک مانا جائے

، بلکہ یہ بھی ہے کہ اپنے اختیار اور حقوق میں بھی وہ تنہا ہے اور کوئی
اس کا شریک نہیں ہے، '' حقوق'' ہے مراد ہے حلال وحرام کرنا
وغیرہ، اس لئے اسلام میں صرف حاکمیت اللہ کا تصور ہے، وہ تی
سارے اختیارات کا سرچشمہ ہے، اللہ کے احکام ہے آزاد ہوکر
مذفر دکوجی ہے کہ وہ کوئی قانون بنائے، نہ جمہور اور اسٹیٹ کو، کوئی
نفر دکوجی ہے کہ وہ کوئی قانون بنائے، نہ جمہور اور اسٹیٹ کو، کوئی
اصل اور بنیا دی ماخذ کتاب اللہ اور سنت ہوگی جس چیز کی حرمت
کتاب وسنت سے ثابت ہو، اس میں ادنی تبدیلی حرام ہے اور
اصولی طور پر اس کو تسلیم کر لینا شرک مصلحت اور عصری تقاضوں
کے تحت صرف انہی احکام میں تبدیلی ہوسکتی ہے جو قیاس و
مصلحت برجنی ہوں، کتاب وسنت سے ماخوذ نہ ہوں۔
مصلحت برجنی ہوں، کتاب وسنت سے ماخوذ نہ ہوں۔

(لفظ ' تتریم'' کے تحت اس موضوع پر گفتگو کی جا چک ہے)

''تحلیف'' کے معنی' دقتم کھانے'' کے ہیں،اسلامی قانون

کے مطابق نزاعی معاملات میں کسی دعوی کو ثابت کرنے کے لئے پہلے مرحلے میں جس چیز کی ضرورت پڑتی ہے، وہ'' مینہ' ہے، مینہ سے مراد مطلوبہ گواہی اورا گربیہ مہیا نہ کر سکے تواب جس کے خلاف دعوی ہے (مدعاعلیہ) اس سے تسم کھلائی جائے گ، اگر وہ قتم کھا کر اس دعوی کی صداقت سے انکار کردے تو دعوی خارج کردیا جائے گا، اورا گرفتم کھانے سے انکار کر جائے تو فیصلہ'' مدع'' کے جق میں ہوگا۔

قتم ای وقت کھلائی جائے گی جب ازروئے قانون اسلامی اس دعوی کی مخبائش بھی ہواور وہ صحیح ہوالاستحلاف یتر تب علی دعوی صحیحة چند چیزیں الی ہیں، کہ جن میں امام ابوطنیفہ کے یہاں فیصلہ کا مدار صرف '' بینہ' (مطلوبہ گواہی) ہے، شم اور اس سے انکار پر فیصلہ نہیں ہوگا یعنی مدعی گواہی پیش نہ کر سکے تو مدعا علیہ سے شم کا مطالب نہیں کیا جائے گا۔

۱- اسلامی حدود لینی زنا ، چوری ، شراب نوشی ، تهست اندازی میں۔

۳- نکاح منعقد ہونے میں۔

س- طلاق کے بعدر جعت کے ثبوت میں۔

۳- ایلاء (چار ماہ یااس سے زیادہ بیوی سے صحبت نہ کرنے کی متعلق)۔ متعلق)۔

٥- غلامي كے مسئلہ ميں۔

۲- ولايت كے ثبوت ميں۔

۷- دعویٰ نسب میں۔

۸- اورلعان میں۔(۱)

(۱) ملخص از: خلاصة الفتاوي ٣٢،٣٥،٣٢/٣

# تحنيك

'' حتک'' منہ کے اندرونی حصہ کو کہتے ہیں تعضی کی ہے ہے کہ کوئی صالح اور نیک آ دمی تھجور یا اس جیسی کی پیٹھی چیز کو اچھی طرح چبا کر باریک اور سیال بنا دے اور اسے نومولود بچہ کے منہ میں ڈال دے تا کہ معدہ تک پہو نچ جائے ، پھر بچہ کے لئے دعا کرے۔

یہ ستحب طریقہ ہے اور حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے ثابت ہے، حضرت اساء بنت ابی ا کر حقر ماتی ہیں کہ جب عبد اللہ بن زیر پیدا ہوئے تو ہیں نے حضور اکرم صلی اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی آغوش میں رکھ دیا ، آپ کھی نے خریا متکوایا اور چیا کہ لعاب مبارک ان کے منہ میں لگایا اور تالوں میں ملا، نیز خیرو برکت کی دعاء فریائی ، (۱) ام المونین حضرت عا تشر فریائی بین کہ حضور اکرم کھی کے پاس بچ لائے جاتے ، آپ کھی تحدید کے فریائے اور خیرو برکت کی دعا کر تے۔ (۱)

# تحيةالمسجد

" تحیة "کے اصل معنی مبار کباداور تحفہ پیش کرنے کے ہیں ، اس طرح" تحیة المسجد" کے معنی" مسجد کے رب کے حضور تحفہ عبادت پیش کرنے "کے ہوئے ، انسان اپنے خالق کے لئے تحفہ نماز ہی پیش کرسکتا ہے ،اس لئے مسجد ہیں داخل ہوتے ہی دورکعت نماز پڑھنا مسنون ہے ،ای کو" تحیة المسجد" کہتے ہیں ،

یددورکعت نمازمبحد میں داخل ہونے کے فور البعداس طرح پڑھنی بہتر ہے کہ ابھی بیٹھنے کی نوبت بھی نہ آئی ہو، چنا نچہ ابوقادہ ہے کہ سے کوئی سے روایت ہے کہ رسول اللہ وہ اللہ بہتے نے فرمایا جسبتم میں سے کوئی مسجد میں داخل ہوتو بیٹھنے سے پہلے دورکعت پڑھ لے، (۳) اگر مسجد میں داخل ہوتے ہی بیٹھنے سے پہلے بی فرض یا کوئی اور نفل مسجد میں داخل ہوتے ہی بیٹھنے سے پہلے بی فرض یا کوئی اور نفل برخ ہی لواس میں اس نماز کا ثواب بھی حاصل ہوجائے گا، البتہ جولوگ خانہ کعبہ کو بہونچیں ان کے لئے نماز کے بجائے طواف ہے ، اور اس کی حیثیبیت 'تحیۃ المسجد'' کی ہوجائے گی(۳) اگر کوئی فخص مسجد میں داخل ہونے کے بعد بیٹھ گیا تو اب شوافع کے فخص مسجد میں داخل ہونے کے بعد بیٹھ گیا تو اب شوافع کے نزد یک 'تحیۃ المسجد'' اس سے فوت ہوگئی، احناف کا مسلک ہے نزد یک 'تحیۃ المسجد'' اس سے فوت ہوگئی، احناف کا مسلک ہے کہ ایک بھی کھڑ اہو کروہ 'تحیۃ المسجد'' ادا کرسکتا ہے۔ (۵)

کونکہ حضرت ابوذ رخفاری کے سے روایت ہے کہ میں مسجد میں حضور اکر م صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں آیا، آپ کے نے دریا فت فر مایا: ابوذ رائم نے نماز ادا کی؟ میں نے کہانہیں، آپ کے نے فر مایا کھڑ ہے ہواور دورکعت نماز پڑھاو، فقم فصل در کعتین (۱) یہال کھڑ ہے ہونے کا حکم صاف بتا تا ہے کہ حضرت ابوذر کے بیٹھ کے تھے، اس کے بعد آپ کے نے ان کو ''تحیۃ المسجد'' کے لئے حکم فر مایا۔

خطبہ مجمعہ کے دوران

خطبہ کجعہ کے دوران مبجد میں آنے والوں کو' د تحیۃ المسجد'' نہیں پڑھنی جا ہے ،اس لئے کہ حضورا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم

<sup>(</sup>r) بخارى ۸۸۷/۲، باب وضع الصبى في الحجر

<sup>(</sup>٣)نورالايضاح وتعليقه: ٩٣

<sup>(</sup>۲) مصنف ابن ابی شیبه ۱۳۹۵/

<sup>(</sup>١) زاد المعاد ٢٠٩/٢، كتاب الآداب

<sup>(</sup>۳) بخاری ، حدیث نمبر : ۳۳۳

<sup>(</sup>۵) معارف السنن ۲۹۵/۳

نے ہرطرح کی نماز اور بات ہے منع فرمایا ہے، (۱) بعض فقہاء نے لکھا ہے کہ کی مصروفیت ، وقت مکر وہ ہونے یا وضونہ ہونے وغيره كى وجه سے'' تحية المسجد'' نه پڑھ سكتا ہو تو ايك مرتبه "سبحان الله والحمد لله ولا اله الا الله والله اكبر"يهُ (r)\_<u>\_</u>\_

### تحية الوضوء

تحية الوضوء بھي گوياالله كے حضورايك نيك عمل كي تو فيق ير الله تعالیٰ کاشکرادا کرنا ہے، بید دور کعت نقل نماز ہے، جو وضوء کے فورأ بعدا داكرني حاجة\_

ومن الاداب ان يصله اي الوضوء بسبحة اي نافلة يصلى عقيبه نافلة ولو ركعتين . (٣)

ان دو رکعتوں کے سلسلہ میں بھی سیے کم ہے ، کہ اگر وضوء کے فور أبعد کوئی فرض نماز پڑھ لی جائے یا کوئی دوسری نماز ادا کی جائے تو ای میں تحیة الوضو کا بھی اجر حاصل ہوجائے گا اور امام کے خطبہ کے درمیان یہ نماز بھی نہیں پڑھی جائیگی۔(۳)

علم الفرائض كى ايك اصطلاح ب، وراء من آبس كى رضامندی ہے کی وراث کا کوئی چیز لیکر بقیہ تر کہ ہے وست بردار ہوجانا'' شخارج'' ہے، مثلاً ایک عورت نے شوہر، ماں اور چا کوچھوڑا، شوہرنے مہرکے بدلداہے حصہ موروثی سے سبکدوثی

حاصل کرلی تواب کل مال مترو که چیااور مال میں تقسیم ہوجائے گا اور دونوں کوای تناسب سے ملے گی جس تناسب سے اصل مال میں دونوں کاحق تھا، چنانچہ تین تہائی کئے جا ئیں گے، دو صے مال کے لئے اور ایک حصر چچا کا۔(۵)

نص یاا جماع ہے کوئی حکم ثابت ہو، لیکن نص یا جماع میں اس حکم کی علت کی صراحت نہ ہواور نہاس میں متعدد ایسے اوصاف پائے جاتے ہوں جوعلت بنے کی صلاحیت رکھتے ہوں، مجتدایی رائے سے ان میں کی وصف کو علت قرار دے یہ ''تخ تح مناط'' ہے ، جیسے''سودی اموال'' کے متعلق معروف روایت ہے،جس میں سونا، چاندی، گیہوں، جو، تھجور اور نمک کا ذکرہے، کدان میں سے ایک ہی صنف کی شی دوسرے کے بدلہ بچی جائے ، تو ضروری ہے کہ دونوں طرف سے مقدار بھی ہرابر ہواور دونوں ہی طرف سے نقلہ ہواور اگر ایک شی اپنی مخالف صنف سے فروخت کی جائے تو مقدار میں کمی بیشی ہو عتی ہے، كيكن دونول طرف سے نفتد ادائيكى موكى:

> مثلاً بمثل سواء بسواء يدا بيد فاذا اختلفت هذه الاصناف فبيعوا كيف شئتم اذا كان يدا بيد . (۲)

ان چھ چیزوں کے علاوہ دوسری کن چیزوں میں "سود" کا

<sup>(</sup>٢) ويكي : معارف السنن ٢٩٥/٣

<sup>(</sup>١) الهدايه ١/١٥١، باب الجمعه (٣) كبيرى : ٣٥، شارح منيه نے اس نماز پر تمن احاديث محيين عن عمان ، سلم عن عقبداور بخاري عن ابي بريرة سے استدلال كيا ہے، ملاحظ ہو: حوال مذكور :٣٥-٣١

<sup>(</sup>٣) مراقى الفلاح: ١١، فصل في تحية المسجد و صلوة الضحي واحياء الليالي (۵)السراجي في الميراث: ٣٣

<sup>(</sup>٢) مسلم عن عباده بن صامتٌ : ٢٥/٢، باب الوبوا

تحقق ہوگا اوران چھ چیزوں میں وہ کون ساوصف پایا جارہا ہے،
جس کی وجہ سے شارع نے '' رہا'' کوحرام قرار دیا ہے اس
میں ائکہ جہتدین کے درمیان اختلاف پایا جاتا ہے، امام شافعیؒ
کے نزد یک اس کی علت 'طعم' اور' شمدیت' ہے، امام مالکؒ کے
نزد یک ذخیرہ کئے جانے کے لائق ہونا (ادخار) اورغذائی شکی
ہونا (اقتیات) اورامام ابو صنیفہؒ کے یہاں دو چیزوں کا جنس اور
قدر ( ذریعہ پیائش ) میں کیساں ہونا وہ علت ہے جس کی وجہ
سے ان کے باہمی تباولہ میں برابری ضروری ہوجاتی ہے، پس
سے ان کے باہمی تباولہ میں برابری ضروری ہوجاتی ہے، پس
اور مشکل کام ہے۔

## تخصيص

سیاصول ققدی ایک اصطلاح ہے، عام کے مصداق کواس کے بعض افراد تک محدود کردیئے تخصیص کہتے ہیں، '' ہو قصر عام علی بعض مسمیاته ''(۱) جیسے اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ''احل الله البیع و حوم المربؤ ''(البقرة:۲۵۵)اس میں نے کا لفظ دونوں طرح کی بیخ کوشامل ہے، اس صورت کو بھی جس میں ربوانہ ہو، کین آ کے حوم المربؤ کی صراحت نے واضح کردیا کہ یہاں بیج سے غیرربوی بیج ہی مراد ہے، ہے خصیص ہے۔ نیج ہی مراد ہے، ہے خصیص ہے۔ نیج ہی مراد ہے، ہے خصیص اور استثنا میں فرق

تخصیص سے قریب تر دو اور اصطلاحات ہیں ، ننخ اور

استثناء \_ ننخ اوراستناء میں فرق یہ ہے کہ تخصیص مستقل کلام ہوتا ہے اور استثناء ستقل کلام نہیں ہوتا، جیسے فدکورہ مثال میں احل الله البیع ستقل کلام ہے اور ' حوم الربو'' مستقل کلام ، استثناء کلام کا جزو ہوتا ہے ، نہ کہ مستقل کلام ، جیسے اللہ تعالی کا ارشاد ہے: والمحصنت من النساء الا ماملکت ایمانکم (النام ، ۱۳۳) یعنی جوعور تیں کی کے نکاح میں ہوں وہ طال نہیں ، سوائے ان کنیروں کے جو جنگ میں ہاتھ آئیں ، کہ گوان کے شوہر دارالکفر میں موجود ہوں ، پھر بھی وہ جن کے حصہ میں شوہر دارالکفر میں موجود ہوں ، پھر بھی وہ جن کے حصہ میں آئیں ان کے حق میں طلال ہیں ، لیس یہ الا ماملکت ایمانکم — استثناء ہے نہ کہ تخصیص ، کوئکہ یہ مستقل کلام نیمیں ہے، بلکہ پہلے کلام کا جزو ہے ، ای لئے اہل علم نے تخصیص نہیں ہے ، بلکہ پہلے کلام کا جزو ہے ، ای لئے اہل علم نے تخصیص کے لئے شرط لگائی ہے کہ وہ کلام سابق کا جزء نہ ہو بلکہ مستقل کلام ہو ۔ (۱)

## شخصیص اور نشخ کے درمیان فرق

ننخ اور تخصیص کے درمیان متعدد وجوہ سے فرق کیا گیا ہے، اور علامہ شوکانی نے اس پر تفصیل سے روشنی ڈالی ہے (۳) جن میں سے چنداہم وجوہ یہ ہیں:

ا- تخصیص کسی علم میں ہے بعض افراد کی ہوتی ہے،اور ننخ تمام افراد ہے بھی ہوسکتا ہے۔

۲- کسی حکم کے ٹابت ہونے کے بعداس کا ختم کرویا جانا تنے
 ہے، اور تخصیص اکثر اہل علم کے نزدیک عام لفظ کی مراد کو
 واضح کرنا ہے۔

<sup>---</sup>(۲) فواتح الرحموت الم ۲۰۰۰، كشف الاسرار: الا ۳۰۲/

<sup>(</sup>١) فواتح الرحموت: ١٧٠٠/١

<sup>(</sup>٣) و يكيح : ارشاد الفحول : ١٣٣٠ - ١٣٣١

۳- کننخ شارع کے قول اور خطاب ہی ہے ہوسکتا ہے، جبکہ مخصیص دلیل عقلی اور قرینہ ہے بھی ہوتی ہے۔

۳- اجماع کے ذریعی سی تھم کی تخصیص ہو سکتی ہے لیکن اجماع ناسخ نہیں ہوسکتا۔

۵ عام کے بعد بلاتا خیر تخصیص کی جاستی ہے، اور ننخ میں ضروری ہے کہ منسوخ کے بعد پھی فصل سے ناسخ کا نزول ہو۔

۲- مخصیص حکم عام ہی کی ہوسکتی ہے، ننخ عام کا بھی ہوسکتا ہے اور خاص کا بھی ، جمہور کے نز دیکے تخصیص اور نشخ دو الگ چیزیں ہیں ، ننخ میں سابق تھم بالکل ہی متروک ہو جاتا ہے، اور تخصیص میں سابق حکم بعض افراد ہے متعلق اور بعض افراد سے ختم ہوجا تا ہے، احناف کے نز دیک اگر مخصص کا ذکر بعد میں ہوا ہومتصلاً نہ ہوا ہوتو یہ بھی تنخ کے حکم میں ہے،اس اُصول کے تحت احناف اور شوافع کے درمیان بہت سے مسائل میں اختلاف رائے ہوا ہے، احناف کے نزویک چونکہ عام اینے مفہوم میں قطعی ہوتا ہادرعام کی تخصیص تنخ کا درجدر کھتی ہے۔۔۔اور اصول یہ ہے کہنا سخ کا ایک گونہ توی اور مضبوط ہونا ضروری ہے، اس لئے قیاس اور خبر واحد (۱) کے ذریعہ قر آن مجید کے کسی عام تھم کی تخصیص درست نہ ہوگ ،مثلاً حرم شریف کے سلسله يس ارشاد موا: من دخله كان آمنا (آل عران: ٩٧) جوحدود حرم میں داخل ہواوہ مامون ہوگیا،اس سےمعلوم

ہوتا ہے کہ حرم میں داخل ہونے والا ہر محض شرعاً مامون ہوگا، اوراس کوتل کرنا درست ندہوگا، چنا نچہ ای بنا پراگر قاتل ارتکاب جرم کے بعد صدود حرم میں چلا جائے تو امام البوصنیفہ فرماتے ہیں کہ اس کو حرم میں قبل نہ کیاجائے گا، البتہ الی صورت حال پیدا کردی جائے گی کہ وہ باہر نکلنے پر مجبور ہو جائے اور پھر اس سے قصاص لیا جائے گا، امام شافعی فرماتے ہیں کہ قاتل سے جوحرم شریف میں قبل کے سافعی فرماتے ہیں کہ قاتل سے جوحرم شریف میں قبل کے لیاجائے گا، وہ اس مسئلہ کواس صورت پر قیاس کرتے ہیں لیاجائے گا، وہ اس مسئلہ کواس صورت پر قیاس کرتے ہیں کہ جب کوئی محض خاص حرم ہی میں کسی کوقتل کرد ہے تو میں اس پر قانون قصاص کہ جب کوئی محض خاص حرم ہی میں کسی کوقتل کرد ہے تو میں اس پر قانون قصاص نافذ کرنے کے قائل ہیں۔

فقہائے احناف اس اُصول کی بناء پر شوافع کے اس استدلال کوغلط قرار دیتے ہیں کہ یہ قیاس کی بناء پرقر آن کے ایک عام تھم کی تخصیص اوراس کومنسوخ کردیناہے۔(۲)

البتہ اگر کسی دوسری آیت یا حدیث مشہور کے ذریعہ عام کے بین افراد کے بعض افراد کی تخصیص کر لی گئی ہوتو اب اس عام کے بین افراد کے باقی رہنے تک قیاس یا خبر واحد کے ذریعہ اس کی تخصیص درست ہوگی، بشر طیکہ الی تخصیص نہ ہو کہ اس عام کے بین افراد بھی باقی نہ رہ جا کمیں۔(۲)

تخصیص کے ذرائع

بنیادی طور تخصیص چار چیزوں کے ذریعہ ہوتی ہے، عقل،

(۲) نورالانوار: ۵۰، مبحث العام (۳)

<sup>(1)</sup> اس صديث مراد ب كمضور على عبدتا بعين سي آج تك ايك برى جماعت اس صديث كى ناقل ند موتفسل ك لي ما حظه بو "حديث "

احساس ومشاہدہ، عرف اورنص - عقل سے تخصیص کی مثال اللہ تعلیٰ کا ارشاد ہے: ان اللہ علی کل شنی قدیر (البترة: ۲۰) عقل تقاضا کرتی ہے کہ''کل شی' سے اللہ تعالیٰ کی ذات مشین ہو، کہ قادر مطلق ہونا مقد ورہونے کے منافی ہے۔

احساس ومشاہرہ سے تخصیص کی مثال میہ ہے کہ ملکہ سُباکے بارے میں فرمایا گیا: واو تیت من کل شنی (انمل: ۲۳) لیکن ظاہر ہے کہ جو حضرت سلیمان الطّیفان کے پاس تھاملکہ سبا کے پاس تھاملکہ سبا کے پاس تھاملکہ سبا کے پاس تھاملکہ سبا کے پاس تھام

عرف سے خصیص کی مثالیں بھی فقہاء کے یہاں ملتی ہیں، جیسے ارشاد ربانی ہے: والموالمدات یسوضعن اولادھن (البقرہ: ۳۳۳) گراس سے شریف اور عالی حسب خوا تین کوفقہاء نے خاص کیا ، کدان پر دودھ پلانا واجب نہیں ، کیونکہ نزول قرآن کے وقت یہی عرف تھا۔

تخصيص كاسب سے اہم ذرايع نص ہے، جيے ارثاد ہے:
المطلقات يتربصن بانفسهن ثلثة قروء (التره: ٢٢٨)
ليكن عالمه خواتين كى بابت فرمايا كيا: واولات الاحمال
اجلهن ان يضعن حملهن - (اطلاق: ٣)

اس طرح دوسری آیت نے مہلی آیت کے عموم میں تخصیص پیدا کردی۔

اہل علم نے شخصیص کے جن ذرائع کا ذکر کیا ہے ان کی تعدادایک درجن سے بھی زیادہ ہے،اس سلسلہ میں تفصیل علامہ شوکائی کی ارشادالفحول اور ڈاکٹر محمد معروف الدوالیمی کی "المدخل الی علم اصول الفقه" میں دیکھی جاسکتی ہے، کیکن مجموع طور پروہ انہی چاراسباب شخصیص میں شامل ہیں۔

## تخصيص اورتقبيد مين فرق



لغت میں زی پیدا کرنے اور ہلکا کرنے کو کہتے ہیں۔

## شرعی احکام میں تخفیف کے اسباب

شریعت کوئی ایسا تھم نہیں دہتی جوانسانی فطرت کے خلاف اور نا قابلِ برداشت ہو، اس کے پیش نظر بسااوقات بعض ممنوع باتوں کی اجازت دے دی جاتی ہے، مثلاً سور اور مروار کھانا اسلام میں حرام ہے، لیکن اگر جان بچانے کے لئے اس کا کھانا ناگزیرہی ہوجائے تواس کی اجازت دی گئی ہے۔۔ان اسباب

مں سے بنیادی حیثیت کی حال یہ چندصورتیں ہیں جواحکام میں آسانی اور سہولت بیدا ہونے کا ذریعہ بنتی ہیں۔

#### ا- سفر

سفردوطرح کاہے،ایک طویل،جس کے لئے ایک مخصوص مسافت درکارہے،دوسرے مخضرجس کا اطلاق محض اپنے شہریا قصبہ سے نکلنے پر ہوتا ہے،طویل سفر کی بناء پر جوآسانیاں پیدا ہوتی ہیں،ان میں سے ہے کہ نماز ہیں قصر ہوجاتا ہے، رمضان میں روزہ ندر کھنے اور والیسی کے بعد قضا کرنے کی اجازت ہوتی ہے، قربانی کا فریضہ ساقط ہوجاتا ہے اور موزوں پر ایک شب و روز سے زیادہ تین دن ورات سے کرنے کی اجازت مل جاتی ہو اور وہ آسانیاں بھی جوآ مے مخضر سفر کے سلسلے میں ذکر کی جارہ بی بیں ،مخضر سفر ، یعنی ۲۸۸، میل سے کم کے سفر کی وجہ سے جعد و بیں ،مخضر سفر ، یعنی ۲۸۸، میل سے کم کے سفر کی وجہ سے جعد و عیدین کی نماز اور جماعت واجب نہیں ہوتی ، تیم اور جانور پر نفس نماز پڑھنے کی اجازت حاصل ہوجاتی ہے۔

#### ۲- بیاری

یکاری کی وجہ سے بہت کی سہولتیں ملتی ہیں، تیم کی اجازت، حسب ضرورت بیش کر اور لیٹ کر نماز کی ادائیگی، جماعت واجب نہیں رہتی، رمضان میں روزہ تو ڑا جا سکتا ہے، کفارہ ظہار واجب تھا تو بیاری کی وجہ سے روزہ کے بجائے مسکینوں کو کھانا کھلا کر کفارہ اوا کر سکتا ہے، اعتکاف گاہ سے نکلنے کی گنجائش ہے، جج اور رمی جمار کے لئے کسی کونا ئب بنا دینا کافی ہے، فدیدادا کر کے ممنوعات احرام کا ارتکاب جائز ہوجاتا ہے، البتہ فدیدوا جب ہوتا

ہے، ناپاک اور حرام دوائیں جائز ہوجاتی ہیں اور معالج کے لئے جسم کے قابل سر حصوں کا دیکھنا جائز قرار پاتا ہے۔ سس ا کراہ

(اکراہ کے احکام خود لفظ''اکراہ'' کے تحت مذکور ہو چکے ہیں)۔

ہم ۔ کھول

(''نیان'' کے تحت تفصیل دیکھی جائے ) - **ناوا تفیت** 

("جهل" لملاحظه كياجائ)

۲- دشواری وتنگی

الی چیزوں میں جن کا ابتلاء عام ہے اور ان سے بچنا مشکل ہے، ہولت پیدا کردی جاتی ہے، جیسے مچھر، پیووغیرہ کے خون کونا پاک نہیں قراردیا گیا، چا ہے زیادہ ہی کیوں نہوں، سڑکوں کی مٹی اوراس کی چھیز میں پاک قراردی گئیں، ضرورتا طلاق کی اجازت دی گئی، وغیرہ۔

( د کیھئے: ضرورت، مثقت)

۷- نقص

انسان میں کسی طرح کا جسمانی یا شعوری تقص بھی منجملہ ان اسباب کے ہے جن کی وجہ سے شریعت احکام میں تخفیف پیدا کرتی ہے ، نابالغ بچوں اور پاگلوں پر دوسروں کو ولایت کا حق سونیا جانا ، عورتوں کو جہاد ، جمعہ اور جماعت وغیرہ کی ذمہ داری سے سیکدوش رکھنا ۔ (۱)

<sup>(1)</sup> زين العابدين ابن نجيم مصرى: الاشباه والنظائر ، القاعدة الرابعه: ٧٥-٧٣ ، ملخص

### تخفيف كامختلف صورتين

مجراس تخفيف كى مختلف صورتيس مين:

#### ا- اسقاط

کسی فریضہ کو بالکل ہی ساقط کر دیا جائے ، جیسا کہ اعذار کے پائے جانے کے وقت بعض عبادتیں ساقط ہو جاتی ہیں ، جیسے حیض ونفاس میں نماز وغیرہ۔

### ۲- تنقیص

کفریفہ میں کھی کردی جائے ، جیسا کسفر کی حالت میں نماز میں قصر کیا جاتا ہے۔

### ٣-ابدال

ایک طریقہ کو دوسرے ہل طریقہ سے بدل دینا، جیسے وضوء وعسل کے بجائے تیم اور نماز میں قیام کے بجائے بیٹھ کراور لیٹ کرنماز کی ادائیگی۔

### ٧- تقذيم

سمی فریضہ کو وقت ہے مقدم کر دینا، جیسے عرفات میں ظہر و عصر کوجمع کر کے ادا کرنا۔

### ۵-تاخیر

۔ کسی فریضہ کواصل وقت ہے مؤخر کردینا، جیسے مزدلفہ میں مغرب وعشاء کوجع کرنا۔ مریض کے لئے روز و رمضان کی حسب مہولت قضاء۔

### ۷- تغییر

کہ کسی عبادت کو باتی رکھتے ہوئے اس کے نظام میں تبدیلی پیدا کردی جائے ، جیسے خوف واندیشہ کی حالت میں "ممل کثیر" کے ساتھ خاص بیئت سے نماز کی ادائیگی۔

### ۷-ترخیص

عام اُصول کے ظاف کسی تھم میں رخصت اور اجازت، جیسے ڈھیلے سے استخاء کرنے والے کے جسم پرعموماً نجاست، بالضوص پائخانہ کا کچھ حصہ باتی رہ جاتا ہے، اس کے ساتھ بھی نمازی ادائیگی درست ہے۔ (۱)

# يزخ

تخیر کے معنی اختیار دینے کے جیں ،مختلف معاملات میں شریعت نے اختیار کی مخبائش رکھی ہے۔ (لفظ'' خیار'' کے تحت اس کی تفصیل ملاحظہ کی جا کتی ہے)

### طلاق میں اختیار

اختیار کی ایک صورت یہ ہے کہ شوہراپی بیوی کو طلاق کا اختیار دیدے، مثلاً یہ کہے کہ تجھے اختیار ہے، یا کہا ہے آپ و طلاق دیا وہ تو عورت کو اختیار ہوگا کہ ای مجلس میں اپنے آپ پر طلاق واقع کر لے مجلس سے مرادیہ ہے کہ اختیار دیتے وقت وہ جس حالت میں تھی اس حالت میں خود کو طلاق دے لے ، کسی دوسرے کام میں معروف نہ ہواور ندا پی جگہ ہے ہی ہو، اگروہ کی دوسرے کام میں لگ جائے تو اب یہ اختیار باقی ندر ہے گا۔

<sup>(1)</sup> زين العابدين ابن نجيم مصرى : الاشباه والنظائر ، القاعدة الرابعة : 20-٨٣ ـ ملخص

عورت اپنے آپ پرطلاق واقع کر لے۔

## تراثل

'' تداخل'' کی بحث عام طور برعقوبات اور سزاؤں میں آتی ہے،سزائیں (حدود) تین طرح کی ہیں،ایک وہ ہیں جن کاتعلق اللہ کے حقوق سے ۔ دوسری وہ ہیں، جن کاتعلق بندوں کے حقوق سے ہے۔ تیسری وہ ہیں جن کا تعلق دونوں کے حقوق سے ہے، کیکن دونوں میں سے کوئی ایک پہلواس میں غالب ہو۔ ا- "حقوق اللهٰ" سے متعلق سزاؤں کے جمع ہونے کی ایک صورت یہ ہے کہ مجرم کے دویا اس سے زیادہ جرائم میں سے کسی ایک کی سزاقل اور بقیہ کی اس سے کم تر ہو، مثلاً ایک مخص نے شراب ہی ، چوری کی اور شادی شدہ ہونے کے باوجود زنا کا ارتکاب کیا، اب یہ تیسرا جرم سزائے موت کا موجب ہے اور پہلے دونوں جرائم میں ہاتھ کا شخ یا کوڑے لگانے کی سزاہے، اس صورت میں احناف، مالكيه اور حنابله كے نز ديك سزاؤں ميں تداخل ہوجائے گا، لینی مجرم پرصرف سزائے موت جاری کی جائے گی ،اور بقیہ دونوں سزائیں اس کے ذیل میں پوری ہوجا کیں گی، امام شافعیؓ کے نزدیک سزاؤں میں مداخل نہیں ہوگا، کوڑے بھی لگائے جا کیں گے، ہاتھ بھی کا ٹا جائے گا اور پھرسزائے موت بھی جاری کی جائے گی۔

۲- دوسری صورت یہ ہے کہ ان میں سے کوئی بھی جرم موجب اس نہ ہو، مثلاً ایک فخص نے شراب بی، اور چوری کی،

واضح ہو کہ اگراس نے یوں کہ تھا: تجھے اختیار ہے، عورت نے کہا: میں نے اپنے آپ کو اختیار کیا، یعنی تہماری زوجیت سے علا حدہ ہوگئ تو اب اس پرایک طلاق بائن واقع ہوگی، اگر شوہر کی نیت تین طلاق کی تھی تو بھی تین طلاق واقع نہ ہوگی، اس لئے کہ اس لفظ میں تین طلاق مراد لینے کی مخیاکش نہیں ہے۔

اگر مرد نے کہا کہ تم طلاق اپنے آپ پر واقع کر عمتی ہو، عورت نے کہا: میں نے آپ کو طلاق دیا تو اب ایک طلاق رجعی واقع ہوگی اور شوہر کو حق ہوگا کہ جا ہے تو اس لوٹا طلاق رجعی واقع ہوگی اور شوہر کو حق ہوگا کہ جا ہے تو اس لوٹا لئی واقع ہوگی اور شوہر کو حق ہوگا کہ جا ہے تو اس لوٹا فیں واقع ہوگی اور شوہر کو حق ہوگا کہ جا ہے تو اس لوٹا واقع ہوجا کمیں گی۔ (۱)

او پرطلاق کا اختیار صرف مجلس کی حد تک بتلایا گیا ہے، یہ اس صورت میں ہے جب اس نے مطلقا اختیار دیا ہو، اگر طلاق کا اختیار دیتے ہوئے یوں کہے: تہمیں اختیار ہے، جب بھی چاہوا ہے آپ کو طلاق دے لو تو اب بیا اختیار اس مجلس تک محدود نہیں رہے گا، اور نہ شوہر کے لئے گنجائش ہوگی کہ وہ یہ اختیار والی لے لئے، بلکہ عورت مجاز ہوگی کہ زندگی میں جب اختیار والی لے لئے، بلکہ عورت مجاز ہوگی کہ زندگی میں جب کھی چاہے اپنے آپ کو طلاق دے لے۔ (۲)

نقہ کی اصطلاح میں ای کو'' تفویض طلاق'' کہتے ہیں۔
مولا نااشرف علی تھا نوگ نے فقہ فقی کے لحاظ سے ہندوستان میں
مخ ذکاح کی دشوار یوں اور پیچید گیوں کے پیش نظر مشورہ دیا ہے
کہ نکاح ہی کے وقت'' تفویضِ طلاق'' کا ایک ایسا متوازن
فارم تیار کیا جائے اور اس پر مرد سے وشخط لے لیا جائے ، کہ مرد
کی ظلم وزیادتی کی صورت میں اس سے فائدہ اٹھاتے ہوئے

<sup>(</sup>٢) هدايه : ٣٥٨-٣٥١، فصل في الاختيار

<sup>(</sup>١) الهدايه ٣٥٨-٣٥٦، فصل في الاختيار

اس صورت میں بالا تفاق تداخل نہیں ہوگا، دونوں سزائیں دی جائیں گی، البتہ شوافع اور حنابلہ کے نزدیک پہلے نسبتا مکئی، کھر سخت سزادی جائے گی، مالکیہ کے نزدیک امام اور نزدیک اس کے برعکس اور آخناف کے نزدیک امام اور قاضی کی صواب دید پر ہے وہ جس ترتیب سے مناسب سیمے سزانا فذکر ہے۔

 سانی حقوق مے علق سزائیں دو میں جمل وغیرہ کا قصاص اوراحناف کےعلاوہ دوسر بے فقہاء کے مسلک کےمطابق مدِ قذف (تهمت لگانے کی سزا) ، احناف کے نزدیک یہاں بھی صرف قتل کی سزانا فذہوگی ،حد قذف جاری نہ کی جائے گی ،اکثر فقہاء کا خیال ہے، کہ پہلے مدِقذ ف جاری کی جائے گی ، پھر مجرم از راہ قصاص قتل کیا جائے گا۔ ۳- اگر مجرم دوایس سزاؤں کامتحق ہے ، جن میں ایک کا تعلق' حقوق الله'' سے اور دوسرے کا'' بندول کے حقوق'' سے ہے تواب بھی اس کی تین صورتیں ہوسکتی ہیں: (الف) ان میں ہے کوئی جرم موجب قتل بھی ہوتو اکثر فقہاء کے نزدیک حقوق اللہ ہے متعلق تمام سزاؤں کے لئے صرف بدل کافی ہوجائے گا،البتہ حقوق العباد ہے متعلق سزائیں تق سے پہلے مجرم پر نافذ کی جائیں گی ،امام شافعی ا کے نزدیک تمام سزا کیں متقل طور پر دی جا کیں گی ، حاہے وہ حقوق اللہ سے متعلق ہوں ، یا حقوق العباد ہے۔

علاحدہ سزادی جائے گی۔البتہ مالکیہ کے نزویک صرف ایک صورت کا استثناء ہے ، کہ اگر اس نے شراب بھی پی اور تہمت بھی لگائی تو ایک ہی سزا جاری ہوگی اور دوسری نہیں ہوگی۔

(ج) ایک سے زیادہ جرم قتل کا موجب ہے، مثلاً مجرم قاتل مجم قاتل مجمی ہے۔ اور شادی شدہ زانی بھی، پہلا جرم ''حقوق العباد' سے متعلق ہے اور دوسرا''حقوق اللہ'' سے ، لیس الیں صورت میں حقوق العباد کی اہمیت کے پیش نظر وہی سزا نافذ ہوگی ، چنانچہ ندکورہ مثال میں مجرم کوتل کیا جائے گا، رجم نہیں کیا جائے گا۔ (۱)

(''عدت' کی بھی بعض صور تیں ہیں جن میں تد اخل ہوتا ہے،اس کاذ کرخود' عدت' میں کیا جائے گا)

فرائض کی اصطلاح میں

فرائض کی اصطلاح میں دوایسے عدد کو کہتے ہیں کہ جو کی بیشی کے اعتبار سے ایک دوسرے سے مختلف ہوں اوران میں زیادہ والا عدد کم پرتقسیم ہو، جیسے تین بمقابلہ نو، یا دو بمقابلہ چھ کے ہے۔ (۲)

## تدائ

تدائی کے معنی ایک دوسرے کو بلانے اور کسی بات کی دوسرے کو بلانے اور کسی بات کی دوسرے کو بلانے اور کسی بات کی دوسرے دینے نفل نماز کی جماعت، ''تدائی'' کے ساتھ مکروہ ہے، اسے تنہا تنہا ہی پڑھنا چاہئے ، ہاں آگر تدائی کے بغیرا تفاقاً مجھی جماعت سے پڑھ لیا

(٢) السراجي في الميراث: ٣٣

(١) ملخص از : الفقه الإسلامي وادلته ٢٠٠٧-١٢٨

(ب) ان میں ہے کوئی بھی جرم موجب لل نہ ہو، اب ائمہ

اربعه كا اتفاق ب كهتمام جرائم كى مستقل اور علاحده

تواجازت ہے۔

مرخود تداعی سے کیا مراد ہے؟ اس سلسلے میں فقہاء کی رائے میں تھوڑا سااختلاف ہے، بعض حضرات کی رائے ہے کہ اگراذان وا قامت کے بغیر مجد کے کسی گوشہ میں نماز بڑھ لی تو کچھ مضا تقنہیں ہے، شمس الائمہ حلوانی کہتے ہیں کہ امام کے سوا تین اشخاص ہوں تو اس مدتک بالا تفاق درست ہے ،اگرامام کے علاوہ حیار اشخاص ہوں تو بعض حضرات نے اس کو مکروہ کہا ہے، اور بعض نے جائز، فقہ کی مشہور کتاب'' خلاصة الفتاویٰ'' میں اس کو ترجیح دی گئی ہے کہ بیصورت مروہ ہوگی \_(۱)لیکن حقیقت پیہے کہ تداعی کا پیمفہوم نداصحاب مذہب مجتهدین ہے منقول ہے،اور نہ بیمراداس کے لغوی معنی سے ہم آ ہنگ ہے، تداعی کےمعنی ایک دوسرے کو دعوت دینے کے ہیں ، پس اگر لوگوں کو دوسری جماعت یانفل نماز کی جماعت کے لئے دعوت اورترغیب دی جائے تو بی متداعی ہے ، اوراگر بلا دعوت وترغیب کچھلوگ جماعت کرلیں،خواہ ان کی تعداد تین سے زیادہ ہی کیوں نہ ہو، تو یہ تداعی نہیں ، اور اس لئے یہ کراہت کے دائر ہ میں ہیں آئے گی ، واللہ اعلم ۔

(مزیدد کھئے:جماعت)

## تذاوي

دواکے ذریعہ علاج کرنے کو' تدادی'' کہتے ہیں۔ اسلام دین فطرت ہے، اور اس نے قدم قدم پر انسانی

ضروریات کا خیال کیا ہے، اس نے اپنے آپ کو مشقت میں ڈالنے اور اللہ کی نعمتوں کو اپنے آپ پرحرام کر لینے میں نجات کا سبق نہیں دیا ہے، بلکہ خدا کی نعمتوں سے فائدہ اٹھاتے ہوئے مدود اللہ پر قائم رہنے کو انسانی اور روحانی کمال بتایا ہے۔ اس کی نگاہ میں انسان کا وجود اور اس کی حیات خود اس کے لئے ایک 'امانت خداوندی' ہے، اس کی حفاظت صرف اس لئے ضروری نہیں کہ انسانی فطرت اس کا تقاضا کرتی ہے، بلکہ اس لئے بھی ضروری ہے کہ اس سے انحراف خدا کی ایک امانت کے ساتھ خیانت اور حق تلقی ہے، ای تصور کے تحت اسلام'' فن طب'' کی حوصلہ افزائی کرتا ہے، اور علاج کو نہر فردی قرار دیتا ہے، عالمیری بعض حالات میں واجب اور ضروری قرار دیتا ہے، عالمیری میں ہے کہ اگر دواکوسب بھی کراور خداکواصل شانی یقین کر کے میں جو کہ کو نی مضا کہ نہیں:

الاشتغال بالتداوى لإباس به اذا اعتقد ان الشافي هوالله تعالى . (٢)

علاج کے لئے جوادو پر استعال کی جاتی ہیں، یا کی جاسکتی ہیں، وہ یہ ہیں: جمادات، نیا تات، حیوانات، اجزاء انسانی ۔

ذیل میں اختصار کے ساتھ ہرا کیک کا الگ الگ تھم لکھا جاتا ہے:

ا- جمادات سے مرادوہ جامہ یا مائع ( بہنے والی ) اشیاء ہیں جن میں نمونہیں پایا جاتا ہے اور نہ وہ کی نباتی یا حیوانی تلوق سے تعلق رکھتی ہیں، مثلاً سونا، چاندی، لوہا، پھر وغیرہ، الی تمام اشیاء کا ازراہ علاج ہرطرح استعال درست

<sup>(1)</sup> الفتاوي الهنديه ١٣٣١، الباب الخامس في الامام ، الفصل الاول في الجماعة.

<sup>(</sup>۲) حالمگیری ۲۵۳/۲

ہے، یعنی ان کے کشتوں کا کھانا، جسم کے خار جی حصہ میں یا اندرونی حصہ میں ان کے مصنوعی اعضاء کا استعال وغیرہ، اور اس کی دلیل ہے ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت عرفی کو چاندی اور اس کے بعد سونے کی مصنوعی ناک استعال کرنے کی اجازت دی تھی (۱) حالانکہ ان کا بیناک بناناکی تکلیف دہ امرکی بنا پرنہیں تھا، بلکہ چہرے پر پیدا ہو جانے والے ظاہری عیب کو دفع کرنے چہرے پر پیدا ہو جانے والے ظاہری عیب کو دفع کرنے کے تقا، اسی بناپر فقہاء نے دائتوں کوچاندی اور سونے کے لئے تھا، اسی بناپر فقہاء نے دائتوں کوچاندی اور سونے کے تاروں سے باند صنے کی اجازت دی ہے: ولیشد کے تاروں سے باند صنے کی اجازت دی ہے: ولیشد لاباس به . (۲)

۲- نباتی اشیاء اور ان سے بنے والی تمام چیزیں اصلاً طلال
ہیں، صرف تین صورتیں ہیں کہ جن میں حرمت پیدا ہوتی
ہے، اول یہ کہ ان میں نشہ پیدا ہوجائے ، اس لئے کہ
اس وقت جب کہ وہ زہر اور نفس انسانی کے لئے قاتل اور
مہلک ہو، اس لئے کہ خود شی حرام ہے۔ تیسرے یہ کہ وہ
مہلک ہو، اس لئے کہ خود شی حرام ہے۔ تیسرے یہ کہ وہ
مہلک ہو، اس لئے کہ خود شی حرام ہے۔ تیسرے یہ کہ وہ
مراب ہو، اس لئے کہ خود شی حرام ہے۔ تیسرے یہ کہ وہ
تیس اور ''یحرم علیهم المخبانث '' (اعراف: ۱۵۵) کے
تحت ان کا کھانا درست نہیں ۔ پس جو نباتی ادو یہ نشہ آور یا
زہر نہ ہو ں، ان کے جائز ہونے میں تو کی شک کی
مونیائش نہیں نے، البتہ الی ادویہ کا مسئلہ ہے جونشہ آور

ہونے یامسموم یا ناپاک ہونے کی وجہ سے عام حالات میں حرام میں کہ ازراہِ علاج ان کا استعال درست ہوگایا نہیں؟

۳- حیوانات میں بعض طلال ہیں اور بعض حرام ، پھر جوطلال
ہیں ان کو بھی اگر شرقی طور پر ذریح نہ کیا جاسکا تو وہ بھی حرام
ہیں جن کو 'نمیته'' کہا جاتا ہے ، پھر ذبیحہ میں بھی بعض اجزاء
ہیں جو بہر حال حرام ہیں ، مثلاً خون ، اس طرح شرقی طور پر
ذریح کئے ہوئے حلال جانو روں کے حلال اجزاء سے علاج
تو بہر حال درست اور جائز ہوگا ہی ، حیوانات کی تین صنفوں
کا مسکلہ رہ جاتا ہے ، ایک وہ جن کا کھانا حلال نہیں ، دوسر ب
وہ جن کا کھانا حلال ہے ، لیکن وہ مردار ہیں ، تیسر بے وہ
حیوانی اجزاء جو بہر حال حرام ہی رہتے ہیں ۔
انسانی اجزاء جو بہر حال حرام ہی رہتے ہیں ۔
انسانی اجزاء جو بہر حال حرام ہی رہتے ہیں ۔
درج ذیل سوالات پر گفتگو کی جاتی ہے ، ابھی

ا- نشرة وراشياء علاج درست م؟

۲- مسموم اشیاء سے علاج درست ہے؟

س- حرام جانوروں ، مردار اور حرام اجزاء حیوانی سے علاج درست ہے؟

م - ان ادویہ کے خارجی استعال اوردوا کی صورت میں کھانے میں کچھ فرق ہے یا نہیں؟ اور بیتمام سوالات اس کھانے میں کہ آیا نجس اور حرام اشیاء سے علاج درست ہے یا نہیں؟ ای لئے فقہانے ان تمام مسائل کو ' تداوی بالحرام''

<sup>(</sup>٢) خلاصة الفتاوى: ٣٧/٨

<sup>(</sup>۱) ترمذی ۲۰۲/۱

<sup>(</sup>٣)خلاصة الفتاوى: ٣٤/٣

کے زمرہ میں رکھ کر بحث کی ہے۔

امام الوصنيفة كما قول مشهور يهى ہے كه حرام اشياء سے علاج ورست نہيں: "تكره البان الاتان للمويض و كذالك التداوى بكل حوام "\_\_()

امام شافتی نے عام محرمات سے تو علاج کو درست قرار دیا ہے، لیکن شراب اور نشہ آوراشیاء سے علاج کرنے کو منع کیا ہے، (۲) ان حضرات کی دلیل رسول الله سلم الله علیه وآلہ وسلم کی سیحدیث ہے کہ: ان الله لم یجعل شفاء کم فی حوام "کی رائے امام طحاوی کی بھی ہے، (۳) مالکیہ ، حنا بلہ، اوراحناف میں امام ابو یوسف نے مطلقا تمام حرام اشیاء سے علاج کی اجازت دی ہے، عالمگیری میں ہے:

یجوز للعلیل شوب الدم والبول واکل المیتة للتدوای اذا اخبره طبیب مسلم ان شفاء ه فیه ولم یجد فی المباح مایقوم مقامه . (م) یا وقف کے لئے بطور دوا، خون و پیٹاب کا پیااور مردار کا کھانا جائز ہے، جب کداہے کی مسلمان طبیب نے بتایا ہوکداس کی شفاء ای میں ہے، اور اس کا کوئی مباح مبادل موجود ندہو۔

احناف کے ہاں فتوی اس بات پر معلوم ہوتا ہے کہ مسکرات کا بھی ضرورتا استعال درست ہے، جیسا کہ بھنگ کے بارے میں گذر چکا ہے کہ حنفیہ نے ازراہ علاج اس کی اجازت دی ہے ( ملاحظہ ہو: خ ) ہزازیہ میں شراب کے استعال کی بھی

اجازت دی گئی ہے:

خاف الهلاک عطشا وعنده خمره له شربه قدرما يدفع العطش ان علم انه يدفعه.(۵) مولانا انورشاه شميري كاخيال بركشايدانام صاحب

مولاناانورشاہ کشمیری کاخیال ہے کہ شایدانام صاحب کے
اصل ندہب میں بھی پھتفصیل ہے اور مطلقاً تداوی بالحرام کی
ممانعت نہیں ہے ، اس لئے کہ طحاوی نے امام صاحب سے
سونے کے تاروں سے دانت باندھنے کی اجازت نقل کی ہے،
خارش کی وجہ سے ریشی کپڑوں کے استعال کا جواز احناف میں
معروف بات ہے، ظاہر ہے کہ بیصور تیں بھی تداوی بالحرام ہی
کی قبیل سے ہیں۔(۱)

ره گی وه روایت که در حرام میں شفاء نہیں ہے "تو اس کی مختلف تو جیہات کی گئی ہیں، ان ہیں بی تو جیہ بہت قوی ہے کہ یہ اس صورت میں ہے، جب کہ مریض اس شکی حرام کے استعال پر مجبور اور مضطر نہ ہو، بلکہ اس کا متبادل موجود ہو، بینی کے الفاظ میں: "والحواب القاطع ان هذا محمول علی حالة الاختیاد" دوسرے ممکن ہے کہ آپ و اللہ نے الی اشیاء کے لئے دوسرے ممکن ہے کہ آپ و اللہ نے الی اشیاء کے لئے دوسرے ممکن ہے کہ آپ و اللہ ناماس سمجھا ہو، کیونکہ لئے دوس کے استعال کو نامناسب سمجھا ہو، کیونکہ دخفاء "کا لفظ مبارک چیزوں کی بابت بولاجا تا ہے، ناجائز چیزوں سے جوفائکہ ہوائے "دمنعت" کہنا چاہئے، اس لئے تحراب اور جوئے کے بارے میں فرمایا: قرآن پاک نے شراب اور جوئے کے بارے میں فرمایا: "المعہما اکبو من نفعهما"۔ (د)

<sup>(</sup>۲) كتاب الام ۱۲۳/۲

<sup>(</sup>٣) هنديه (٣٥٥/٥

<sup>(</sup>٢) معارف السنن ١/٩٥٦

<sup>(</sup>۱) خانیه علی الهندیه ۵۳/۳

<sup>(</sup>٣) عمدة القارى ١٩٢٠/١

<sup>(</sup>۵) بزازیه علی هامش الهندیه ۲۲۲۸

<sup>(2)</sup> حواله سابق :٣٩٧

یکی حال ناپاک اشیاء کا ہے، قاضی ابو یوسف نے اونٹ کا پیٹاب اور خون پنے کی اجازت دی ہے آگر علاج مقصود ہو، جیٹا کہ او پر ندکور ہوا، (۱) فقاوی برازیہ ش ہے کہ دواء گیوتر کی جیسا کہ او پر ندکور ہوا، (۱) فقاوی برازیہ ش ہے کہ دواء گیوتر کی بٹ کھانا جائز ہے: ''اکل خوء المحمام فی المدواء لا باس به ''(۲) ازراہ علاج انگیوں ش پت وافل کردینا بھی امام ابو یوسف کے ہاں جائز ہے اوراسی پرفتو کی ہے: اما اد حال المحرارة فی الاصبع للتداوی جوزہ الثانی وعلیہ المحرارة فی الاصبع للتداوی جوزہ الثانی وعلیہ المحتوی (۳) یہ فقہی تصریحات اس بات کو واضح کرنے کے لئے کافی ہیں کہ ضرورت انسانی کی رعایت کرتے ہوئے فقہاء کے کافی ہیں کہ ضرورت انسانی کی رعایت کرتے ہوئے فقہاء نے ازراہ علاج حرام ونجس اشیاء کے استعال کی اجازت دی کے استعال پر کسی وجہ سے قادر نہ ہو کہ غیر مقدور فقہاء کے ہاں غیر موجود نہ ہو، یا وہ اس متبادل غیر موجود نے کم میں ہوا کرتا ہے۔

پال بیضرور ہے کہ دوسری تاپاک اشیاء کے مقابلہ فقہاء نے '' خزیر'' کے اجزاء استعال کرنے جی زیادہ احتیاط کی راہ افتیار کی ہے، اس لئے کہ'' خزیر'' نجس العین ہے، ہزازیہ میں ہے: ویکوہ معالجة الجراحة .....بانسان او خنزیو لانهما محرم الانتفاع .(۳)

بعینہ یمی بات عالمگیری میں کمی گئی ہے۔(۵) میرا خیال ہے کہ خزیر کے اجزاء کی ممانعت بھی اس وقت ہے جب کہ کوئی اور زرید علاج موجود ہو، کیونکہ خزیرا پی حرمت اور نجاست "عین"

کی وجہ سے مطلقا تا تا بل انتفاع ہے، کیکن اما م ابوصنیفی ہیں کہ جوتوں کو سینے کے لئے خزیر کے بال کے استعمال کو جائز رکھتے ہیں، اور مشائخ امام صاحب کی اس رائے کو دلیل ومصالح شرگ کے لئاظ سے '' اظہر'' قرار دیتے ہیں۔(۲) پس صحت انسانی کی حفاظت اور نفس انسانی کی صیانت کے لئے بدرجہ ُ اولی اجزائے خزیر کے استعمال کی اجازت دینی ہوگ۔

پرجن حضرات نے نجس وحرام اشیاء سے بدرجہ ضرورت علاج کی اجازت دی ہے، جہاں انسانی مصلحت اور شریعت کے عموی قواعد ومقاصدان کی تائید کرتے ہیں، وہیں حدیث موسین، جس میں آپ وہی نے اُونٹ کے پیشاب پینے کی اجازت دی، بلکہ دواء پینے کا حکم دیا (ے) ان کی رائے کو صراحة اور عبارة ثابت کرتی ہے ۔ لہذانا پاک وحرام اشیاء نشہ ور موں یا نہ ہوں، ضرور تاان کے ذریع علاج درست ہے۔

الی ادویہ جن میں زہر لیے اجزاء ہوں اگر ان کے استعال ناگزیر سے ہلاکت کا اندیشہ نہ ہواور مریض کے لباس کا استعال ناگزیر ہوتو الی ادویہ کے استعال میں بھی کوئی مضا کقٹ ہیں ، (^) اس کئے کہ دہ کئے کہ ان ادویہ کے استعال کی ممانعت تھی ہی اس لئے کہ دہ مبلک تھیں، اب جبہ ان کا استعال ہی انسانی زندگی کے تحفظ یا اس کی صحت کے بچاؤ کا ذریعہ ہے تو ضروری ہے کہ ھین اسی مصلحت شری کی وجہ سے ان کے استعال کوجائز رکھا جائے۔ مصلحت شری کی وجہ سے ان کے استعال کوجائز رکھا جائے۔ علاج کی چوتھی صورت ہے کہ انسانی اعضاء واجز اء سے علاج کی چوتھی صورت ہے کہ انسانی اعضاء واجز اء سے

<sup>(</sup>٢) بزازيه على هامش الهنديه ٢/٥/٧

<sup>(</sup>٣) حواله سابق: ٣٢٥

<sup>(</sup>٢) وكيمية: البحوالوائق: ٧٠٨

<sup>(</sup>٨) و يكيئ: المغنى: الرام،

<sup>(</sup>۱) نيز لما حقد بو د د المحتار ۱۳۱۲ م

<sup>(</sup>٣) حواله سابق : ٣٢٤

<sup>(</sup>۵) عالمگیری ۲۵۳/۵

<sup>(2)</sup> ترمذي : ١/١٦، باب في بول مايوكل لحمه

علاج کیا جائے ، انسانی اعضاء سے علاج کی مختلف صورتیں ہوگتی ہیں ، مردہ انسان کے اجزاء سے ، زندہ انسان کے اجزاء سے ، پھر ہداجزاء بھی یا تو سیال ہوں کے یا شوس شکل ہیں ہوں گے ؟ سیال اجزاء سے مراد دودھ ہے جو پاک ہے ، ای طرح خون ہے جو ناپاک ہے ، کتب فقہ ہیں اس کی صراحت موجود ہے کہ ازراہ علاج مدت رضاعت ختم ہونے کے بعد بھی عورت کے دودھ سے استفادہ کیا جا سکتا ہے۔

لاباس بان يسعط الرجل بلبن المرأة وشربه للدواء. (١)

دودھ پر قیاس کرتے ہوئے اکشر علماء نے ایک انسان کے جسم میں دوسر سے انسان کا خون چڑھانے کی اجازت دی ہے، دودھ اورخون میں بدامر قدر مشترک ہے کہ بددونوں انسانی جسم سے اخراج کے بعد دوبارہ بہت جلدا پی کمی پوری کر لیتے ہیں۔ رہ گئی دوسر سے تھوس اعضاء کی پیوند کا ری ہوفقہی نظائر سے معلوم ہوتا ہے کہ مردہ کے اعضاء سے پیوند کا ری کو تو جا تز ہونا ہی معلوم ہوتا ہے کہ مردہ کے اعضاء سے پیوند کا ری کو تو جا تز ہونا ہی علم این معلوم ہوتا ہے کہ مردہ کے اعضاء سے نیوند کا ری کو تو جا تز ہونا ہی علم این عربی اور حنا بلہ میں ابوالخطا ب نے مضطر شخص کو مردہ کھانے کی امازت دی ہے:

قال الشافعي وبعض الحنفية يباح وهو اولي لان حرمة الحي اعظم واختار ابوالخطاب ان له اكله . (۲)

اورائن عربی کی رائے ان الفاظ میں نقل کی ہے:
الصحیح عندی ان لایا کل الادمی الا اذا

تحقق ان ذالك ينجيه ويحييه . (r)

زندہ انسانوں کے اعضاء کے استعال کو عام طور پر فقہاء کے منع کیا ہے، یہ جزئیدا کثر کتب فقہ میں موجود ہے کہ مکر ہ (مجبور کرے والے)

ر مجور) کو کی شخص پیشکش کرے کہ م مکر ہ (مجبور کرے والے)

کے منشاء کے مطابق مجھے قبل کر دو، یا میرے جسم میں سے کاٹ کھا وُتو مجبور کے لئے اس کوئل کرنا، یااس کے کسی حصہ کو قطع کرنا جا تر نہیں۔(۳) بلکہ بعض فقہاء نے مضطر کواس بات سے بھی منع کیا ہے کہ خودا ہے جسم کا کوئی حصہ کاٹ کر کھاجائے۔(۵) لیکن غور کیا جائے تو یہ مما نعت اس لئے تھی کہ اس زمانہ میں جسم کے خور کیا جائے اور نکا لئے کاوہ محفوظ طریقہ وجود میں نہیں آیا تھا جو آج کل ہے، بلکہ اس طرح کے کائے سے اس شخص کو ضرر حصہ کا اندیشہ تھا، چنانچہ مضطرا ہے جسم میں سے کوئی حصہ کا کئی کو در کیوں نہیں کھا سکتا ، ابن قد امہ اس پر ان الفاظ میں روشنی ڈالے ہیں:

ولنا ان اكله من نفسه بما قتله فيكون قاتلاً بنفسه و لا يتيقين حصول البقاء باكله . (١) اور تمارى دليل يه كمانان كا ايخ جم من كى حصر كا مب بوگاس كل موت كا مب بوگاس طرح وه خوداينا قاتل بوجائگا، جب كماس كلمان

رr) المغنى : ٣٣٥/٩

<sup>(</sup>٣) بدائع الصنائع: ١٧٧٨

<sup>(</sup>٢) المغنى : ١٩/٣٣٥

<sup>(</sup>۱)عالمگیری : ۲۵۵/۵

<sup>(</sup>٣) حواله سابق

<sup>(</sup>٥) قاضى خال على الهنديه: ٣٠٣٣

سےاس کا زندہ رہنا یقین نہیں ہے۔

موجودہ زبانہ میں چونکہ اس کے لئے محفوظ اور شائسۃ طبی
طریقہ وجود میں آچکا ہے، اس لئے اس صورت کو بھی جائز ہونا
چاہئے، عام طور پران روایات سے غلط بھی پیدا ہوتی ہے، جن
کے مطابق ایک عورت کو دوسرے عورت کے بال استعال
کرنے سے منع کیا گیا ہے، یاو فقتی عبارات جن میں ایک خفس
کوا پنے ٹوٹے ہوئے دانت کی جگہ دوسرے انسانی دانت کے
استعال ہے منع کیا گیا ہے، حالانکہ یہ چی نہیں ہے، کیونکہ آرائش
کے لئے دوسروں کے بال جوڑنا ضرورت نہیں محض زینت ہے،
اورانسانی دانت کا استعال ایک چیز نہیں کہ اس کا متبادل نہیں ہو،
پوندکاری کی موجودہ صورت میں ایک انسان کے لئے دوسرے
انسان کا عضوشہ یوضرورت اور جان کے بچاؤ کے لئے استعال
کیا جاتا ہے، اور یہ بھی اس وقت جب کہ اس کا کوئی متبادل

اعضاء کی پوندکاری کو جولوگ ناجائز قرار دیے ہیں،ان کی سب سے بڑی دلیل انسانی کرامت وشرافت کالحاظ ہے اور فقہاء نے بھی اعضاء انسانی کے انتفاع کو اسی لئے منع کیا ہے، سرحسی کستے ہیں:ان شعر الادمی لاینتفع به اکر اما للآدمی، (۱) اور عالکیری ہیں ہے:الانتفاع باجزاء الآدمی نم یجز قیل للنجاسة وقیل للکر امة وهو الصحیح ،(۲) پھر چونکہ حرمت انسانی ہیں زندہ ومردہ دونوں مساوی ہیں:اس لئے زندہ انسانی ہیں زندہ ومردہ دونوں مساوی ہیں:اس لئے زندہ انسان کے عضاء اس مقصد کے لئے استعال کئے جاسمتے ہیں نہ

مرده كراس لخ آپ الله في الميت كسر عظم الحي . (r)

لیکن اس سلسلے میں دو باتیں قابلِ غور ہیں ،اول یہ کہ کیا موجودہ زمانہ میں پوندکاری کا طریقہ 'ابانت انسان' میں داخل ہے؟ دوم یہ کہ انسانی جان کے تحفظ کے لئے ابانت محرّم کو گوارا کیا جاسکتا ہے انہیں؟

پوندکاری کے اہانت انسان ہونے کے سلسلہ میں یہ بات قابل کی ظ ہے کہ شارع نے انسان کو مرم وحتر م تو ضرور قرار دیا ہے ، اور بیاس بات کی علامت ہے کہ وہ اس کی تو بین کو جائز نہیں رکھتا ، لیکن کتاب وسنت نے تکریم واہانت کے سلسلہ میں کوئی بے کیک حدمقر زمیں کی ہے اور اہل علم کی نظر سے بیامرخفی نہیں کہ نصوص نے جن امور کو بہم رکھا ہوا ورقطعی فیصلہ نہ کیا ہو، انسانی عرف وعادت ہی سے اس کی توضیح ہوتی ہے۔

پھراس امر میں بھی کوئی شبہ نہیں کہ عرف وعادت کی بعض صور تیں زمانہ وعلاقہ کی تبدیلی سے بدلتی رہتی ہیں اور ایک ہی معاملہ میں علاقہ و وقت کی تبدیلی کی وجہ سے دومختلف عم لگائے جاتے ہیں، بھی اس کو بہتر اور درست سمجھا جاتا ہے اور بھی اس کو فتیج و نا درست ، امام ابوا سحاتی شاطبی فرماتے ہیں:

والمتبدلة منها مايكون متبدلا في العادة من حسن الى قبح وبالعكس مثل كشف الراس فانه يختلف بحسب البقاع في الواقع فهو لذى المروآت قبيح في البلاد المشرقية وغير

<sup>(</sup>٢)عالمگيري :٣٥٣٥، باب في التداوي والمعالجات

<sup>(</sup>١) المبسوط: ١٢٥/١٥

<sup>(</sup>٣)ابوداؤد: ٣٥٨/٢، كتاب الجنائز

قبيح فى البلاد المفربية فالحكم الشرعى يختلف باختلاف ذالك فيكون عند اهل المشرق قادحا فى العدالة وعند اهل المفرب غير قادح. (١)

بعض چزیں حسن سے بی کی طرف متبدل ہوتی ہیں اور بعض بیزیں حسن سے بی کی طرف متبدل ہوتی ہیں اور بعض اس کے برعس، جیسے سر کا کھولنا کہ یہ فتلف علاقوں کے اعتبار سے بدل جاتا ہے، اس اختلاف کی وجہ سے تھم شری مختلف ہوجائے گا، چنا نچہ اہل مشرق کے نزدیک سر کا کھولنا عادل قرار دیئے جانے ہیں نقصان دہ ہوگا اور اہل مغرب کے نزدیک نقصان دہ ہیں ہوگا۔

بس جباہانت واکرام کے متعلق شریعت نے کوئی متعین اُصول وضع نہیں کئے ہیں تو ضرور ہے کہ ہرزمانہ کے عرف و عادت ہی کی روشیٰ میں کی بات کے باعث تو ہیں ہونے یانہ ہونے کا اور عین ممکن ہے کہ ایک ہی چیز جو کسی نرمانہ میں تو ہیں شار ہوتی ہو، بعد کے زمانہ میں اس کا شارتو ہیں میں نہ ہو ۔۔۔۔ فقہاء نے اجزاءانسانی سے انتفاع کو بے شک منع کیا ہے، لیکن میں مانعت اس لئے تھی کہ اس زمانہ میں انسانی اعضاء سے انتفاع کو اس کی تو ہیں تصور کیا جا تا تھا اور اس دور میں السانی اجزاء سے انتفاع کیا جا تا ہیں اس مل کو ہیں انسانی اجزاء سے انتفاع کیا جا سکے، ہمارے زمانہ میں اس ممل کو انسانی اجزاء سے انتفاع کیا جا سکے، ہمارے زمانہ میں اس ممل کو انسانی کی تو ہیں نہیں سمجھا جا تا ، اگر کوئی شخص اپنا عضو کی اور کو انسان کی تو ہیں نہیں سمجھا جا تا ، اگر کوئی شخص اپنا عضو کی اور کو دیدے تو نہ وہ خود اپنی اہانت کا احساس کرتا ہے ، نہ لوگ ایسا

محسوس کرتے ہیں، بلکہ اس کی قدر ومنزلت میں اضافہ ہوجاتا ہے، اس لئے بڑے بڑے قائدین اور زنماء اپنے اعضاء کے سلسلے میں اس قتم کی وصیت کر جاتے ہیں اور بیان کے لئے نیک نامی کا باعث ہوتی ہے اور انسانیت نوازی کی دلیل مجی جاتی ہے۔

دوسرے: فقتی نظار کوسا منے رکھنے سے معلوم ہوتا ہے کہ انسانی جان کے تخفظ اور بقاء کے لئے قابل احرّ ام چیزوں کی اہانت بھی قبول کی جاسکتی ہے، چنا نچہ خلاصة الفتاوی میں ہے: واللہ ی رعف فلا یوقاء دمه فاراد ان یکتب بلمه علی جبهته شیئاً من القرآن، قال ابوبکر یجوز وقیل له لوکتب له بالبول قال لوکان به شفاء وقیل له لوکتب له بالبول قال لوکان به شفاء کان منه شفاء جاز . (۲)

علامة سمرقدى نے ایک خاص جزئيه پر بحث كرتے ہوئے جس اصول سے استدلال كيا ہے ، وہ يہى ہے كه ایک انسان كى بقاء كے لئے دوسر ہے كہ تحريم كے پہلو كونظر انداز كيا جاسكتا ہے۔ فرماتے ہیں:

لوان حاملا ماتت وفى بطنها ولد عى بضطرب فإن كان غلب الظن انه ولد حى وهو فى مدة يعيش غالبا فانه يشق بطنها لان فيه احياء الأدمى بترك تعظيم اهون من مباشرة سبب الموت .(٣)

<sup>(</sup>۱) الموافقات: ۲۱۰/۲ (۲) خلاصة الفتاوئ ۱۲/۲۳

<sup>(</sup>٣) تحفة الفقهاء ٣٣٣/٣

اگر کوئی حالمہ مرجائے ادراس کے پیٹ میں بچہ ہو، جو
حرکت کرتا ہوا گر غلبہ طن یہ ہو کہ وہ بچر ذندہ ہے ادراتی
مدت کا ہے، جس میں عام طور پر بچہ زندہ رہ جاتا ہے، تو
اس حالمہ کے پیٹ کو چاک کیا جائے گا، اس لئے کہ اس
میں ایک انسان کو زندگی بخشا ہے ادر کسی زندہ کی موت کا
سبب بننے کے مقابلہ میں زیادہ آسان ہے کہ آدمی کی
تعظیم کے تقاضہ کو چھوڑ دیا جائے۔

مال کی موت ہوجائے اور آ ٹار بتاتے ہول کہ جنین زندہ ہے، تو نقہاء نے عورت کے آپریشن کی اجازت دی ہے اور استدلال کیا ہے کہ یہال تعظیم میت کوا یک زندہ نفس کی بقاء کے لئے ترک کیا جارہا ہے: لان ذالک تصبب فی احیاء نفس محتومة بترک تعظیم الممیت. (۱) ای اصول سے نیمسلہ بھی متعلق ہے کہ مفظر کسی مردہ انسان کوا پنی جان بچانے یہمسلہ بھی متعلق ہے کہ مفظر کسی مردہ انسان کوا پنی جان بچانے کے کامسکتا ہے بائیس؟ مالکید اور حنا بلدکی رائے ہے کہ نیس کما سکتا ہے، اس کھا سکتا ہے، اس کھا سکتا ہے، اس

وقال الشافعي وبعض الحنفية يباح وهو اولي لا ن حرمة الحي اعظم .(r)

فقها عنابله میں ابوالخطاب نے بھی یہی رائے اختیار کی ہے: واختار ابوالخطاب أن له أكله . (٣) امر طبی كلهة ميں:

لم اذا وجد المضطر ميتة وخنزيرا ولحم ابن

آدم اکل المینة لانها حلال فی حال والخنزیر وابن آدم لایحل بحال ولا یاکل ابن ادم ولومات قاله علماء ناوبه قال احمد و داؤد..... وقال الشافعی یاکل لحم ابن آدم .(۳) جب کوئی فض اضطراری حالت می بواوروه بردار ، فنزیر ادرآ دی کا گوشت پائو (ان میں سے) مردار کو کھائے، اس لئے کہ وہ بعض موقع پر طال ہوجاتا ہے ، بخلاف فنزیراورآ دی ہے ، جوکی حال میں طال نہیں ہے ، انسان کواس کا کھاتا جا تزیر چاہوں مرجائے ، یہ ہمارے علماء کواس کا کھاتا جا تزیر چاہوں وہ مرجائے ، یہ ہمارے علماء کواس کا قول ہے اور یکی قول الم احمد اور داؤد کا ہے ....الم

جہاں تک اعضاء کی خرید وفرو دست کی بات ہے تو شریعت نے بعض مواقع پر انسانی وجود اور انسانی اعضاء کومتقوم (قابل قیمت) مانا ہے اور بیاس وقت ہے جب کوئی انسان ہلاک کر دیا جائے ، یااس کا کوئی عضو تلف کر دیا جائے ، اس کو اصطلاح شرع میں دیت کہتے ہیں ، اس پر بھی انفاق ہے کہ آزاد انسان کے پورے وجود کی خرید وفرو خت نہیں ہو سکتی ، انسانی جسم کے مختلف اجزاء میں بال اور دودھ یہی دو چیزیں تھیں ، جن سے گذشتہ زمانہ میں انتفاع کیا جاتا تھا، بال جس کا استعال عموما آرائش و زیائش کے لئے کیا جاتا تھا، بال جس کا استعال عموما آرائش و زیائش کے لئے کیا جاتا تھا۔

فقہاء نے اس کی خرید و فروخت کو بھی منع کیا ہے اور وجہ وہی قرار دی ہے کہ بیانسانی حرمت وکرامت کے مغائر ہے:

<sup>(</sup>r) المغنى: ٣٣٥/٩

<sup>(</sup>٣) الجامع لاحكام القرآن: ٢٢٩/٢

<sup>(</sup>١) البحرالرائق ٢٥/٨

<sup>(</sup>٣) حوالة سابق

وشعر الانسان والانتفاع به ای لم یجز بیعه والانتفاع به لان الادمی مکرم غیر مبتلل فلا یجوز آن یکون شنی من اجزاء ه مهانا مبتلا . (﴿) علامه شامی نے بالوں کی طرح انسانی ٹاختوں کی خرید و فروخت کو یمی منع کیا ہے:

و كذا بيع كل ما انفصل عن الأدمى كشعر
وظفر لا نه جزء الأدمى والواجب دفنه . (٢)
لكن دوده كى خريدوفروخت كے بارے ميں فقهاء كے
درميان اختلاف ہے ، احناف تحريم انسانيت كا پاس كرتے .
موئم كرتے ہيں:

لم يجز بيع لبن المرأة لانه جزء الآدمى وهو بجميع اجزاء مكرم مصون عن الابتذال بالبيع .(٣).

جب کہ امام شافعیؓ اس کو جائز قراز دیتے ہیں ، سرحمی کا بیان ہے:

ولايجوز بيع لبن بنى آدم على وجه من الوجوه عندنا ولايضمن متلفه وقال الشافعى يجوز بيعه ويضمن متلفه لان هذا لبن طاهر او مشروب طاهر كلبن الانعام ولانه غذاء للعالم فيجوز بيعه كسائر الاغذية ..... فان المائية والتقوم بكون العين منتفعابه شرعا وعرفا . (٣)

ہمارے نزدیک کی حال میں عورتوں کے دودھ کی فروخگی جائز نہیں ہے اور نہ ہی اس کے تلف کرنے والے پر ضان لازم ہوگا، اور امام شافق نے فرمایا ہے کہ اس کی تعظ جائز ہے اور اس کے تلف کرنے والے پر ضان لازم ہوگا، اس لئے کہ بیجانور کے دودھ کی طرح پاک دودھ یا مشروب ہے، اور اس لئے کہ بیابل دنیا کی غذا ہے، پس اس کا فروخت کرنا تمام غذاؤں کی طرح جائز ہوگا، اس کے کہ کی چیز کا مال اور قابل قیت ہونا شرعاً اور عرفا اس کے کہ کی این انتظاع ہونے کی وجہ ہے ہوتا ہے۔

فتہاء حنابلہ کے درمیان گواس مئلہ میں اختلاف ہے، لیکن خبلی و بستانِ فقہ کے مشہور تر جمان ابن قدامہ کے نزدیک بھی ترجیح ای کو ہے کہ عورت کے دودھ کی خرید وفروخت جائز ہے۔(۵)

پی احناف کزد یک بدرجه مجوری ایے اعضاء کومرف خرید کرنا جائز ہوگا، جیسا کہ فقہا ، نے بوقت ضرورت رشوت دیے یا سودی قرض حاصل کرنے کی اجازت دی ہے، لیکن شوافع اور حنابلہ کے نزد یک ایے اعضاء کی خرید و فروخت دونول درست ہوگی، اس سلسلہ میں ابن قدامہ کی بیعبارت اور اس کاعموم قابل کیا ظ ہے کہ: و مسانو اجزاء الآدمی بیعوز بیع العبلہ و الامة . (۱) آگے چل کر ابن قدامہ نے کوجم ہے تراثے گئے عضوکی خرید و فروخت کوجرام قدامہ نے کوجم ہے تراثے گئے عضوکی خرید و فروخت کوجرام قرار دیا ہے، مگر بیاس لئے نہیں کہ انسانی اجزاء سے انتفاع جائز قرار دیا ہے، مگر بیاس لئے نہیں کہ انسانی اجزاء سے انتفاع جائز

<sup>(</sup>۲) ردالمحتار : ۲۳۹/۵

<sup>(</sup>٣) المبسوط: ١٢٥/١٥

<sup>(</sup>٢)حواله سابق

<sup>(</sup>١) البحرالوائق: ٨/٦، تيز لما حقه هو: هنديه ١١٣٦/١١

<sup>(</sup>٣) البحرالوائق: ٢/٩٨، ثير عالم گيري: ١١٣/٣

<sup>(</sup>۵) المغنى : ۲۷۸۳

نہیں، بلکراس کئے کہ اس وقت تک انسانی اعضاء سے انتفاع ممکن نہ ہوسکا تھا: "وخرم بیع العضو المقطوع لانه لانفع فیه "(۱)

اب جب که ایمامکن ہو چکا ہے، ابن قدامہ کی تشریح کے مطابق ایسے اعضاء کی خرید و فروخت بھی درست قرار پائیگی۔
تاہم اس سلسلہ میں جمہور کا نقطہ تظرزیادہ درست معلوم
ہوتا ہے، کیوں کہ اعضاء کی خرید و فروخت انسان کی حرمت
وکرامت کے مفائر معلوم ہوتی ہے، اور اندیشہ ہے کہ اس کی وجہ
سے غریب طبقہ جو دنیا کی دوسری نعمتوں سے محروم ہے، جسم
انسانی کی جوعظیم الشان نعمت من جانب اللہ اسے حاصل ہوئی،
یہ اس کا بھی سوداکر نے پر مجبور ہوجائے۔

پس ان مباحث كا حاصل يه بكه:

ا- اعضاء انسانی کی پوند کاری کے لئے جو طبی طریقہ ایجاد ہواہے، اس میں قومین انسانیت نہیں ہے۔

۲- اس کئے یہ جائز ہے بشرطیکہ اس کا مقصود کسی مریض کی جان بچانا، یا کسی اہم جسمانی منفعت کولوٹانا ہو، جیسے بیٹائی۔

س- اورطبیب ماذق نے بتایا ہوکہ اس کی وجہ سے صحت کا غالب گمان ہے۔

۴- غیرمسلم کے اعضاء بھی مسلمان کے جسم میں لگائے جاسکتے میں

۔ مردہ فخص کے جسم سے عضولیا جارہا ہوتو ضروری ہوگا کہ خوداس نے زندگی میں اجازت دی ہو، اس لئے کہوہ جسم کا مالک ہے، نیز اس کے ورثاء کا بھی اس کے لئے

راضی ہونا ضروری ہے۔

۲- زندہ فخص کا عضو حاصل کیا جارہا ہوتو ضروری ہوگا کہ خود
 اس نے اجازت دی ہواور اس کی وجہ سے خود اس کو ضرر
 شدید نہ ہو۔

2- اعضاء کی بینکنگ شوافع اور حنابلہ کے نزدیک درست ہے
اور خرید وفر وخت دونوں کی گنجائش ہے، اور احناف کے
نزدیک بدرجہ بمجبوری خرید کر سکتے ہیں، کیکن فروخت نہیں
کر سکتے ۔

هذا ما عندي والله اعلم بالصواب.

تزنع

رکوع کی حالت میں سرکوپشت سے زیادہ جھکا لینے کانام ہے۔ پے رکوع کے مستحب طریقہ کے خلاف ہے، مستحب طریقہ پے ہے کہ سر، پشت اور کمر کے حصہ کے بالکل برابر ہو، ندا تھا ہوا مواور نہ جھکا ہوا ہو۔ (۲)

## تذبير

یلفظ'' دُکُ'' سے ماخوذ ہے، جس کے معنی بعدادر پیچھے کے ہیں۔ بیں۔۔۔۔۔ تدبیر شریعت میں اپنے غلام کوموت کے بعد آزاد کرنے کا نام ہے، مثلاً یوں کہے:'' جب مرجاوَں توتم آزاو ہو حاؤگے''

اگر کسی کو مجبور کر کے اس سے یہ بات کہلائی گئی ، تو بھی غلام "دیریہ" ، ہوجا تا ہے ، لینٹی اس کی موت کے بعد آزاد ہوجا تا ہے ، ایسے غلام کونہ بیچا جاسکتا ہے ، نہ رہن رکھا جاسکتا ہے ، نہ کسی اور کو

(۱) المغنى : ۲۵/۳

(٢) خلاصة الفتاوي : ١١٦٥

ہدکیا جاسکتا ہے اور ندائی بات سے رجوع ہی کرنے کی مخبائش ہے۔ (۱)

## بذوير

تجوید وقراًت کی ایک اصطلاح ہے، ' قتیق'' بہت گھہر گھہر کر پڑھنے کو کہتے ہیں ،'' حدر'' تیز تیز پڑھنے کو اور'' تدویر'' ان دونوں کے درمیان کی کیفیت ہے، کہ اوسط انداز پر الفاظ ادا کئے جائیں۔(۲)

لغوی معنی ذیج کرنے کے ہیں۔۔۔۔شریعت کی اصطلاح میں مخصوص آ داب کے ساتھ جانور کے اس طرح ذیج کرنے کو کہتے ہیں، کیجس خون بہہ جائے۔ (تفصیلی احکام لفظ''ذیک'' میں آئیں گے)

## تزاب

''تراب'' کے معن''مٹی'' کے ہیں ،گردوغبار، ریت اور پھروغیرہ کو''تراب'نہیں کہتے ،شوافع اور حنابلہ کے نزدیک تیم مرف''تراب''(مٹی) ہی سے کیا جاسکتا ہے،جس پر ایسا غبار مجھی ہوکہ ہاتھ میں لگ سکے۔(۳)

حفنیہ اور مالکیہ کے نز دیک پھروغیرہ سے بھی تیم کیا جاسکتا

ے (ویکھے: یہم) — مٹی کا کھانا کروہ ہے، اس لئے کہ کہاجاتا ہے کہ بید فرعون کا طریقہ تھا: وفی الفتاوی اکل الطین مکروہ ولانه تشبه بفرعون . (٣)

## تراوح

" تراوت " ترویدی جمع ب، جوراحت سے ماخوذ ب، چونکداس نماز میں ہر چارر کعات پراستراحت کے لئے تھوڑا سا وقفہ رکھا جاتا ہے، اس لئے اس نماز کو " تراوت " کہتے ہیں (۵) یا اس لئے کہ نماز بجائے خووا مل ایمان کے لئے باعث راحت وسکون ہے، جبیبا کہ آپ وہ کے اس اللے خفرت بلال کھی سے فرما یا:
ار حنا بالصلواۃ یا بلال (بلال! نماز کے ذریعہ نمیں راحت یہونچاؤ) یااس لئے کہ یمل بھی من جملدان اعمال کے ہے، جو تہونی راحت جنت کا ذریعہ نمیں گے۔ (۱)

تحكم اورركعات

تروات کسنت موکدہ ہے، مردول کے لئے بھی اور عورتوں
کے لئے بھی (2) یہاں تک کہ جوتر اوت کے مشروع ومسنون
ہونے کا انکار کرے، فقہاء نے اُسے بدعتی اور گراہ کے زمرہ میں
رکھا ہے، اوراس کی گواہی کو تا قابل قبول قرار دیا ہے: منکر ھا
متبدع ضال مردود الشھادة (٨) حضرت امام ابو حنیفہ منظم منا کے شاگر حسن بن زیاد نے تقل کیا ہے کہ: ان

(٢) الاتقان: الاما

(٣) خلاصة الفتاوئ ٣١/٣، كتاب الكراهية

(٢) طحطاوي على مراقى الفلاح: ٣٢٣

(٨) غنية المستملى: ٣٨٢

(١) الدر المختار على هامش ردالمحتار: ٣٣-٣٢-٣٣

(٣) المغنى : ١١٤/١١

(۵) غنية المستملى: ٣٨٢

(٤) درمختار : ۳۹۳/۲ مطکتبدزکریا، وایوبند

التراویح سنة لایجوز ترکها (۱) اس بعض کابول می را اور کے سنت یا متحب ہونے کے متعلق جو تذبذب ہے وہ غبار ہوجا تا ہے۔

امام ابوطنیفیہ، امام شافعی اورامام احمر کے نزدیک تراوی کی نماز دس سلام کے ساتھ بیس رکھتیں ہیں، امام مالک کے منقول ہے کہ ۳۲ سررکھتیں ہیں۔(۲)

مرحقیقت بہ ہے کہ ائمہ اربعہ ۲۰ رکعات برمنفق ہیں ، امام ما لک کے یہاں مزید ۱۲رر کعات دراصل وہ زائد نفل رکعات ہیں ، جو ہرتر ویچہ ہر چار رکعت ادا کرنے کا اہل مدینہ کا معمول تھا، ہر چند کہ روایات میں اختلاف ہے اوران پر بہت م کھ کلام کیا گیا ہے ، اوراس کی مخبائش بھی ہے، لیکن بدایک حقیقت ہے کہ حضرت عمرفاروق ﷺ کے زمانہ سے مسلمانوں میں تواتر کے ساتھ ۲۰ رکعات تراوی کا معمول ہے اور آج تک حرمین شریفین میں میمعول قائم ہے،اس پر یوں بھی غور کیا جانا حایث که امام مالک اتل مدینه کے مل متوارث کو، امام شافعی اتل مکہ کے اور امام ابو صنیفہ اہل کوفہ کے عمل متوارث کوعموماً اینے مسلک کی اساس بناتے ہیں ،ابغور کیا جائے تو خلافت راشدہ میں یہی تین شہر ہیں جو صحابہ اور اہل علم کے مراکز تھے ،حرمین شریفین کی بابت یو چھنا ہی کیا ہے؟ لیکن حضرت علی ﷺ کے کوفہ كودارالخلافه بنانے كے بعد علم وفن كا دارالخلافه بھى سرز مين كوفه بن گئی تھی ،ان تمام مقامات پرعبد صحابہؓ ہے۔۲ رکعات کا توارث

ان لوگوں کی رائے کو بہت تو ی کردیتا ہے جو تر اور کا کی ۲۰ رکعتوں
کے قائل ہیں (۲) تاہم روایات کے تعارض کی وجہ سے بعض
فقہائے احتاف نے اس مسئلہ میں لچک پیدا کی ہے، ابن ہام کا
رجحان ہے کہ ۸ ررکعت مسنون اور ۱۲ ررکعتیں مستحب ہیں (۳)
لیکن دوسر اہل علم اور محققین نے اس پر نقذ کیا ہے۔ (۵)
مزید ۱۲ ررکعت کے بعد انفر ادی طور پر مالکیہ کے مسلک پر
مزید ۱۲ ررکعت کے بعد انفر ادی طور پر مالکیہ کے مسلک پر
مزید ۱۲ ررکعت نفل ادا کی تو احناف کے زدیک بھی مستحب ہے،
لیکن ، ۲۰ رسے زیادہ رکعتیں جماعت سے زیادہ پڑھی جا کمیں،
ہمروہ ہے۔ (۱)

اکش فقهاء کا خیال ہے کہ تراوت جماعت کے ساتھ اداکی جانی چاہئے ، مرغینانی نے جماعت کوسنت عین قرار دیا ہے، قاضی خال نے مستحب اداء ها بالجماعة .

امام ما لک اور قول قدیم کے مطابق امام شافعی کے یہاں تنہا نماز اواکرنا بہتر ہے، امام ابو بوسف کے مزد دیک جس طرح معجد میں اواکرتا ہے، نیز دیک اعتبار ہے ای طرح گھر میں بھی اواکرسکتا ہے، نیز دینی اعتبار ہے آئ وجا بہت اس کو نہ ہو کہ اس کی مجد سے غیر حاضری کی وجہ سے شرکاء نماز کی تعداد متاثر ہوجائے تو گھر میں اواکرنا بہتر ہے سے تاہم اس سلسلے میں مختاط رائے ہیہ کہ تراوی سنت کفامیہ ہے، اگر مجد میں تراوی کی جماعت بالکل تر ہوتو تمام مصلی گنہگار ہوں گے اور اگر پچھلوگوں نے مجد میں اداکی اور پچھ نے اپنے گھروں پر تو مضا نقہ نہیں، وہ محض

<sup>(</sup>۱) طحطاوی : ۲۲۲ غنیه : ۳۸۲

<sup>(</sup>۳) جولوگ اس موضوع ترتفصیلی مطالعہ سے خواہاں ہوں وہ مولا نا حبیب الرحمٰن اعظمی کی کتاب رکعات تر اوش کا کامطالعہ کریں ، جواس موضوع پر نہایت شافی وکا فی رسالہ ہے۔ (۴) و کیکھئے فتح القدیر: ۱۸۲۱

<sup>(</sup>٢) فتاوي قاضي خان على هامش الهنديه : ٢٣٣/١

جماعت کی نضیلت کا تارک ہوگا ،سنت کا تارک نہ ہوگا، کیونکہ ابن عمر ،سالم ، نافع ،ابراہیم اور قاسم جیسے اجلہ صحابہ ٌو تا بعین کا گھر میں تر اوت کم پڑھنا ٹابت ہے ،اس طرح اگر گھر پر جماعت کے ساتھ نماز اواکر لی تو جماعت کی نضیلت بھی حاصل ہوگی ،البتہ مسجد کی نضیلت سے محروم رہے گا۔(۱)

ای سے ایک دوسرا مسئلہ بھی متعلق ہے، اگر ایک فخف نے دو جگہ کمل ۲۰ ررکعت تر اور کی امامت کی ، تو صاحب ہدایہ کے نزدیک ایسا کرنا درست نہیں ہوگا ، جب کہ بعض مشائخ نے اجازت دی ہے، فتو کی عدم جواز پر ہے۔ (۲)

#### وقت

امام اساعیل زاہد نے پوری رات کور اور کا کا وقت قرار دیا ہے، چا ہے عشاء سے پہلے اوا کر لی جائے ، یا اس کے بعد ہمین عام مشائخ کے خیال میں تر اور کا وقت عشاء اور وتر کے درمیان ہے ، اس لئے کہ اس طرح صحابہ سے اس کا اوا کرنا ثابت ہے، البتہ اگر عشاء سے قبل تر اور کے پڑھ لے تب تر اور کا دا کی نہ ہوگی ، اس لئے کہ تر اور کے عشاء کے تابع ہے ، کیکن وتر کے بعد اوا کی تو ہو جائے گی ، تا ہم بہتر ہے کہ تر اور کی پہلے اوا کی جائے گھر وتر پڑھی جائے۔ (۳)

تراوح کامتحب وقت یہ ہے کہ ایک تہائی شب ہے کچھ پہلے تک نمازمؤ خر کی جائے ، یانصف شب سے پہلے تک ،نصف شب کے بعد تراوح کی ادائیگی بعض فقہاء کے نزدیک مکروہ ہے

، بعضول كى رائے ہے كہ تا خير ميں بھى مضا كقة نبيں ہے اوراى كو زيادہ صحیح قول قرار ديا گيا ہے، وبعضهم قالوا لاباس به وهو الصحيح . (٣)

تراوی فوت ہوگئ تو یہ بات تو متفق علیہ ہے کہ جماعت کے ساتھ قضاء نہ کی جائے گی ،لیکن انفرادی طور پر بھی قضاء کی جائے گی ،لیکن انفرادی طور پر بھی قضاء کی جائے گی یا نہیں ؟ اس میں بھی اختلاف ہے ،بعض لوگوں کی رائے ہے کہ دوسرے ون کی تراوی تک قضاء کی اجازت ہے ،لیکن صحیح رائے یہ ہے کہ اس کی قضاء ہے ہی نہیں ؛ کیونکہ تراوی کا درجہ بہر حال مغرب وعشاء کے فرائض کے بعد کی سنن مؤکدہ سے کم ہی ہے ، جب اس کی قضاء نہیں ہوتی طاہر ہے تراوی کی قضاء بدرجہ اولی نہیں ہوتی چا ہے۔ (۵)

نيت

نماز تراوی پڑھتے ہوئے "تراوی " یا" سنت وقت" یا
"قیام کیل رمضان" کی نیت کرے، صرف نماز، یا نماز نفل کا
ارادہ کافی نہیں ہے، کیوں کہ بیا لیک مستقل نماز ہے، ای بنا پر
اگرفرض پڑھنے والے آنام یا مطلق نفل نماز پڑھنے والے آنام کی
اقتداء میں نماز تراوی اوا کی جائے توضیح ترقول کے مطابق ایسا
کرنا ورست نہ ہوگا۔ (۱) بعض حضرات کی رائے ہے کہ ہردو
رکھت پر مستقل نیت کرے، لیکن زیادہ صیح بیہ ہے کہ کیک بارگ
نیت کافی ہوگی، اس لئے کہ تمام رکھات ایک بی نماز کے درجہ
میں ہیں۔ (۷)

(I) لا ظهر: قاضي خان على هامش الهنديه: ٢٣٣٧، طحطاوي ، مراقي الفلاح: ٢٢٣، كبيري: ٣٢٣

(٢)قاضي خان اله٣٣٦، مراقي الفلاح :٢٢٥

(٣) قاضي خان على الهنديه ٢٣٦/١

(٢) حوالة ممابق

(٣) مراقى الفلاح على هامش الطحطاوي: ٢٢٥

(۵)حوالة ممابق

(٤) قاضى خان على الهنديه ٢٣٧١

### قرأت كى مقدار

شریعت کاعام مزاج یہ ہے کہ جوا تمال اجماعی ہوں ،ان میں بحدامکان یسرومہولت کوراہ دیجائے ، ای لئے فرائض جو جماعت سے اداکی جاکمیں ، ایک خاص حد کے ساتھ ان میں خفیف قر اُت کا حکم ہے، تروائ جماعت کے ساتھ اواکی جانے والى نماز ب،اس كا تقاضا بكراس من خفيف قرأت يراكتفا کیا جائے ، دوسری طرف بینزول قرآن مجید کا تذکار ہے،اس لے ختم قرآن مجید کو پورے ماہ میں بہتر سمجھا گیا ہے،اس لئے میہ مئلہ پیدا ہوا کہ تراویج میں کس قدر قرآن مجیدیر صاحائے؟ بعض حفرات کاخیال ہے کہ مغرب کی نماز کے بقدر، بعضوں کی رائے ہے کہ عشاء کی نماز میں جتنی قرأت کی جاتی ہے،ای قدر کی جائے، بعضوں کا خیال ہے کہ مررکعت میں ۲۰ آیات پڑھی جا کیں تاکہ پورے ماہ میں دو قرآن کمل ہوسکے بعض حضرات کہتے ہیں کہ ۳۰ رآیات بڑھی جا کیں تا کہ تین ختم کیا جاسکے،سب سے حج رائے وہ محسوس ہوتی ہے جوسن . نے امام ابوضیفہ سے فقل کیا ہے کہ ہر رکعت میں دس آیات پڑھی جائیں ، کیونکہ بورے ماہ میں کل چھسور کعات تر او ی اداکی جاتی ہاورآیات قرآنی چھ ہزارے کھندیادہ ہیں، تواس طرح به المولت بورے ماہ میں ایک ختم ہو سکے گا ،حضرت امام ابو صنیفہ كا اپنامعمول بھى يہى تھا ، كەرمضان المبارك ميں كل ٦١ رختم فرمایا کرتے تھے، ۳۰ رختم دن میں ۳۰ ررات میں اور ایک ختم پورے ماہ تر اور کے میں۔

لوگول کودشواری سے بچانے کے لئے فقہاء نے تراوی میں

بعض اور رعایتی رکیس ہیں ، چنانچہ امام ابو ابکر اسعاف ہے منقول ہے کہ فرض ہیں امام قرآن کا کچھ حصہ پڑھ لے اور اس ہے آگا حصہ تراوی میں پڑھے توالیا کرنا درست ہے۔ تراوی میں قعدہ میں صرف تشہد پراکتفا کر لے اور درود ابراہیمی اور بعد کی دعا نہ پڑھے تو اس کی بھی اجازت دیدی گئی ہے ، لیکن ابن مام نے اس کوئع کیا ہے اور کہا ہے کہم ہے کم درود پڑھا جائے ، کیونکہ وہ شوافع کے نزد کی فرض اور احناف کے یہاں سنت ہے اور کوگول کی سے کی وجہ سے منت کوتر کے نہیں کیا جا سکتا۔

قرآن مجیدتمام تر و یحول میں یکسانیت کے ساتھ پڑھا
جانا بہتر ہے، بعض مشائخ نے اس بات کوزیادہ بہتر سمجھا ہے کہ

27 رمضان کو قرآن مجید ختم کردیا جائے ،ای کے پیش نظر بعض
اہل علم نے اپنے مصحف ۱۹۵۰ ررکوع پر تقسیم کر لئے تھے ۔(۱)
ہمارے زمانہ میں مروج شبینہ (کیک شی وسہ شی) جس میں
حافظ کا حفظ قرآن مجید کا حظاہرہ ہوتا ہے، کراہت سے خالی

نہیں، کونکہ دین میں اس قتم کا تکلف مطلوب نہیں ہے۔

متقرق احکام

امام کو ہر دوتر و بحداور آخری تر و بحداور وتر کے درمیان ایک ترویجہ کے بقدر بیٹھنا چاہئے ،اس درمیان تبیج پڑھ سکتا ہے، تبلیل پڑھ سکتا ہے، حرم شریف میں ہوتو طواف بھی کرسکتا ہے، یا یوں بی خاموش رہے تو بھی مضا نقتہ نہیں ۔تر او ت کی کوئی دور کعت فاسد ہوگئی تو امام کواس میں پڑھا گیا قرآن دہرالینا چاہئے ، (۲) و لیے بعض فقہاء نے بداعتبار

<sup>(</sup>۱) ملخص از: قاضِي خان على الهنديه ٢٣٩/١، غنية المستملى: ٧٩-٣٨٨ ، فتاوى هنديّه ١

<sup>(</sup>۲)عالمگیری ۱۱۸۱۱

رتيب

ترتیب کے معنی ایک کے بعد دوسرا کام کرنے کے ہیں۔
امام ابو حنیفہ اور مالکیہ میں متاخرین کے علاوہ بعض دوسرے
فقہاء کی رائے ہے کہ وضو میں ترتیب سنت ہے، جب کہ امام
شافعی اور امام احمہ اور کچھ دوسرے فقہاء کے نزدیک فرض یعنی
ان کے یہاں قرآن میں ارکان دضوجس ترتیب سے ذکر کئے
گئے ہیں چہرہ دھونا، ہاتھ دھونا، سرکامسے اور پاؤں دھونا، ای
ترتیب سے ان کی اوا کیگی بھی ضروری ہے، ورندوضونہ ہوگا، امام
ابو حنیفہ کے یہاں میہ بہتر تو ہے، مگراس ترتیب کے خلاف بھی
کر لے تو ہو جائے گا۔

ان دو جماعتوں کے فہمی اختلاف کی وجدایک تو یہ ہے کہ آیت میں ان چاروں ارکان کے درمیان واؤ کالفظ استعال کیا گیااور واؤ عربی قاعدے کے مطابق تر تیب کو بتلا تا ہے اور بھی بلاتر تیب جمع کو، امام ابو حنیفہ ؓ نے دو سرامعنی مرادلیا اور امام شافعی نے پہلا، دو سرے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کامعمول ہمیشہ تر تیب سے وضو کرنے کا رہا، امام ابو حنیفہ ؓ کے بیباں کوئی چیز مرددی "کادرجہ ای وقت اختیار کر سکتی ہے، جب حضور اکرم بھی کے عمل کے ساتھ ساتھ آپ کا حکم بھی ہو، اگر صرف عمل ہوتو یہ سنت ہوگا، جبکہ شوافع کے نزدیک پیغیر بھی کا کسی کام پر مداومت اختیار کرنا اس کے ضرری ہونے کے لئے کافی ہے، (۱) مداومت اختیار کرنا اس کے ضرری ہونے کے لئے کافی ہے، (۱) مداومت اختیار کرنا اس کے ضرری ہونے کے لئے کافی ہے، (۱) مداومت اختیار کرنا اس کے ضرری ہونے کے لئے کافی ہے، (۱)

قراًت کے اس دور کعت کو بھی کافی قرار دیا ہے۔ تراوت کے امام کی صرف آواز پرنگاہ نہ ہونی جا ہے، قاضی خان کے بقول''خوش خوال'' کے مقابلہ'' درست خوال'' کو ترجیح دیجائے۔(۱)

بہتر ہے کہ ایک ہی ام ۲۰ ررکعتیں پڑھائے، اگر دویااس سے زیادہ پڑھا ئیں تو بھی افضل ہے کہ تر ویحہ کی بحیل کے بعد امام تبدیل ہو، نابالغ جو باشعور ہو چکا ہوبعض فقہاء نے اس کی امامت کی تر اوت کے میں اجازت دی ہے، لیکن اکثر فقہاء اس سے منع کرتے ہیں، تر اوت کے میں کوئی سورت یا آیت چھوٹ گئی، پھر آئندہ رکعت میں اس کا اعادہ کیا تو بہتر ہے کہ اس کے بعد پڑھے ہوئے قرآن کو بھی د ہراد ہے۔ (۱)

تربح

تر لع کے معنی آلتی پالتی مارکر بیٹھنے کے ہیں ، رسول اللہ بھٹے کے ہیں ، رسول اللہ بھٹے کے اس طرح بیٹھنا ثابت ہے، چنا نچہ آپ کا معمول تھا کہ فجر کے بعد ہے آ فقاب کے اچھی طرح نگلنے تک پالتی مارکر مجد نبوی میں تشریف رکھتے تھے، (۲) حضرت عمر منتیف کے بارے میں منقول ہے کہ دوہ اکثر پالتی ہی مارکر بیٹھتے تھے، اس لئے فقہاء نے نمازے باہراس طرح بیٹھنے کو درست اور غیر مکروہ قراردیا ہے۔ (۲)

نماز کے آداب اور مسنون طریقوں میں بیہ ہے کہ جب بیشتا ہوتو اس طرح بیشا جائے کہ بائیں پاؤں پر کو لھے ہوں اور دائیں پاؤں کو کھڑ ارکھا جائے ، بلاعذر پالتی مارکر بیشتا مکروہ ہے، ہاں اگر عذر ہوتو کوئی مضا کہ نہیں۔(د)

<sup>(</sup>r) عالمگیری : ۱۱۸۱–۱۱۵

<sup>(</sup>٣) مراقي الفلاح على هامش الطحطاوي :١٩٢

<sup>(</sup>٢) بداية المجتهد ابن رشد : ١٤، المسئلة الحادية عشر من الشروط

<sup>(</sup>١) قاضي خار على الهنديه ٢٣٥/١-٣٩

<sup>(</sup>۳)ابوداؤد ، عن جابر بن سمره مديث تمبر: ۳۸۵

<sup>(</sup>۵) خلاصة الفتاوي ا/۵۷، مكروهات صلواة

فرض ہے، مثلا اگر کو کی شخص رکوع سے پہلے سجدہ کر لے اور اس کے بعد رکوع کر ہے تو نماز نہیں ہوگی ۔ (۱)

امام ابوصنیفہ یے نزویک تر تیب شرط ہے،اس طرح تر تیب ہو دنوں ہی کے بہاں ضروری ، مگرفرق ہے ہے کدائمہ کلا شہ کے نزویک اگر تیب چھوٹ جائے تو نماز باطل ہو جائے گی ،امام ابوصنیفہ کے بہاں اگر ہے تر تیبی بھول ہے ہوگی اوراس نے اس کی تلافی کر ہے ہجدہ سہو کرلیا تو نماز ہوجا نیگی ،مثلا اگر کوئی شخص تحریمہ کے بعد سید ھے رکوع میں چلا جائے ، پھر بجدہ کر سے اور کوری اور بجدہ کو ایس کے بعد کھڑا ہوتو اب صورت ہے کہ پہلے رکوع اور بجدہ کو الاحترام ہو کہا نہ تو نماز ہوجائے گی ،کین اگر بجدہ سہونیس کا اختیام پر بجدہ سہوکر لے تو نماز ہوجائے گی ،کین اگر بحدہ سہونیس کیا ،یا ہے ہے تہیں عمرااور بالارادہ کی تو بہر حال نماز باطل ہوجائے گی ،ایس کودرست کرنے کی کوئی صورت نہیں ہے۔ (۱) گی ،اب اس کودرست کرنے کی کوئی صورت نہیں ہے۔ (۱) سور تو ل میں تر تیب

نماز میں سورتوں کو ترتیب ہے لیعنی قرآن میں جوسورت پہلے ہوا ہے پہلے ادر جو بعد میں ہواس کو بعد میں پڑھا جائے، جو شخص نماز میں سورتوں کی ترتیب کا لحاظ ندر کھے تو اس کی نماز تو ہوجائے گی، کیکن میمل خلاف مستحب ہوگا۔ (۲)

كلمات إذان مين ترتيب

اذان کے کلمات ای ترتیب ہے کیے جانے چاہئیں ، جس ترتیب سے حدیث میں ثبوت ہے ، البتہ شوافع اور حنابلہ

کے نزدیک ترتیب شرط ہے ، کہ اگر ترتیب کے خلاف کلمات اذان ادا کئے گئے تو اذان کا اعادہ ضروری ہوگا اور احناف اور مالکیہ کے نزدیک ترتیب سنت ہے ،اگر بلا ترتیب اذان دیدی تو مکروہ ہے ،اس کا اعادہ کرلیٹازیادہ بہتر ہے۔ (۴)

(افعال ج میں اعمال کی ترتیب کے لئے خودلفظ "ج" ملاحظہ ہو)

## يرُيُمان

اس مخص کو کہتے ہیں جوایک زبان کی کسی بات کا دوسرے زبان میں ترجمہ کرے۔

قضا اور عدلیہ میں جہاں بسا اوقات تر جمان کی ضرورت پڑتی ہے ضروری ہے کہ ایسے شخص کو بیدکا م تفویض کیا جائے جو گواہ بن سکتا ہو، یعنی مسلمان ہواور معتبر ثقیہ آ دمی ہو۔

امام ابو صنیفه ی خرد یک چونکه ترجمان کی حیثیت "خبر دمنده" کی جاورخبرایک ثقه آدمی کی بھی معتبر ہے،اس کئے ایک مخص کا ترجمان کا فریضہ انجام دینا کافی ہے،امام شافع اوراحمہ فیخص کا ترجمان کا فریشیت" گواہ" کی ہے؛
اس کئے ضروری ہے کہ دو ثقه ومعتبر آدمی مل کر ترجمانی کا فریضہ انجام دیں،فقہاء احناف نے بھی گوفتو کی امام صاحب کے قول پر دیا ہے، کیکن امام محمد کے قول کوزیادہ قرین احتیاط سمجھا ہے۔ (۵)

## 87

اذان میں'' شہادتین'' کو دو دفعہ پست آواز میں کہدکر پھر

<sup>(</sup>٢) هنديه ١٣٤١، واجبات الصلوة

<sup>(</sup>٣) الفقد الإسلامي وادلته: ١/٥٣٩ - ٥٣١

<sup>(</sup>١) الفقه على المذاهب الأربعه ٢٣٨/، ترتيب الأركان

<sup>(</sup>٣) الفقه الاسلامي وادلته (٣)

<sup>(</sup>٥) المبسوط ١١/٨٩

دود فعہ بلند آواز میں دہرانے کو''تر جیع'' کہتے ہیں ،احناف اور حنابلہ کے یہاں اذان بلاتر جیج بہتر ہے، شوافع اور مالکیہ کے نزد یک ترجیع کے ساتھ اذان بہتر ہے،اذان بلاتر جیع کی دلیلیں حفرت عبد الله بن زيد ﷺ (۵) حفرت بلال ﷺ (۱) اور حمنرت ابن عمر ﷺ (۷) ہے منقول حدیثیں ہیں ، اذان میں ترجیع کی دلیل حفزت !پومحذورہ کی روایت ہے۔(۸)

تاہم چونکہ ترجیع بھی خدیث سے ٹابت ہے! اس لئے احناف کے یہاں بھی''ترجیع'' مباح ہے، یہی بات صاحب ''البحرالرائق'' نے مکھی ہے،صاحب بنہرنے بھی'' ترجیع'' کو محض خلاف اولی لکھاہے،اس لئے احناف میں جن اہل علم نے ترجیع کومکروہ لکھا ہے ،اس سے مراد خلاف اولی ہونا ہے ،اور کتب فقہ میں اس طرح کی تعبیر نادر وعجیب نہیں ہے،صاحب در مختار نے تنہا '' یوم عام شوراء'' کے روزہ کو مکروہ لکھا ہے ، دوسرے اہل علم نے اس کی یہی تاویل کی ہے، یہاں کراہت ہے محض خلاف افضل ہونا مراد ہے، پس ترجیع چونکہ یقینی طور پر ثابت ہے ؛ اس لئے اس کو کروہ کہنا کسی طرح قرین انصاف نہیں ، مولانا محمد یوسف بنوری کے الفاظ میں : و بالجملة فالقول بكراهة الترجيع خلاف الصواب .(٥)

ترس کے معنی و حال کے ہیں ، جان کے تحفظ کے لئے

جہاد میں اس کا استعال درست بلکہ مطلوب ہے، رسول الله صلی الله عليه وآله وسلم نے مختلف غزوات میں اس کا استعمال کیا ہے اورآپ ﷺ کے وصال کے بعد آپ ﷺ کے متر وکات میں بعض ڈ ھالیں تھیں ،سیرت کی کتابوں میں اس کا تذکرہ موجود ہ،ال سے اندازہ ہوتا ہے کہ اسلام چاہتا ہے کہ انسان این تحفظ میں خودملنی اور چو کنا ہو ، د فاع کے لئے تیار اور تحفظ کے اسباب سے لیس ہو، وہ صنعتی اور دفاعی معاملات میں جمود اور غفلت كويسندنهين كرتابه

ترسل کے معنی کسی بات کو تفہر کھر کر کہنے کے ہیں ،اذان میں ترسل متحب ہے، یعنی کلمات اذان کا تقبیر تقبیر ادا کرنا اور ہر کلمہ کے بعد وقف کرنا،مثلاً اللہ اکبر،اللہ اکبر،اورمھمر جائے، پھر دوسری دفعہ کے اللہ اکبراللہ اکبراور کچھ تو قف کرے ، اس کے بعد ہر کلمہ میں وقف کرتا چلاجائے، ترسل کے مقابلہ میں عربی زبان من' حدر' كالفظآتا ب،جس كمعنى عجلت كساته اور ملا کر پڑھنے کے ہیں، اقامت میں صدرمتحب ہے۔(١)



میت جو کچھ مال منقولہ یا غیر منقولہ چھوڑ جائے وہ اس کا ترکہ ہے (٤) ترکہ کے سلسلہ میں بدأصول ہے کہ جونی آدی

(۵) معارف السنن ١٤٨/٢

<sup>(</sup>٢) شرح معاني الآثار ، باب الاقامة كيف هي ؟ عن سويد بن غفلة

<sup>(4)</sup> ترمذي ، باب ماجاء في الترجيع في الاذان

<sup>(</sup>٢) الفتاوي الهنديه ١٨٨١، فصل في كلمات الاذان

<sup>(2)</sup> بدالگ بحث بركم امن فع اور حقوق بهي مال بين ،اورورا ثت مين قابل انقال اور قابل تقييم بين؟ انشاءالله "حق" اور "مال" مين بير ستله زير بحث آئے گا۔

<sup>(1)</sup> ابوداؤد ،باب كيف الإذان

<sup>(</sup>٣)نسائى باب بد ألاذان

موت کے قریب ہوتا ہے، اس کا مال اس کی ملک سے نکل جاتا ہے اور اب بیور ثاء کا حق قراریا تا ہے۔

البته اب بھی اس مال میں مرنے والے کے چار حقوق باقی رہ جاتے ہیں، اول کسی افراط و تفریط کے بغیر گفن اور فن غیرہ کا لقم کرنا۔ دوسرے اس کے بقیہ مال میں سے قرضوں کی ادائیگ جس میں مہر بھی داخل ہے، تیسرے: قرض کی اوائیگ کے بعد جو مال فنج رہے اس کے ایک تہائی کوان وصیتوں کی تعمیل میں لگایا جائے جو مرنے والے نے وصیت کردی تھی اور چو تھے: حصہ داروں میں متر و کہ مال کی تقسیم۔ (۱)

تزکیہ سے مراد قاضی کا گواہان کی بابت تحقیق کرنا ہے کہ وہ عادل اور معتبر بین یانہیں؟ ۔۔۔۔۔۔امام ابو صنیفہ کے نزدیک قاضی کا گواہان کی ظاہر عدالت اور ثقابت پراعتبار کرلینا کافی ہے،اس کی علاصدہ تحقیق اور اس بار ہے میں تجسس ضروری نہیں؟ البتہ قصاص اور حدود (شریعت کی مقررہ سزاؤں) میں گواہوں کی عدالت کی تحقیق بھی ضروری ہے۔

امام ابو بوسف اورامام محمد کے نزدیک تمام معاملات میں تزکیہ و تحقیق ضروری ہے، (۱) یہی رائے امام مالک ، امام شافعی اور امام احمد کی ایک روایت اس کے خلاف بھی ہے۔ (۲)

تزکیددوطریقوں سے ہوگا: ایک تزکید'' سر'' دوسرا تزکید ''علانی''، تزکیدسر سے مرادیہ ہے کہ قاضی کی فخص کو خاموثی

سے گواہوں کے پڑوس اور جوار میں بھیجے اور وہ ان لوگوں سے ان کی ثقابت ودیانت کے بارے میں دریافت کر کے اپنی خفیہ ر بورٹ قاضی کو پیش کردے ،خفیۃ حقیق جن لوگوں سے کی جائے ان کومعتبر ہونا جائے ، بقہ گواہی کی اہلیت کے لئے دوسری جو شرطیں ہیں یا جو تعدا دمقرر ہےاس کا پایا جانا ضروری نہیں ،تز کیہ علانیہ یہ ہے کہ برس عام ان گواہوں کے ثقہ ہونے برشہادت طلب کی جائے اور پچھلوگ اس امر کی گواہی ویں کہوہ معتبر وثقتہ ہے،اس تزکیہ میں ضر دری ہوگا کہ رہشہادت دینے والے گواہی دینے کے اہل ہوں ،ان کی تعداد مرد ہوں تو دو ہواور عورتیں ہوں تو ایک مر داور دوعور تیں ہوں ، بعد کے حالات میں چونکہ تز كيه علانيه من فتنه كالنديشه تقا،اس لئے فقہاء نے '' تز كيدس' ير ا كتفا كرنے كا فتوىٰ ديا (٣)ابموجودہ زمانہ ميں جب كەنت و فجور کی کثرت ہے اور عادل گواہوں کی فراہمی آ سان نہیں نیز اس قتم کی شرطیں عائد کرنے میں لوگوں کے حقوق کے ضائع ہو نے کا اندیشہ ہے، اس لئے گواہ کی ظاہری حالت براکتفا کافی ہے''شہادت''اور''عدل'' کے تحت اس کی تفصیل مذکور ہوگی۔ حدیث کی اصطلاح میں

تزکیه مدیث کی جمی اصطلاح ہے۔

کسی حدیث کے قبول کئے جانے کے لئے شرعاً ضروری ہے کہ اس کا رادی سچا اور قابل اعتبار ہوادراس کے بازے میں اس بات کا اندیشہ نہ ہوکہ وہ غلط بیانی اور جھوٹ سے کام لے گا، نیز قوی حافظہ دھوکہ دیدے نیز قوی حافظہ دھوکہ دیدے

(۱)السراجي في الميراث: ٣٠٣

(٣) رحمة الامة :٢٠١٦

<sup>(</sup>r)بدائع ۲۸۸۲۲

<sup>(</sup>٣) خلاصة الفتاوى: ١٣/٣

MAY

اورغیرارادی طور پراس سے کذب بیانی ہوجائے۔

اس کسوئی پر ہر کھنے کے لئے ضروری ہے کہ دوسر ہے متند اورمسلّم اشخاص کی رائے پراعتا دکرتے ہوئے اس کےمعتبریا نا معتبر ہونے کا فیصلہ کیا جائے ، دیگر حضرات کی اس قتم کی رایوں کو "رزكيه 'يا"ج ح وتعديل" كہتے ہيں۔

بنظام اليامحوس موتات كداس ميس ايك طرح كي غيبت ہے، مگر چونکہ اس کا منشاءعیب جوئی ، تنقیص اور تو ہیں نہیں ہوتا ، بلكة حقوق الله اورحقوق الناس كالتحفظ پيش نظر موتاب،اس ك فقہاءنے اس کی اجازت دی ہے ۔۔۔ خطیب بغدادی نے مختلف واقعات ہے اس پراستدلال کیا ہے مثلاً یہ کہ فاطمہ بنت قیں ؓ نے حضورا کرم صلی الله علیہ وسلم سے حضرت ابوجہم ﷺ اور معاویہ عظامے نکاح کے بارے میں مشورہ لیا تو آپ عظانے اول الذكر كى تند مزاجى اور افى الذكر كے افلاس كا ذكر كرتے ہوئے حضرت اسامہ بن زید ﷺ سے نکاح کا مشورہ دیا وغیرہ ذالك\_(1)

(حديث مين تزكيد كاصول يرافظ تعديل 'اور'جرج' کے تحت روشنی ڈالی جائیگی )۔



الله تعالیٰ کی پاکی بیان کرنے کو کہتے ہیں۔

بعض خاص اوقات کے لئے تسبیحات کے مخصوص کلمات متعین کئے گئے ہیں، مثلاً رکوع کے ائے سبحان رہی العظیم، حدہ کے لئے سبحان ربی الاعلی اورصلوۃ التیم کے لئے سبحان الله والحمد لله ولا اله الا الله والله اكبر.

ركوع وتجده كي خكوره تسبيحات كم ازكم تين دفعه يرهي جائیں گی ،تو سنت ادا ہوگی (۲)،اگرتین سے زیادہ نوتک طاق عدویس بر هلیاجائ تو اور بھی بہتر ہے ( م)حضور اکرم عظامے ركوع وتجده كي تسبيحات بعض اورالفاظ ميں بھى منقول ہں مثلاً: سبحانك اللهم ربنا وبحمدك اللهم اغفرلي .(٣) اورركوع كى حالت مين:

سبحان ذى الجبروت والملكوت والكبرياء والعظمة . (د)

اس کے ان الفاظ کا بڑھ لینا بھی کافی ہے، 'صلوۃ التبعی،' میں مذکورہ تسبیح مختلف ارکان میں اس طرح بڑھی جائیں گی کہ ان کی تعداد تین سوہوجائے۔(۱)

( تفصيلات خودصلوة التبيح مين ذكر كي جائيں گي)



تحم کے معنی 'سیابی' کے ہیں،اس طرح تحیم کے معنی سیاہ کرنے کے ہوئے ، ( ء ) قاضی اگراز راہ تعزیر وسرزنش کسی کا چیرہ سیاہ کرد ہےتو اس کواس کاحق حاصل ہے۔(۸)

(١) كتاب الكفايه في علم الروايه: ٣٩

(٣) ابن همام فتح القدير: ١٥٩/١

<sup>(</sup>٢) ابوداؤد: ١٢٩/١، باب مقدار الركوع والسجود

<sup>(</sup>٣) بخاري: ١٠٩٠١، باب الدعاء في الركوع

<sup>(</sup>۵) نسائي عن عوف بن مالك ، باب نوع آخر من الذكر في الركوع: ١٦١٠١

<sup>(</sup>٢) ابو داؤد: ١٨٣١، باب صلوة التسبيح

<sup>(</sup>٨) ردالمحتار :١٠٥/٦ ، باب التعزير

<sup>(</sup>٤) لسان العرب: ١٩٨/١

### سلام كاطريقته

نماز میں سلام پھیرنے کا طریقہ یہ ہے کہ پہلے واکیں جانب رخ کرے اور کیے' السلام علیکم و دحمة اللہ'' پھر ہاکیں جانب اور دونوں جانب خوب اچھی طرح رخ کرے، اس لئے کہ دوایت میں ہے کہ آپ رفظ داکیں طرف اس طرح رخ کرتے کہ دایاں رضار دیکھا جاسکتا ، پھر ای طرح باکیں ست میں توجہ کرتے ۔ (۲)

امام کوسلام پھیرتے ہوئے دائیں جانب میں ادھرکے مردوں ،خوا تین اور فرشتوں کی اور بائیں جانب میں اس طرف کے شرکاء نماز اور فرشتوں کی نیت کرنی چاہئے ، اور مقتدی کو ان کے علاوہ جس ست میں امام ہواس طرف سلام پھیرتے ہوئے امام کی بھی ، تنہا نماز اواکر نے والاصرف فرشتوں کی نیت کرےگا اور ان کوسلام کا قصدر کھے گا۔ (م)

## سلام کے آ داب

اسلام میں سلام کو بردی اہمیت دی گئی ہے، قرآن مجید نے
اس کو پنجبرانہ ممل بتایا ہے کہ حضرت ابراہیم الطبیخ نے اپنے
مہمانوں کو سلام کیا، (۵) مسلمانوں کو ہدایت کی گئی کہ وہ گھر
میں داخل ہوں تو سلام کریں، (۲) اور سلام کیا جائے تو ان ہی
الفاظ میں یااس ہے بہتر الفاظ میں جو 'ب ویں (۵) رسول
النہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فر مایا کہ حضرت آدم علیہ السلام

# اللي

### تسلیم کے میں سلام کرنے کے ہیں۔ نماز میں سلام:

نماز میں سلام اختتام امام ابو صنیفہ کے یہاں واجب اور اکثر فقہا ہم جمول امام ابو یوسف اور امام محر کے یہاں فرض ہے، لیعنی احناف کے نزدیک اگر تشہد کے بعد کوئی مخص قصد اور بالارادہ کوئی ایسا کام کرجائے جونماز کے منافی ہوتو نماز ادا ہو جائے گی، صرف یہ ہوگا کہ اس کوایک واجب کا تارک اوراس صد کا گئے اس کھا جائے گا۔

امام ابوطنیفہ کے یہاں بالارادہ نکلنا فرض ہے، چاہے کی اور ذریعہ ہے ہو، مثلاً کوئی ناقض وضوح کت کر کے نماز کیوں نہ تو ڑے اس لئے کہ رسول الله صلی الله علیہ والدوسلم نے حضرت عبداللہ بن مسعود رضا کہ نماز کی تعلیم دیتے ہوئے تعدہ اخیرہ میں تشہد کا ذکر فریانے کے بعد فریایا: 'اب اگرتم المحنا چاہوتو المحصور کو اس طرح حضورا کرم واللہ نے خاص اور بیٹھنا چاہوتو بیٹھے رہو' اس طرح حضورا کرم واللہ نے خاص لفظ 'سلام' کے ذریعہ نماز کی تحمیل کا تحکم نہیں فریایا۔ (۱)

تاہم محققین علاء کا خیال ہے کہ نماز سے بالارادہ نکلنے '' کی فرضیت سے متعلق جورائے امام ابوطنیفہ گی طرف منسوب ہے ،
اس کی نسبت صحیح نہیں ہے ، بیا بوسعید بردی کی تخریخ ہے ، جس سے خود معروف خنی فقیدام کرخی نے اختلاف کیا ہے۔ (۲)

<sup>(</sup>١) الفقه على المدَّاهب الأربعه: ٢٣٥/١، الثالث عشر من فرائض الصلوة "السلام"

<sup>(</sup>٢)و يكيئ: معارف السنن ١٩٨١-٥٠

<sup>(</sup>٣) الهدايه مع فتح القدير ١٤٨/١

<sup>(</sup>٢) النور: الا

<sup>(</sup>٣) ترمذي: ١٧٢/، باب ماجاء في الانصراف بيمينه وعن يساره

<sup>(</sup>٥) الذاريات: ٢٥

<sup>(</sup>۷) النساء: ۲۷

کی تخلیق کے بعدسب سے پہلے ان کو جوتھ دیا گیاوہ یمی تھا کہ فرشتوں کوسلام کریں اور ان کا جواب سنیں ، یہی سلام و جواب بنوآ دم کے لئے ہوگا۔(۱)

ایک دفعه آپ کی ہے دریافت کیا گیا کہ اسلام کا سب ہے بہترعمل کیا ہے؟ آپ کی نے فرمایا: کہ کھانا کھلا وَاور ہر شاما اور ناشنا سا کوسلام کرو (۱) حضور کی نے حقوق العباد سے متعلق جن سات باتوں کا تھم فرمایاان میں سے ایک بی بھی ہے کہ سلام کو دواج دو (۱) اور آپ کی نے سلام کو باہم محبت اور میل جول بڑھنے کا باعث قرار دیا، (۲) حضرت عبداللہ بن عمر کی نے بازار جایا بارے منقول ہے ، کہ وہ بسا اوقات صرف اس لئے بازار جایا کرتے تھے کہ داہ چلنے والوں اور ملاقاتیوں کو سلام کریں۔ (۵)

سلام کے الفاظ سلام کے منقول الفاظ اس قدر ہیں" السلام علیکم

ورحمة الله وبركاته "، جواب من بهى" و"كاضاف كالته الله وبركاته "، جواب من بهى" و"كاضاف كالته الله وبركاته"، اتنائى منقول ب: "وعليكم السلام ورحمة الله وبركاته"، چنانچ دهرت عائشة في حضوراكرم الله كالي وساطت عدمرت جرئيل النظيمة كواس حد تك سلام كاجواب ديا بـ (١)

امام نووی نے لکھاہے کہ سلام میں چاہے ایک بی فخص مخاطب کیوں نہ ہو گر' کم''لینی جمع کا صیغہ استعال کرنا چاہئے اور جواب دینے والے کو' 'و' کا اضافہ کرنا چاہئے ، لینی ''وعلیکم''۔()

بہتر طریقہ ہے کہ سلام کرتے ہوئے" برکاتہ" تک پورا فقرہ ادا کیا جائے، چنا نچہ ایک فخص حضور اکرم ﷺ کی خدمت میں آئے اور کہا" السّلام علیکم" پھر بیٹے گئے، آپ ﷺ نے فرمایا: ان کے لئے دس نیکیاں ہیں ۔ دوسرے آنے والے نے اس کے ساتھ" ورحمۃ اللہ" کا اضافہ کیا، آپ ﷺ نے ان کو بیس نیکیوں کا اور" و برکاتہ" تک کہنے والوں کوتیں نیکیوں کا مستحق قرار دیا۔ (۸)

### سلام کے بعض آ داب

سلام الی آوازیل کرناچاہے کہ سونے والے جاگ نہ اشکس ،حضوراکرم ﷺ کا یکی معمول تھا۔(۹) بلا قات کے وقت سلام کرناچاہے گھراگر تھوڑافصل بھی ہو یہاں تک کہا یک دیوار اور کمرہ کافصل آجائے تو بھی دوبارہ سلام کرناچاہے ۔ (۱۰) سلام کے آداب میں یہ ہے کہ سوار بیادہ چلنے والے پر،

(١) باب السلام للمعرفة وغير المعرفة

<sup>(</sup>۲) بخاری : ۹۲۱/۲

<sup>(</sup>٣) ابوداؤد: ۲۰۲/۲، باب اختتام السلام

 <sup>(</sup>٣) حواله سابق ٢/٩٢١، باب اختتام السلام

<sup>(</sup>٥) مؤطا امام مالك عن طفيل بن ابي كعب، اب جامع السلام ، عديث تمر ١٢٩٣

<sup>(</sup>٢)بخاري، عن عائشةً : ٩٢٣/٢، باب من رد السلام، فقال عليك السلام (٤) رياض الصالحين، باب كيف السلام متفق عليه

<sup>(</sup>٨) ترمذي ٩٨/٢، باب ما ذكر في فضل السلام ، ابو داؤد: ٧/٢ - ١، باب كيف السلام

<sup>(</sup>٩) رياض الصالحين ، باب كيف السلام : ٣٠٩ ورواه مسلم في كتاب الشربة باب اكرام الضيف ، رقم الحديث : ١١٧٣/٢، ابوداؤد ٢٧٠٤-، باب في الرجل ، يفارق ثم يلقاه يسلم عليه

<sup>(</sup>١٠) بخاري عن ابي هريرةٌ ، باب يسلم الراكب على الماشي : ٩٢١/٢

''انعم الله بک عینا''(الله تم کوانی قمت سے نواز سے) اور انعم صباحاً (صح بخیر) اسلام کی آمد کے بعداس سے منع کردیا عمیا۔ (۸)

## تشميه (نام رکھنا)

لغوی معنی نام رکھنے، نام لینے اور بسم اللہ پڑھنے کے ہیں۔ نام رکھنا:

اسلام میں نام رکھنے کو بہت حاصل ہے، رسول اللہ وہ اللہ وہ اور نامناسب ناموں کو نہ فرایا ہے، اور نامناسب ناموں کو نہ صرف بید کہ نالبند کیا ہے، بلکداس میں تبدیلی بھی فرمائی ہے، ایسامحسوس ہوتا ہے کہ انسان کی ذات پراس کے نام کا بھی اثر پڑتا ہے، حافظ ابن حجر نے لکھا ہے کہ بی عجب اتفاق ہے کہ حضورا کرم وہ کے دو چچاؤں کا نام شرکا نہ تھا، ابوطالب کا عبدالعزی اوران دونوں کو ایمان کی توفیق منہ ہوتی ، اس کے بر خلاف حضرت حزہ ہے اورعباس کے بن خلاف حضرت حزہ ہے اورعباس کے بی مند ہوئے۔ (۹) نام شرکا نہ بیس تھا، ایمان سے بہر مند ہوئے۔ (۹) تب وہ کے فرمایا میرے نزدیک سب سے محبوب نام عبداللہ اورعبدالرحن ہے، (۱) اس لئے اکثر علماء کے نزدیک

پدل چلنے والا بیٹے ہوئے مخف کو اور تھوڑ نے لوگ زیادہ افراد
کے مجمع کوسلام کریں، (۱) اسی طرح گذرنے والے بیٹے والول
اور چھوٹے بروں کوسلام کرنے میں سبقت کریں تو دوسرے
کا مطلب بیہ بھی نہیں کہ وہ سلام میں پہل نہ کریں تو دوسرے
سلام کریں ہی نہیں، بلکہ برخض کو پہل کرنے کی کوشش کرنا
وہ مخص ہے جوسلام میں پہل کرے، (۳) بالخصوص بچوں کو
تو از راہ تربیت پہلے سلام کرنے کی تاکید کرنی چاہے، آپ کھیا
کاجب بھی بچوں سے گذر ہوتاان کوسلام فرماتے۔ (۳)

جماعت میں ہے کی ایک فخص کا سلام کرنا اور جواب دید بنا کافی ہے، ضروری نہیں کہ بھی الگ الگ سلام کریں اور جواب دیں (ہ) ضرور تا شارہ ہے سلام کرنا حضورا کرم وظائے ہے فابت ہے، اس طرح کہ ساتھ ساتھ سلام کے الفاظ بھی کیے جا کیں، (۲) مگر عیسا ئیوں، یہود یوں کی طرح اشارہ سلام کے استعمال کرنا درست نہیں؛ حضور وظائے نے اس ہے منع فر مایا ہے، (۱) اس میں ہندؤں کی طرح ہاتھ جوڑنا بھی داخل ہے۔ مجب (۱) اس میں ہندؤں کی طرح ہاتھ جوڑنا بھی داخل ہے۔ مجب بخیر، شب بخیر، گذمور نگ وغیرہ کے الفاظ مسنون طریقہ کے خلاف ہیں، ایام جا ہلیت میں لوگ کہا کرتے تھے، طریقہ کے خلاف ہیں، ایام جا ہلیت میں لوگ کہا کرتے تھے،

<sup>(</sup>٢) ابو داؤد: ٢٠٢/٢، باب في فضل من بدأ بالسلام

<sup>(</sup>١) حوالة سابق

<sup>(</sup>٣) بخارى: ٩٢٣/٢، باب التسليم على الصبيان

<sup>(</sup>۳) بخاری: ۹۲۳/۲، باب التسليم علی الصبيان (۳)

<sup>(</sup>٥) ابوادڙ دعن علي بن ابي طالب:٢٠٨/٢ ، باب ماجاء في ردالواحد عن الجماعة

<sup>(</sup>۲) ابو داؤ د : ۲/۵۰۵

<sup>(</sup>٧) ترمذي عن عمرو بن شعيب عن ابيه عن جده :٩٩/٢، باب ماجاء في كراهية اشارة اليد في السلام

<sup>(</sup>٨) مشكوة ، باب السلام (٩) مسلم : ٢٠٥١ - ٢٠٠٨ ، باب كراهية التسمية باسماء القبيحة

<sup>(</sup>١٠) مسلم عن ابن عمر ، بأب النهي عن التكني بابي القاسم وبيان مايستحب من الاسماء ٢٠١/٢

سب سے بہتر عبداللہ ، پھر عبدالرحن ، پھر محداوراس کے بعدوہ دوسرے نام ہیں جس میں اللہ کی عبدیت کا اظہار ہو، لیکن بعض علاء کے نزد یک سب سے بہتر محمد پھر عبداللہ وغیرہ ہیں ؛ اس کئے کہ اگر عبداللہ سب سے بہتر نام ہوتا تو ضرور تھا کہ اللہ تعالی آپ بھٹے نے کہ اگر عبداللہ سب سے بہتر نام ہوتا تو ضرور تھا کہ اللہ تعالی آپ بھٹے نے فود صحابہ کے نام میں تبدیلی فرماویتے ؛ جیسا کہ آپ بھٹے نے مفہوم یہ ہوگا کہ اگر کوئی فخص لفظ ' عبد' کوشر یک کر کے نام رکھنا چاہے تو پھراسے ' عبداللہ ' اور ' عبدالرحمٰن ' رکھنا چاہئے ، یہ اس منظر میں تھا کہ اس زمانہ میں لوگ سورج اور بتوں کی طرف نیس منظر میں تھا کہ اس زمانہ میں لوگ سورج اور بتوں کی طرف نیست کر کے عبد تھی ، عبدالات ، عبدالعزیٰ وغیرہ مشرکانہ نام رکھتے تھے ، یہی رائے اس عاجز کی بھی ہے ، واللہ اعلم ۔

رسول الله بین نے اپنے اسم گرای "محمی کے ساتھ آپ بینی کی کنیت" ابوالقاسم" رکھنے ہے منع فرمایا تھا (۱) اس لئے کہ منافقین اس کوآپ بینی ہے استہزاء اور تسنح کا ذریعہ بنالیتے تھے، کین آپ بینی کے وصال کے بعد اب بی تیم باتی نہیں رہا، چنانچ سیدنا حضرت علی کا شختہ نے اپنے صاحبزادے کا نام محمد اور کنیت "ابوالقاسم" رکھنے ۔ (۱) (دیکھنے ابوالقاسم)

آپﷺ نے بیار، رباح، کیجے، اللّٰح، نافع (م)، ہرّ ہ (۵) عاصیہ (۲) جدع، (۷) احرم، عاص، عزیز، عتلہ، شیطان، تھم،

غراب، حباب، شہاب (۸) اور ابوا کام ، حرب، مرہ (۹) اور حزاب، حباب، شہاب (۸) اور ابوا کام ، حرب، مرہ (۹) اور حزان (۱۰) وغیرہ نام رکھنے کی صراحناً ممانعت فرمائی ہے، اور اس طرح کے نام تبدیل کردئے ہیں، اس لئے ان ناموں سے احتراز کرنا ہی چاہئے ، اور اس شم کے دوسرے نام جس سے شرک کی بوآتی ہے، تعلیٰ و کبر کا اظہار ہوتا ہے، یا کسی قباحت کا، ان سے نام نہیں رکھنا چاہئے ، جشید،خورشید، ماہتاب، اختر، الجم وغیرہ نام بھی نامناسب ہیں، اس لئے کہ بیہ سب دراصل ایرانیوں، مجوسیوں، آتش پرستوں کے نام ہیں، جوستارہ، چاند، سورج وغیرہ کی پرستش کرتے تھے۔

علامہ شامی کہتے ہیں کہ جن ناموں کا کتاب اللہ اور حدیث میں ذکر نہیں ملتا اور نہ مسلمانوں میں ان کا استعال ہے ؛ ایسے ناموں کے سلسلے میں علاء کی رائیں مختلف ہیں ، بہتر ہے کہ ایسے نام ندر کھے جائیں۔ (۱۱)

راقم الحروف كبتا ہے كہ يداس لئے بھى ضرورى ہے كہ ناموں كى حيثيت دراصل شعائر اورفكر وعقيدہ كے مظاہر كى ہے، اس لئے ضرورى ہے كہ اس لئے ضرورى ہے كہ مسلمان ناموں كے ذريعه اپناتشخص برقر ارركھيں، افسوں كہ مغرب ہے ہے معنی اورفیشن نما ناموں كا ایک سیلا ب ساتر ہا ہے اور ہم لوگ بیں كہ بسروچشم اسے قبول كرتے جارہے ہیں! والى الله المستنكى .

<sup>(</sup>٢) بخارى ، باب النهى عن التكنى بابى القاسم: ٢٠١/٢

<sup>(</sup>٣) مسلم عن جابر بن سموه ، باب النهى عن التكني بابي القاسم : ٢٠٧/٢

<sup>(</sup>٢) مسلم عن ابن عمر ، حوالة سابق

<sup>(</sup>٨) ابو داؤد عن بشير بن ميمون ،حواله سابق

<sup>(</sup>۱۰) بخاری عن سعید بن مسیب : ۹۱۳/۲، باب اسم

<sup>(</sup>۱)ردالمحتار : ۵/۲۲۸

<sup>(</sup>٣) اللو المختار على هامش رد المحتار: ٢٧٤/٥

<sup>(</sup>۵) مسلم عن زينب بنت ابي سلمه ، حواله سابق

<sup>(4)</sup> ابوداؤد: ۲۷۷/۲، باب في تفسير الاسم القبيح

<sup>(</sup>٩) ابو داؤد ، نسائي عن شريح ، حوالة سابق

<sup>(</sup>۱۱) شامی : ۵/۸۲۵

(اساءالی سے بندوں کے احکام لفظ'' اللہ'' کے تحت ندکورہو چکے ہیں )۔ بسم اللّٰد کی فقہی حیثیت

''بسم الله الوحمن الوحیم''جس کا ذکر سورة النمل میں حضرت سلیمان النظافی کے ملکہ سبا کے نام خط میں ہے بالا تفاق قرآن مجید کا جزو ہے اس کا انکار کفر ہے، رہ گیا اس کے علاوہ تو اہام شافع کے یہاں ایک قول کے مطابق ہر سورہ کا اور ایک تول کے مطابق ہر سورہ کا اور ایک تول کے مطابق مرسورہ کا اور ایک تول کے مطابق صرف سورہ فاتحہ'' بہم الله'' کا جزو ہے، یہی رائے بعض دیگر فقہاء کی بھی ہے، امام ابوضیفہ اورایک جماعت کا خیال ہے کہ'' بیسورہ نمل'' کے علاوہ بھی قرآن کا جزو ہے جسے بطور خاص سورتوں کے درمیان فصل قائم کرنے کے لئے نازل کیا گیا ہے، البتہ وہ الفاتحہ یا کسی سورہ کا جزونہیں ہے، امام اجمہ کی ایک رائے امام ابوضیفہ کے اور دوسری امام شافع کی حق میں منقول ہیں، امام مالک کے یہاں'' انہمل'' کے علاوہ یہ نقرآن کا جزو ہے نہی خاص سورت کا۔ (۱)

اس اختلاف سے دوسرا اختلاف یہ پیدا ہوتا ہے کہ امام مالک کے یہاں نماز میں ''بہم اللہ'' پڑھا ہی بیں جائے گا، نہ فاتحہ کے ساتھ اور نہ کسی اور سورت کے ساتھ، نیزور سے اور نہ آہتہ، ہاں نفل کی حد تک اجازت ہے، جب کہ امام شافعتی کے یہاں جہری نمازوں میں بلند آواز سے اور سری نمازوں میں آہتہ''بہم اللہ'' کہا جائے گا، اور امام ابو حنیفہ کے یہاں ہر

رکعت میں سورہ فاتحہ سے پہلے آہت پڑھاجائے گا، چاہے جہری
ہو یاسری، عبداللہ بن مغفل کے اور حضرت انس کے کی روایت
احناف کے حق میں اور عبداللہ بن عباس کے محضرت اُم سلمہ اُ اور حضرت ابو ہریرہ کے سے تعیم بن عبداللہ کے کی روایت شوافع کے حق میں ہے، (۲) حقیقت یہ ہے کہ شریعت کا منشاء اس باب میں توسع اور فراخی کا محسوس ہوتا ہے۔

بسم الله سے کاموں کی ابتداء

ہرنیک کام کی ابتداء اللہ تعالیٰ کے نام سے متحب ہے،
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: کل امو ذی بال لم
یبدا باسم اللہ فہو اقطع (۲) جواہم کام اللہ کے نام سے
شروع نہ کیا جائے وہ ناقص ہے، بعض احادیث میں 'اہم'' کے
بجائے'' ذکر'' اور'' حمر'' کا لفاظ آیا ہے جس سے واضح ہوتا ہے
کہی طرح بھی اللہ کاذکر ہوجانا کافی ہے۔

حافظ بدرالدین عینی نے "اقواء باسم ربک" سے استدال کیا ہے کہ پڑھنے کا آغاز اللہ کے نام سے واجب ہے (۳) بیٹر طیکہ کوئی اچھی اور دینی بات پڑھی جائے، نیز رسول اللہ وہ کے خطوط شاہانِ مملکت کے نام" بیم اللہ" ہے تی مروع کئے گئے ہیں، جن سے اس بات پر روشی پڑتی ہے کہ تحریر کا آغاز بھی اللہ کے نام سے ہیں ہونا چا ہے ۔استنجاء ہمبستری ، گناہ کے کام وغیرہ مواقع پر" بیم اللہ" نہیں کہنا چا ہے ،جس کا لفظ" اللہ" کے تحت ذکر ہو چکا ہے۔

<sup>(</sup>۱) شامی: ۱۳۲۹۱ (۲۳) بدایةالمجتهد ۱۳۲۸۱

<sup>(</sup>٣) اس مديث پركام كے لئے الماحظہ و: معارف السنن ، فيض القدير ١٣/٥ ، وقع الحديث ١٢٨٣ (٣) مرة القارل العيني: ١٣/١ (٣) مرة القارل العيني: ١٣/١

### ٨٧ ڪافي ٿبين

آج کل عمو آلوگ بیم اللہ کے بجائے '' ۲۸۲' کلھنے پر اکتفا کرتے ہیں، سیجے نہیں ہے، نمبرات واعداد جولوگوں نے بہ طورخود متعین کرلئے ہیں اور جو نمبر کسی دوسرے جملہ کا بھی ہوسکتا ہے، اس لئے بیم اللہ ہی لکھنا چا ہے ادراس کے نیج '' محمد'' کا نمبر ۴۳' لکھنا تو بدعت اور کھنا چا ہے ادراس کے نیج '' محمد'' کا نمبر ۴۳' کلھنا تو بدعت اور محمد کروہ بھی ہے، اس لئے کہ بیتو گویا آغاز کار میں اللہ کے ساتھ غیراللہ کو شریک کرلینا ہے، بیای طرح بدعت اور نامنا سب ہوگا، جیسا کہ فقہاء نے قربانی کے موقع پر'' بیم اللہ'' کے ساتھ حضور پر جیسا کہ فقہاء نے قربانی کے موقع پر'' بیم اللہ'' کے ساتھ حضور پر جیسا کہ فقہاء نے قربانی کے موقع پر'' بیم اللہ'' کے ساتھ حضور پر جینے کو مع فرمایا ہے۔ (۱)

# تسميع

آپ ﷺ نے ان دونوں کلموں کوامام اور مقندی کے مامین تقسیم فرما دیا ہے، اس تقسیم کا تقاضا ہے کہاماتسمیع اور تخمید دونوں نہ کے، ان حضرات نے حضرت علی ﷺ کی فدکورہ روایت کواس نماز کے متعلق قرار دیا ہے جو تنہا اواکی جائے۔



"نام" كمعنى اون كى كوبان كى جي اور" تسنيم" عربى زبان يس كى چيز كوكوبان كى طرح بناديخ كوكت جير - قريس تسنيم قريس تسنيم

بہتر طریقہ ہے کہ قبر زین سے ایک بالشت او فجی رکھی جائے اوراس کو'' کو ہان نما''اس طرح رکھا جائے کہ نج کا حصہ قدرے اُونچا اور آگے پیچھے کے جصے پست ہوں۔ (خود'' قبر'' کے تحت احکام کی تفصیل آئیگی، انشاء اللہ)



الكليان ايك دوسرے ميں داخل كرنے كو كہتے ہيں، نمازك حالت ميں الكليان اس طرح كرنا كروہ ہے، (٣) بلكه نماز كے لئے وضو كرنے كے بعد ہى سے اس طرح كى ممانعت ہے، چاہ ابھى نماز شروع بھى نہ كى ہو۔

غيرنماز مين تشبيك

(٢) هدايه: ١/٨٩، باب صفة الصلواة

آپ ﷺ نے فرمایا: جبتم میں سے کوئی وضوکرے اور اچھی طرح وضوکرے، نیز نماز کے ارادہ سے مجد کو جائے تو

<sup>(</sup>١) الميزان الكبرى ٢، باب الاضعيه

<sup>(</sup>٣) دونول صديثين ترمذي ،باب "مايقول الرجل اذا رفع راسه ،من المركوع "اور باب" فيه آخر " يس مَركورين

<sup>(</sup>۳) کبیری :۳۳۸

الگلیوں میں تشبیک نہ کرے، کیونکہوہ (گویا) نماز ہی کی حالت میں ہے، فانه فی الصلوفة. (۱)

## تشهد

تشہد کے اصل معنی گوائی دینے کے ہیں، فقہ کی اصطلاح میں نماز کے درمیان قعدہ میں پڑھنے والے مخصوص کلمات کو کہتے ہیں۔

### تشهد کے کلمات

رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم سے حضرت عبدالله بن مسعود رحمیدالله بن عباس رحمید نظام نظام کے تصور نظام نظام کے میں میں کوئی تضاد اور تعارض نہیں سے میک مکن ہے کہ ہردوطریقہ سے آپ رحمی کا کی تعامو۔

این مسعود ریز کیا کے الفاظ میہ ہیں:

التحيات لله والصلوت والطيبات السلام عليك ايهاالنبى ورحمة الله وبركاته ، السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين ، اشهد ان لا اله الا الله واشهد ان محمداً عبده ورسوله .

اور عبدالله بن عباس في كالفاظ ميرين

التحيات المباركات الصلوات الطيبات الله السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين اشهد ان

لا اله الا إلله واشهد ان محمدا رسول الله . (٢) حفرت عمر من كالفاظ يدين:

التحيات لله الذاكيات لله الطيبات الصلوات لله السلام عليك ايها النبى ورحمة الله وبركاته، السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين اشهد ان لا اله الا الله وحده لاشريك له واشهد ان محمدا عبده ورسوله. (٣)

ان تینوں ہی طریقوں سے تشہد پڑھنا درست اور کافی ہے،
البتہ ایک جماعت نے ابن مسعود ﷺ کے مروی الفاظ کوزیادہ بہتر
قرار دیا ہے اور ان ہی میں احناف ہیں، اور ایک جماعت نے ابن
عباس ﷺ کے کلمات کو اور ان ہی میں شوافع ہیں، اور ایک جماعت
نے حضرت عمر ﷺ کے تشہد کو اور ان ہی میں امام مالک ہیں۔ (م)

ووسرے احکام

تشہد آہت پڑھنا چاہئے ،(۵)تشہد کی حالت میں بایاں ہاتھ با کمیں ران پر اور دایاں ہاتھ دا کمیں ران پر رکھنا چاہئے (۱) ام ابو حنیفہ کے نزد کیا کیا تول کے مطابق قعدہ میں شہد پڑھنا واجب نہیں ہے، لیکن صحیح یہ ہے کہ قعدہ اولی اور قعدہ اخیرہ دونوں میں تشہد پڑھنا واجب ہے، (۷) امام شافعی اور امام احمد کے یہاں واجب ہے (۸) بیٹھنے کا طریقہ کیا ہواس میں بھی فقہاء کی را کمیں مختلف ہیں ، امام ابو حنیفہ کے یہاں " افتر اش" ، بہتر ہے ، امام

(r) ابوداؤد ا/۱۳۹، باب التشهد

(٣) بداية المجتهد: ١٣/١

(٣) مسلم: ٣/١٤، ١٤ باب التشهد في الصلواة

(٥) ابوداؤد: ١/٥٥، باب ماجاء انه يخفى التشهد

(۲) مشلم عن ابن عمر و عبد الله بن زبير صحيح مسلم ، باب صفة الجلوس في الصلواة ، رقم الحديث : ۵۸۰عن ابن عمر رقم الحديث :
 ۵۸۹ ، عبد الله بن زبير

(٨) بداية المهجنهد: ١٩٦١، عبدالوباب شعراني نه امام ثافق كواحناف كابم خيال قرار ديا ہے،المعيز ان المكبرى: ارا١٨ا

<sup>(</sup>I) من ترمذي: ا/٨٨ ، باب ماء في كراهية التشبيك بين الاصابع في الصلواة

مالک کے یہاں 'تورک' اورامام شافع ؓ کے یہاں ' تعدہ اولیٰ' میں ' افتر اش' اور تعدہ ٹانیہ میں تورک، افتر اش سے مراد ہے کہ دایاں پاؤں کھڑار کھا جائے ، ' 'تورک' 'یہ ہے کہ سرین زمین پر رکھی جائے اور اس طرح بیٹھ جائے کہ دایاں پاؤں با کمیں پاؤں کے نیچے ہے با کمیں سے کو نگلے۔

امام ابو حنیفہ کے حق میں وائل بن جمری روایت ہے، امام مالک کے حق میں عبداللہ بن عمر رہ اللہ کے حق میں مالک کے حق میں اللہ کے تینوں ہی صور تیں بلا ابوحید ساعدی کی روایت ہے، (۱) اس لئے تینوں ہی صور تیں بلا کراہت درست ہیں ،صرف استحباب اور افضلیت کا اختلاف ہے، ان حدیثوں کو بہتر ہے کہ تو سع پر محمول کیا جائے، لیکن اگر ترجیح کی راہ اختیار کی جائے تو اس نے ماریکا خیال ہے کہ شوافع کے مسلک میں دونوں پر عمل ہوجا تا ہے۔

ر تقع

علم فرائض کی ایک اہم اصطلاح ہے، تمام یا پچھ در ٹاء پر کسرآنے کی وجہ سے مسئلہ کے مخرج میں ایساعد د نکالنا جس سے تمام ور ٹاء کا حق کسر کے بغیر نکل آئیں ۔۔ کو تھیج کہتے ہیں۔

تقديق

تقدیق کے معنی 'سچا مانے''کے ہیں، جس کا تعلق قلب سے ہے، امام ابوحنیفہ کے نزدیک ایمان کی حقیقت ' تقدیق'' میں ہے ، اور تقدیق ہے ، علامہ کشمیری کے الفاظ میں ایمان '' مانے''کا نام ہے ، اعمال گو ضروری ہیں، بلکہ مظاہراوراس خروری ہیں، بلکہ مظاہراوراس

ے نمایاں ہونے والے اثرات ہیں ، محدثین کی طرف منسوب ہے کہ وہ اعمال کو ایمان کا جزو مانے تھے، گرید کوئی حقیقی اختلاف منہیں ہے، اس لئے کہ وہ بھی نجات وایمان کا مدار تصدیق ہیں ، کو قرار دیتے ہیں ، البتہ اعمال کو اس کے تکمیلی اجزاء بجھتے ہیں ، جس سے ایمان میں کمال بیدا ہوتا ہے ، اس طرح ہر دو کے نزدیک ایمان و کفر کی اساس تصدیق قرار پاتی ہے اور دونوں کے یہاں اعمال صالح ضروری اور اہم سمجھے جاتے ہیں۔

ہاں معتزلہ اور خوارج نامی فرقے جن کے یہاں اعمال ایمان کے حقیقی اجزاء ہیں ، کا مسلک اہل سنت والجماعت سے مختلف ہے اور اس لئے ان کے یہاں اعمال صالحہ کا چھوڑ نایا تو کفر کا باعث ہوگا ہی کے آدمی دائر وَ ایمان سے نکل حائے گا۔

یملم کلام کی ایک بحث ہے، جس کا ذکر ''ایمان' کے تحت آچکا ہے۔

## تصفي

بائیں ہاتھ کی پشت پردائیں ہاتھ کی تھیلی مارنے کو ''قصفین' کہتے ہیں ۔۔۔ نماز میں اگر کوئی سہو پیش آجائے ،مثلا امام قعدہ اولی میں بیٹھنے کے بجائے کھڑا ہونے گئے یا ایسا ہو کہ نمازی کے سامنے کوئی محض گذرنے لگے تو اس وقت نمازی کے لئے مخبائش سامنے کوئی محض گذرنے لگے تو اس وقت نمازی کے لئے مخبائش ہے کہ وہ اس غلطی کا یا نمازی حالت میں ہونے کا اختباہ دیدے، اس اختباہ کا اظہار مرد تو ''تہیج'' کے ذریعہ کریں گے اور خوا تمن تصفیق کے ذریعہ (۲)

<sup>(</sup>١) حواله سابق: ١٣٥

اس ذیل میں فقہاء نے یہ بحث کی ہے کہ عورتوں کی آواز بھی پردہ ہے، یانہیں،انشاءاللہ 'عورت' (قابل ستر ) کے تحت یہ بحث ذکر کی جائے گی۔

## تصوري

تصورت محمہ سازی کے ہیں، صورت گری کے ایک صورت گری کی ایک صورت محمہ سازی کے ہیں، صورت محقوش تصویر کی ایک کے الفاظ سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ دوسری صورت منقوش تصویر کی ہوتی ہے ، جیسے کپڑوں ، دیواروں اور کاغذ پڑقش ، اس کی ترقی یافتہ صورت موجودہ عکس تصویر (فوٹو گرافی) ہے ۔۔۔۔ قرآن مجید کے انداز ہے معلوم ہوتا ہے کہ پہلی اُمتوں میں تصویر کی بیدونوں ہی صورتیں جائز تھیں ، چنا نچہ نی وقت سیدنا حضرت سلیمان علیہ الصلاق والسلام کے تھم سے جنات ان کے لئے جسے بنایا کرتے الصلاق والسلام کے تھم سے جنات ان کے لئے جسے بنایا کرتے تھے: یعملون له مایشاء من محادیب و تماثیل و جفان کا لحجو اب . (ب:۱۱)

لیکن چونکہ یہ مجمہ سازی اور تصویر سازی مختلف اقوام ہیں بندر تک شرک کا باعث بنتی رہی ہیں، پنیبر اسلام وہ جن کی بعث شریعت کی مکیل عقیدہ کو حید کے قیامت تک کے لئے غلبہ واظہار اور دین حقیق کو ہر طرح کی تحریف وتقیف سے محفوظ رکھتے کے لئے وجود پذیر ہوئی تھی ، نے ضروری جانا کہ اس چور دروازہ کو بند کردیا جائے ، تا کہ اس اُمت میں فتند در نہ آ سکے۔ مقویر کے سلیلے میں سب سے پہلے ہم کو احادیث میں بظاہرا ختلاف و تعارض محسوس ہوتا ہے۔

### بے جان تصویریں

بعض روایات ہے، معلوم ہوتا ہے کہ مطلقا تصویر حرام ہے، جاندار کی ہو یا ہے جان اشیاء کی ۔ حضرت ابو زرعہ ہے مروی ہے کہ وہ حضرت ابو ہریرہ کے ساتھ مدینہ کے ایک گھر گئے ہو گھر کے بالائی حصہ میں ایک تصویر پرنظر پڑی ، حضرت ابو ہریرہ کے الائی حصہ میں ایک تصویر پرنظر ہے مناہ ہو ہو ہو گئے ہو گھر کے بالائی حصہ میں ایک تصویر پرنظر ہے مناہ کون ہوگا، جو ضدا کی ہے مناہ کون ہوگا، جو ضدا کی میں بتا ہے کہ اس خص سے بڑھر کا لم کون ہوگا، جو ضدا کی میں بتا ہے کہ ان کے ایس اس خوال ہوتا ہے کہ خدا کی کسی بھی مخلوق ، جاندار ہو یا ہے محسوں ہوتا ہے کہ خدا کی کسی بھی مخلوق ، جاندار ہو یا ہے جان ۔۔۔ کی تصویر بنانا جائز نہیں ، چنانچہ ابن عباس خان ہو ایس ناز شاگرد کی طرف منہوب ہے کہ وہ کھل دار درخت کی تصویر بنانا جائز نہیں ، چنانچہ ابن عباس خان درخت کی تصویر بنانا جائز نہیں ، چنانچہ ابن عباس خان درخت کی تصویر بنانا جائز نہیں ، خانے تھے۔ (۱)

### جا ندار کی تضویر

<sup>(</sup>r) بحر ۳/۳۱، رد المحتار: ۳۳۲/۱۰

 <sup>(</sup>۱) بخارى عن ابى هريرةً ، باب عذاب المصورين يوم القيامة

<sup>(</sup>۳) بخارى: ۱/۲۹۲، باب بيع التصاوير التي ليس فيها روح

روح کی تصویر بنانا اور اس کوذر بعد معاش بنانا بھی کھے پندیدہ امر نہیں، چنا نچہ آگے ابن عباس ﷺ کہتے ہیں کہ: ''اگرتم اس سے باز آنے کو تیار نہ ہوتو زیادہ سے زیادہ درخت اور بےروح چیزوں کی تصویر پراکتفا کرو: ان ابیت الا ان تصنع فعلیک بھذا الشجر و کل شنی لیس فیہ روح ."

اس طرح کی متعددروایات بین جومطلقا غیر ذی روح کی تصویر کونا جائز قرار دیتی بین، چنا نچه فقها ای ایک بردی جماعت نے جاندار کی تصویر کومطلقا اور بہر صورت حرام قرار دیا ہے، اس سلسلے بین امام نووی کی وضاحت خصوصیت سے قابل ذکر ہے، فرماتے بین:

وقال اصحابنا وغيرهم من العلماء تصوير صورة الحيوان شديد التحريم وهو من الكبائر .....سواء صنعه بما يمتهن اويغيره فصنعته حرام بكل حال لان فيه مضاهاة لخلق الله تعالىٰ سواء ماكان في ثوب اوبساط او درهم او دينار او فلس او اناء اوحائط او غيرها ..... ولا فرق في هذاكله بين ما له ظل ومالا ظل له وبمعناه قال جماهير العلماء من الصحابة والتابعين ومن بعدهم . (۱)

ہمارے اصحاب اور دوسرے کی رائے ہے کہ حیوانات کی تصویر بنانا شدید حد تک حرام ہے، اور یہ کہائر میں سے ، وریدا جاتا ہو ہے، چا ہے اس کوالی چیز میں بنایا ہوجس کوروندا جاتا ہو

یاندروندا جاتا ہو، بہر حال اس کی صنعت حرام ہے اس
لئے کہ اس میں اللہ کی تخلیق کے ساتھ مشابہت ہے،
چاہے یہ تصویر کپڑے پر ہو، درہم ودینار میں ہو، چیے میں
ہو، برتن یا دیوار میں ہویا کی دوسری چیز میں، اس میں بھی
کوئی فرق نہیں کہ تصویریں سایہ دار ہوں یا ہے سایہ ہوں،
اکٹر صحابہ وتا بعین اور دوسرے علاء ای طرف مائل ہیں۔
تصویریں بطریق احترام

بعض روایات ہے معلوم ہوتا ہے کہ جاندار کی تصویریں بھی اس وقت حرام ہیں جبکہ لٹکی ہوئی ہوں بلند مقام پر ہوں اور اس طرح رکھی گئی ہوں کہ تصویر کی تعظیم کا احساس ہوتا ہو، چنانچہ ام المونین حضرت عائشہ ہے مروی ہے کہ:

کان لها ثوب فیه تصاویر فجعلته الی سهوة و کان النبی یصلی البه فقال یا عائشة اخریه عنی قالت فاخوته ، فجعلته وساند . (۲) ان کهریس کرا تها جس پس تصویری تمین ، انہوں نے اے طاق میں رکھ دیا ، حضور رکھا اس کی طرف نماز پڑھنے گئے ، پھرارشاد فرمایا: اے عائش! اس کو جھے دورکردے، پس میں نے اس کوا تارکر کیے بنادیا۔

ایک اورروایت میں ہے کہ حفرت جرئیل الطبیخ نے ایک معقور پردے کے جمر ہ اقدس میں موجودگی کی وجہ ہے آنے ہے انکار کردیا اور فر مایا: کہ یا تو آپ اللہ ان تقطع رؤسھا او تجعل دیں، یا اس کوفرش بنادیں: فاما ان تقطع رؤسھا او تجعل بساطایو طا. (۲) چنا نچہ کتب مدیث کے تنج ہے معلوم ہوتا ہے بساطایو طا. (۲) چنا نچہ کتب مدیث کے تنج ہے معلوم ہوتا ہے

<sup>(</sup>۲) صحيح مسلم مع النووى: ۲۰۱/۲

<sup>(</sup>۱)شرح مسلم : ۱۹۹/۲

<sup>(</sup>٣) نسائى عن ابى هريرة : ٢٠٠٠/٢ ، باب التصاوير

کہ بعض صحابہ اور اجلہ کا بعین نے مصور سیکئے استعال کئے ہیں۔ فقہاء اور سلف صالحبن کی ایک بڑی جماعت اس کی قائل رہی ہے،شارح بخاری علامہ عینی رقم طراز ہیں:

وخالف الأخرون هؤلاء المذكورين وهم النجعى والثورى وابوحنيفة ومالك والشافعى واحمد في رواية وقالوا اذاكانت الصور على البسط والفرش التي توطأ بها الاقدام فلا باس بهاواما اذا كانت على الثياب والستائرو نحوهما فانها تحرم \_\_\_\_وقال ابوعمر ذكر ابن القاسم قال كان مالك يكره التماثيل في الاسرة و القباب واماالبسط والرسائد والثياب فلاباس به وكره ان يصلى الى قبة فيها تماثيل وقال الثورى لاباس بالصور في الوسائد لانها توطأيجلس عليها وكان ابوحنيفة واصحابه يكرهون توطأيجلس عليها وكان ابوحنيفة واصحابه يكرهون ذالك في ما يبسط ولم يختلفوا ان التصاوير في الستور المعلقة مكروهة . (۱)

دوسرے لوگول نے ان فدکورہ حضرات سے اختلاف کیا ہے، اوروہ ختی ، ٹوری ، ابوطنیف ، مالک ، شافی اورایک روایت کے مطابق احمد ہیں۔ ان حضرات نے کہا کہ تصویریں بستر ول اورفرش پر بول جو پا کال سے روند ہے جاتے ہول تو کوئی حرج نہیں ، کیڑے ، پردے وغیرہ پر بول تو حرام ہیں ، ابوعمر و بن قاسم کے حوالہ سے امام ہول تو حرام ہیں ، ابوعمر و بن قاسم کے حوالہ سے امام

ما لک یہ ناقل ہیں کہ آپ تخت اور گندوں پر تصویریں کروہ جھتے تھے، فروش و تکیوں اور کپڑوں پرنہیں ۔ ایسے قبہ کی طرف نماز کروہ ہے ، جن میں تصویریں اور جسے ہوں، سفیان توری کہتے ہیں کہ ان تصویروں میں مضا لقتہ نہیں ، جو تکیے پر ہوں ، امام ابوطنیقہ اور ان کے اصحاب کمروں میں جسموں کی تصویر کونا جائز قرار دیتے ہیں، ان تصویروں کونہیں جو بچھی ہوئی صورت میں ہوں، اس میں تصویری کوئی اختلاف نہیں کہ لکے ہوئے پردوں پر تصویریں کمروہ ہیں۔

ابن عابدین شامی ؓ ، متاخرین میں جن کا پابۂ علمی محتاج اظہار نہیں ،صاحب ہدایہ سے نقل کرتے ہیں :

ولوكانت الصورة على وسادة ملقاة او على بساط مفروش لا يكره لانها تداس وتوطأ .

پڑے ہوئے تکئے یا بچھے ہوئے بستر پرتصوبر ہوتو کروہ نہیں کہاہے رونداجاتا ہے۔

پرآگے وضاحت کرتے ہیں کہ دراصل دوصورتوں میں تصویر کی کراہت ہے ، ایک اس وقت جب اس کی تعظیم کی صورت اختیار کی جائے ، دوسرے اس وقت جب غیر مسلموں سے تھبہ پیدا ہوجائے ، چیسے نماز کے وقت سامنے کھڑی کر کے تصویر کھنایا ایسی تصویر میں جن کی غیر مسلم پرستش کرتے ہیں۔ اللہ ی یظھر من کلامھم ان العلة اما التعظیم أو التشبه ..... فعدم دخول الملائكة انما هو حیث کانت الصورة لعظمة . (۲)

(۱) عمدة القارى: ۲۰/۱۲

جود صرات فرش وغیره کی تصویر کو درست کہتے ہیں ان کے پاس جیسا کہ ذکر کیا گیا متعدد روایات اور آ خار موجود ہیں، جن میں بعض نہایت واضح اور سند کے اعتبار ہے بھی قوی ہیں، مثلاً حضرت عائشہ ٹاقل ہیں کہ ان کا ایک پردہ تھا جس پر پرنده کی تصویر تھی ، آپ بھی جب تشریف لاتے تو اس کا سامنا ہوتا ، آپ اور نظی نے فرمایا: اے ہٹادو کہ میں جب داخل ہوتا ہوں اور نظر پڑتی ہے، تو دنیا یا و آتی ہے۔ (۱) اب و کھے کہ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ابتدا آپ بھی نے منع ہی نہ فرمایا، پھر منع کیا تو دنیا یا و آب کے منع کی نہ فرمایا، پھر منع کیا تو دنیا یا و آب کے منع کی انہ نہ تر ار دیا ، پھر صرف ہٹانے کا تھم دیا نہ پھاڑ نے کا منہ تشویر کو منع کرنے کا ، بلکہ ایک اور سند میں صراحہ ہے کہ آب بھی نے قطع کرنے کا منہ نہیں فرمایا۔ (۱)

تاہم جولوگ الی تصویروں کو بھی منع کرتے ہیں ،ان کے حق میں بھی بعض صرت کے حدیثیں موجود ہیں ، مثلاً حضرت عائشہ فی منے عرض کیا: میں اپنی غلطی ہے بار گاہِ خداوندی میں تائب ہوں ،
آپ کھی نے فر مایا: یہ گدا کس لئے ہے؟ عرض کناں ہو کیں ،
اس لئے کہ آپ کھی تشریف رکھیں اور اس کا تکیہ لیس ،فر مایا: ان تصویروالوں کو قیا مت کے دن عذا ب ہوگا۔ (۲)
سے سمایہ تصویریں

۳- بعض روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ بجتے حرام ہیں ، وہ تصویریں جو کپڑے وغیرہ پرمنقش ہوں ممنوع نہیں ہیں ،

اسر کے ہیں کہ زید بن خالد کے بارہوئے ہم عیادت کے لئے گئے تو دروازہ پراییا پردہ پایا جس میں تصویرتی، میں نے عبداللہ خولائی ہے دریافت کیا کہ اس ہے پہلے تو حضرت زید کا فقرہ نہیں ناتھا کہ قفا، عبیداللہ کے ان حضرت زید کا فقرہ نہیں ناتھا کہ اس سے وہ تصویر مشنی ہے، جو کپڑے پر نقش ہو، الارقما فی ٹوب (۳) اس مضمون کی ایک روایت حضرت بہل میں صنیف کے سے مروی ہے: حضرت ابوطلحہ کے بیار مضمون کی ایک روایت حضرت بہل حضرت سہل کے ایک فض کو بلایا کہ گدا نکال دے، مضرت سہل کے ایک فض کو بلایا کہ گدا نکال دے، فضرت سہل کے ایک فض کو بلایا کہ گدا نکال دے، نوب ایک کے دوریافت کی ، ابوطلحہ کے نوب نرمایا: اس میں تصویریں ہیں ، ہمل نے کہا: کیا آپ کی فرمایا: اس میں تصویریں ہیں ، ہمل نے کہا: کیا آپ کی اس مول ''الاما کان دقعا فی ثوب ''جواب دیا ہاں، مگر دل کو بہی بھا تا ہے، ولکنہ اطیب لنفسی . (۵)

ای بنا پرسلف صالحین ہی کے زبانہ سے ایک گروہ ایک تصویر کی حرمت کا قائل رہا ہے، جوسا بیددار ہو، یعنی مجتے، بے سابی تصویر یں بان کے نزدیک جائز ہیں، عینی کا بیان ہے: وقال قوم انما کرہ من ذالک ماله ظِلٌ ومالا ظل له فلیس به باس (۲) ———ام نووی نے بھی ایک جماعت علاء سے ایی تصویروں کا جواز نقل کیا ہے، (۱) اور

 <sup>(</sup>۲) حوالة سابق ، فلم يا مرنا رسول الله

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم ۲۰/۲

<sup>(</sup>٣) بخارى باب من كره القعود على الصور ٨٠/٢ ، ثير صحيح مسلم ٢٠١/٢

<sup>(</sup>۳) صحیح بخاری مع الفتح: ۲۲۰/۱۰

<sup>(</sup>۵) ترترى ن ال مديث كم معلن كها جديث حسن صحيح ٢٠٨٨، باب ماجاء في الصورة

<sup>(</sup>۲) عمدةالقارى: ۱۹۹٬۲۰ (۲) شرح مسلم: ۱۹۹٬۲۰

ای بناپرقاضی عیاض نے صرف ساید دار تصویر لیعنی مجمعہ کی حرمت پراجماع دا تفاق نقل کیا ہے، اور اس سے بھی گڑیا کو مشکیٰ رکھا ہے:
وقال عیاض و اجمعوا علی منع ماکان له ظل . (۱)
شخ عبد الرسمن جزیری مالکیہ کا مسلک ان الفاظ میں نقل کرتے ہیں:

بانيها ان تكون مجسدة سواء كانت ماخوذة من مادة قبضى كالخشب والحديد والعجين و السكرا ولاكقشر البطيخ ...... اما اذا لم تكن مجسدة كصورة الحيوان والانسان التي ترسم على الورق والثياب والحيطان والسقف ففيها خلاف ..... رابعها ان يكون لها ظل فان كانت مجسدة ولكن لاظل لها بان بنيت في الحائط ولم يظهر منها سوى شنى لاظل له فانها لا يحرم.

تصویر کے حرام ہونے کی دوسری شرط بیہ کدہ مجسم ہو،

چاہوہ باتی رہنے والے مادہ جیسے کنڑی ،لو ہا، گوندھا ہوا

آٹا اور شکر سے بنی ہو، یا تا پائدار مادہ مثلاخر بوزہ کے جیسکے

سے بنی ہو ...... اگر حیوان اور انسان کی صورت کی طرح

مجمہ نہ ہو جو کپڑے ، کاغذ ، دیوار اور جیست پرنقش کیا جا تا

ہے ، تو اس میں اختلاف ہے ..... تصویر کے حرام ہونے

کی چوتی شرط بیہ ہے کہ وہ سارے دار بھی ہو، اگر وہ مجمہ کی

هنگل ہولیکن سابیددار نہ ہو، مثلاً دیوار میں اس طرح بنائی گئی ہو کہاس کا سابیانہ بن پاتا ہوتو دہ حرام نہیں۔ مشر کا نہ تصویریں

ای طرح بعض روایات سے اندازہ ہوتا ہے کہ ممانعت کی اصل وجہ رہے کہ تصویر بندر تئے آدمی کو شرک تک پہو نچاد بتی ہے، حضورا کرم ﷺ کے سامنے جب بعض از واج مطہرات نے جبش کے گرجاؤں کی خوبصورتی اور تصویروں کا ذکر کیا تو آپ ﷺ کو ناگواری ہوئی، آپ ﷺ نے ارشادفر مایا:

اولئك اذا مات فيهم الرجل الصالح بنوا على قبره مسجداً ثم صوروا فيه تلك الصور، اولئك شرار خلق الله . (۲)

ان میں سے جب کی نیک محص کی موت ہوتی تھی تواں کی قبر پرمجد بنادیے تھے، پھراس میں ان کی صور تیل بنا دیتے تھے، پیلوگ بدترین مخلوق ہیں۔

ای بناپرآپ گھجس چیز میں''صلیب'' پاتے اُسے گھر میں نہیں رہنے دیتے ، کان لایترک فی بیته شیناً فیه صلیب . (r) چنانچ شامی کابیان ہے:

والظاهر انه یلحق به الصلیب وان لم یکن تمثال ذی روح لان فیه تشبها بالنصاری . (م) ظاہر ہے کہ یک حکم صلیب کا ہوگا ،اگر چدئی جا ندار مجمم نہیں ؛ کیونکماس میں نصاری سے مثابہت ہے۔

<sup>(</sup>٢) بخارى عن عائشه ١٦٢١: باب الصلواه في البيعة

<sup>(</sup>٣)ردالمحتار: ١/٣٥٥

<sup>(</sup>۱) عمدة القارى: ۲۱/۲۰

<sup>(</sup>٣) بخارى رقم الحديث: ٥٩٥٢، باب نقض الصور

اس کا نقاضا ہے کہ ذی روح ہوں یا غیر ذی روح ، دیوار میں آویز اں ہوں یا نہ ہوں اور بڑی ہوں یا چھوٹی ، جن تصویروں کی کسی قوم اور طبقہ میں پرستش ہوتی ہوں وہ حرام ہوں گی۔ لبعض اور احکام

بی کم تو نمایال تصاویر سے متعلق ہے، چھوٹی تصویر یں جو بے تکلف پہچان میں نہ آتی ہوں، جائز ہیں، لو کانت صغیرة بحیث لاتبدو للناظر الا بتأمل لایکرہ (۳) خزانة الروایات سے نقل کیا گیا ہے کہ پرندہ کی مقدار جوتصویر ہووہ کروہ ہوگی، اس سے چھوٹی تصویر کروہ نہ ہوگی: ان کان مقدار طیر مکروہ و ان کانت اصغر فلا (۵) سرگی تصویر یں بھی جائز ہیں، یہی کھم الی تصویر کا ہے، جس کا کوئی عضو کو کردیا گیا ہو جائز ہیں، یہی کھم الی تصویر کا ہے، جس کا کوئی عضو کو کردیا گیا ہو کہا تعیش کہاں کے بغیروہ زندہ نہیں رہ سکتا : او محوة عضو لا تعیش بدونه (۲)

تصویر کشی کا پیشہ''کسب''، نمازی کے سامنے تصویر کا مسئلہ ''صلوۃ'' بچوں کی گڑیا کے احکام''لعب'' کے تحت نہ کور ہوں گے، تاہم یہاں جواحکام ذکر کئے گئے ہیں ،ان کا خلاصہ اس طرح ہے۔

- ا- مجتبے جو سایہ دار ہوں، ان کی حرمت پر اجماع ہے،
   جیسا کہ قاضی عیاض نے نقل کیا ہے۔
- ۲- غیر ذی روح کی تصوری جائز ہیں بہ شرطیکہ کوئی قوم
   اس کی پرستش نہ کرتی ہو۔
- ۳- چھوٹی تصویرین ذی روح کی بھی جائز ہیں ، جیسے روپے

اورانگوشی وغیرہ کی تصویریں۔۔۔البتہ چھوٹی اور بردی کی تحدید میں اختلاف ہے، بعض حضرات کے نزدیک بردی وہ ہے، جو بے تکلف پہچان میں آ جائے اور بعضوں کے نزدیک وہ جو پرندہ سے کم جم کی ہو۔

- ۲۰ ذی روح کی بڑی بے سایہ تصویروں کے سلسلہ میں فقہاء کے اندراختلاف ہے، سلف صالحین کی ایک جماعت اور خصوصیت سے فقہاء مالکیہ کا ایک طبقہ اس کے جواز کا قائل ہے، جب کہ اکثر فقہاء اس کو ناجائز کہتے ہیں۔
- حولوگ ذی روح کی تصویروں کو ناجائز قرار دیتے ہیں ،
   ان میں بعض بہر صورت اس کو منع کرتے ہیں ، لیکن اکثر
   فقہاء کی رائے ہے کہ بیر ممانعت اس وقت ہے جب کہ
   اس کو بہ طریق احترام رکھا جائے ، فرش ، کپڑے اور تکیہ
   میں الی تصویر ہوتو مضا نقہ نیس ۔
   میں الی تصویر ہوتو مضا نقہ نیس ۔
- ۲- ضرور خامثلاً پاسپورٹ، شاختی کارڈ، بس وریلوے پاس، مجرموں کی شناخت کے لئے تصویروں کی تفاظت، یاکی بڑی قومی مصلحت کے تحت تصویر کشی جائز ہوگی ،کہ وشوار یوں کی وجہ ہے احکام شرع میں مہولت پیدا ہوجاتی ہے:المشقة تجلب التيسير.

## تطبق

ایک چیز کودوسری چیزے طابق کرنے کے ہیں۔ ترجیج سے پہلے طبیق

اگر دواحکام میں بظاہر تعارض واختلاف نظر آئے تو ان

(٢) ردالمحتار: ١/٣٢٤

(٣) درمختار على الرد: ٣٣٧/١

(۱)هندیه : ۱/۵۰۱

دونوں کااپیامفہوم اور محل متعین کرنا کہ کوئی تعارض باتی ندر ہے اور باہم ہم آ ہنگی پیدا ہو جائے اسے اصول فقہ کی اصطلاح میں تطبیق کہتے ہیں۔

سوال یہ ہے کہ اگر کسی وجہ سے شارع کے دواحکام میں بظاهرا ختلاف وتعارض بيدا موجائة كياكرنا جائيج اس سلسلہ میں فقہاء کے دونقاط نظر ہیں ،ایک یہ کہ یہ جاننے کی سعی کی جائے کہان میں ہے کون ساتھم پہلے کا ہے،اورکون سابعد کا؟ اليي صورت مين بعد والے حكم كون ناسخ "اور باقى اور بہلے حكم كو "منسوخ" مانا جائے ، اگریہ جانناممکن نہ ہوکہ پہلے کا حکم کون ہےاور بعد کا کون؟ تو پھرغور کیا جائے کہان دونوں میں کون سا تکم لائق ترجع ہے؟ اس کوتر جیج دیا جائے ،ترجیح بھی ممکن نہ ہوتو ابتطیق پیدا کرنے کی سعی کی جائے اور دونوں احکام کے لئے ا بسے کل اورموا قع تلاش کئے جا کمیں کہ تعارض دور ہوجائے ،اگر لنخ کی تحقیق نه مو، ترجیح کی کوئی وجه موجود نه مواور جمع تطبیق نه مو، تواب اس کے سوا جارہ کا رنہیں کہا بسے دونوں احکام بڑمل نہ کیا ا جائے ،کسی اور دلیل شرعی کی طرف رجوع کیا جائے ، گومیرے حقیرعلم کےمطابق کتاب وسنت میں ایک مثال بھی ایسے تعنادی نہ ملے گی جس میں کسی طور عمل ممکن باقی نہ رہے۔

یہ نقطہ نظر احناف کی طرف منسوب ہے اور عام طور پر حنفی علماء نے اس کوفل کیا ہے:

حكم النسخ ان علم المتقدم والمتاخر والا فالترجيح ان امكن والا فالجمع بقدر الامكان وان لم يمكن تساقطا . (۱)

اس کا تھم ننخ ہے، اگر تر تیب کے اعتبار سے پہلے اور بعد کی نص کا علم ہوجائے ، اس کا علم نہ ہوتو بہ شرط امکان ترجیج سے کام لے ورنہ مکن حد تک جمع وظیق سے کام لے، یہ بھی ممکن نہ ہوتو دونوں ساقط الاعتبار ہوجا کیں گی۔

ان علم المتاخر منهما فناسخ والافان امكن الجمع بينهما باعتبار مخلص من الحكم اوالمحل او الزمان والايترك العمل بالدليلين. (٢)

اگر معلوم ہو جائے کہ کوئی نص بعد کی ہے؟ تو وہ ناتخ ہوگی ، ایباممکن نہ ہوتو تھم محل یا وقت کا سہارا لے کر تطبیق پیدا کی جائے ، ورنہ دونوں دلیلوں پر عمل ترک کردیا جائے گا۔

دوسرا نقطہ نظر شوافع اور دوسر نقبها عمد مین کا ہے، کہ پہلے جمع تطبیق کی کوشش کی جائے ، یہ مکن نہ ہوتو دونوں نصوص کے متعلق تحقیق کی جائے کہ کون پہلے اور کون بعد کی ہے؟ بعد والی کونا سخ اور کہلی والی کومنسوخ مانا جائے ، اگر یقطیق بھی ممکن نہ ہوتو ترجیح کی راہ اختیار کی جائے ، راج کو قبول کیا جائے اور اس کے مقابلہ مرجوح نص کور دکر دیا جائے ۔۔۔۔ ابن صلاح نے وضاحت کے ساتھ اس پر دوشنی ڈالی ہے:

اعلم ان مایذکر فی هذا الباب فیقسم الی قسمین ، احدهما ان یمکن الجمع بین الحدیثین و لایتعذر ابداء وجه ینتفی به

<sup>(</sup>٢)تلويح على التوضيح :١٠٢/٢

<sup>(1)</sup> مسلم الثبوت: ٢/ ١٨٩

تنا فيهما فيتعين حينئذ المصير الى ذالك .....والثانى ان يتضادابحيث لايمكن الجمع بينهما وذالك على ضربين احدهما ان يظهر كون احدهما ناسخا والأخر منسوخاً فيعمل بالناسخ ويترك المنسوخ والثانى ان لاتقوم دلالة على الناسخ ايهما والمنسوخ ايهما ؟ فيسطر حينئذ الى الترجيح . (ا)

اس سلسله میں جو بات کہی جاتی ہے، وہ دوصورتوں پر مشمل ہے، ایک ہے کہ دو صدیثوں میں تطبیق مکن ہو اور ان میں تفاد دور کرنا دشوار نہ ہو، ایسی صورت میں تطبیق کی راہ افتیار کی جائے گی، دوسری صورت میں تابی کھی دو صورتیں ہیں، ایک کانائے اور دوسرے کامنسوخ ہونا واضح ہوجائے، ایسی صورت میں نائے پر عمل کیا جائے گا، منسوخ کو ترک کردیا جائے گا، ایک نص کے نائے ہوئے پر کوئی دلیل موجود نہ ہو، اب ترقیح کی راہ افتیار کرنے کے سواچارہ نہیں۔

واقعہ ہے کہ یمی نقط نظر زیادہ صحیح معلوم ہوتا ہے، احناف کی بعض اصولی کتابوں میں''نخ پھر ترجیح اور اس کے بعد جمع تطبیق'' کا اصول ضرور معلوم ہوتا ہے ، لیکن خود صاحب ند جب امام ابو صنیفہ یاان کے شاگر دوں کی طرف اس کی صریح نسبت نہیں ملتی ، ایسے مواقع پر شاہ ولی اللہ صاحب کی بات یاد آتی ہے کہ امام

ابوصنیفہ کی طرف عام طور پر جواصول منسوب ہیں ، وہ دراصل امام صاحب کے اجتہادات کوسا منے رکھ کر بعد کے اہل علم کے مستبط کئے ہوئے قواعد ہیں ، نہ کدان سے منقول آراء ، ان ہیں سے بہت سے اصول ہیں جن کی امام صاحب کی طرف نبیت خاصی مشکوک ہے اور انہی ہیں سے یہ قاعدہ بھی ہے ، متعارض روایات ہیں احناف کا طرزعمل بالعوم پہلے جمع وظیتی ، پھرنخ اور اس کے بعدر جمع کا ہے جو محد ثین کا طریق ہے۔

امام طحاوی جو حدیث میں نقد حنی کے سب سے بڑے وکیل اور تر جمان ہیں اور متعارض حدیثوں کے درمیان تطبیق اور مشکل اور جمال میں اپنی نظیر نہیں رکھتے اور اسلامی کتب خانہ میں عالبًا ان کی''مشکل الآثار'' ایک بے نظیر اور نہا ہے بلند پایہ تالیف ہے، کا خود جونقطہ نظر ہے، وہ محدثین کے خیال کے عین مطابق ہے، فرماتے ہیں:

اولی الاشیاء اذا روی حدیثان عن رسول الله فی فاحتملا الاتفاق واحتملا التضاد ان نحملهما علی الاتفاق لا علی التضاد . (۲) بهتربات یه ب که جب حضور فی سے دوالی حدیثیں مروی ہیں ، جن میں تطبق بھی ممکن ہواور تضاد بھی ، تو ہم ان کے درمیان تطبق بیدا کریں ، تضاور محمول نہیں کریں ۔

ابن امیر الحاج نمازوں سے فراغت کے بعد دعا کے ذیل میں بحث کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

الجمع متعين عند الامكان اذا دارالامربينة

(۱) مقدمه ابن صلاح :۲۳۳

<sup>(</sup>r) شرح معانى الاثار ، باب شرب الماء قائما

ولكن يؤاخذ كم بماكسبت قلوبكم.

(بقره:۲۲۵)

تہارے دلوں نے جو کیا ہے ، اللہ اس پر تہارا مواخذہ فرمائیں مے۔

اس آیت سےمعلوم ہوا کہ گذری ہوئی باتوں پرجموئی قتم کھانے سے بھی انسان جوابدہ اور ماخوذ ہوگا،علامہ سر حسی کہتے ہیں کدان دونوں میں اس طرح تطبیق پیدا کی جائے کہ پہلے تھم کا تعلق '' ونیا'' سے ہے، آ دی اگر متعبل کے متعلق کسی ارادہ کا اظهاركر يتواس ميسمواغذه كاتعلق دنياسي موكا اورعبدكي محیل نه کریائے ، تو کفارہ ادا کرنا ہوگا ، اور دوسری آیت کو آخرت كے موافذہ سے متعلق مانا جائے كا ، كم جموئى فتميں كمان بركفاره توواجب ند موكا مرعند للدكنهكار موكا-(٣) ۲- مخلف نصوص کے احکام کو الگ الگ حالات سے متعلق مانا جائے ۔۔۔ مثلاً ارشاد خداوندی ہے کہ حالت حیض میں عورت سے جماع نہ کیا جائے اوران کے پاک ہونے تک جماع سے بازرها جائ" ولا تقربوهن حتى يطهرن" (بتره:۲۲۲) ال م الفظ" يطهرن" كوبعض قاربول نے " تشديد" كے ساتھ اور بعضوں نے'' تشدید' کے بغیر رہ ھاہے، تشدید کے ساتھ بیلفظ ایک اور موقع برخسل کے معنی میں استعال ہوا ہے، (مائدہ: ۲) اب اگراس کی تشدید کی قرات کولموظ رکھا جائے تومعنیٰ میہوئے کہ حض ہے فراغت کے بعد جب تک عورت عسل نہ کر لے جماع مِأْ رَجْيِن بِ اورتشد يد كربغيرجو قرأت ب،اس كا تقاضاب

وبین اهدار العمل باحدهما بالکلیة . (۱) جب معالمه کی دوصورتین بوسکتی بون، ایک جمع وظیت کی، دوسرے کی حدیث کوکلیت چھوڑ دینے کی توایسے موقع پر تطیق کی صورت اختیار کرلیا جانا لیتنی ہے۔

بهی رائے خاتم القتهاء مولانا عبدالحی فرنگی کل کی بھی ہے۔ واللہ ی یظہر اختیارہ ہو تقدیم الجمع علی الترجیح . (۲)

جس بات کا بہتر اور مختار ہونا طاہر ہے وہ یہی ہے کہ جمع تطبیق کوتر جیح پراولیت حاصل ہے۔ • س

تطبیق کی صور تیں:

اس لئے متعارض نصوص میں اولاً اس بات کی سعی ہوئی اولاً اس بات کی سعی ہوئی چاہئے کہ ایسا میں ہم آ ہنگی پدا ہوجائے اور ہرنص کے لئے ایسا محل متعین کیا جائے کہ کوئی بھی نص عمل سےرہ نہ جائے ،اس کی مختلف صور تیں ہو سکتی ہیں۔

ا- ایک کاتھم دنیا ہے متعلق رکھا جائے اور دوسرے کا آخرت ہے، مثلاً قتم کے سلسلہ میں اللہ تعالی کا ارشاد ہے:
ولکن یؤ اخذ کم ہما عقد تم الایمان.

نیکن اللہ تعالی گرفت فرمائیں مے ان باتوں کی بابت جن کی تم کھاتے ہو۔

اس معلوم ہوتا ہے کہ انسان ستقبل کے جن باتوں کی قتم کھائے ،اس کے لئے ماخوذ وجوابدہ ہے،اس لئے کہ 'عقد'' کالفظ معقبل کے ارادہ سے ہے۔ایک اور موقع پرارشاوفر مایا:

<sup>(</sup>١) الاجوبة الفاضله: ١٩٤ اببحواله حليته المجلى شرح منية المصلى (٢) الاجوبة الفاضله: ١٩٧

<sup>(</sup>٣) اصول السرخسي:١٩/٢

صدیت میں اس کی بہترین مثال نماز کی رکعات کے بارے میں استہاہ پیش آنے والے کا تھم ہے، نماز میں شک پیدا ہو جائے تو کیا کرے؟ اس سلسلہ میں مختلف روایات ہیں، حضرت عبداللہ بن عمرض ہے مروی ہے کہ نماز کا اعادہ کرے، حضرت عبداللہ بن مسعود رہے ہے مروی ہے کہ تحری کرے اور قلب کار بحان جس طرف ہواس کو سیح مان کر نماز پوری کرلے، حضرت ابوسعید خدری رہے ہواس کو سیخ مان کر نماز پوری کرلے، حضرت ابوسعید خدری رہے ہوان میں سے کمتر کو بنیاد مان کر نماز پوری کرلے، جن دو تعداد میں شک ہوان میں سے کمتر کو بنیاد مان کر نماز پوری کرلے، میں وایات کو جمع کیا ہے، پہلی بار شک ہوتو نماز کا اعادہ کرے، بار بار شک کی نوبت آتی ہوتو خور وکر رہے کی اب ہوتو نماز کا اعادہ کرے، بار بار شک کی نوبت آتی ہوتو خور وکر رہے کی اب ہوتی عالب گمان نہ ہو یائے تو کم تعداد کو بنیاد مان کر نماز جانب بھی عالب گمان نہ ہو یائے تو کم تعداد کو بنیاد مان کر نماز پوری کرے، اس طرح مختلف حالات میں ان مختلف روایات پر پوری کرے، اس طرح مختلف حالات میں ان مختلف روایات پر عمل کرے۔ (۲)

۳- تیسرا طریقہ یہ ہوسکتا ہے کہ مختلف نصوص سے ثابت ہونے والے احکام کے الگ الگ درجات مقرر کئے جائیں، مثلاً، قرآن مجید نے وضوء کے صرف چار ارکان بتائے ہیں، دونوں ہاتھوں اور چیرہ کا دھونا اور سرکامسے کرنا، حدیث سے نیت

اورافعال وضوء میں ترتیب وغیرہ کے احکام بھی معلوم ہوتے ہیں، پس قرآن میں مذکور چاروں افعال نماز کے ارکان اور حدیث سے ثابت شدہ میا حکام مستحب مانے جاکمیں گے۔

زیادہ تر متعارض روایات میں تطبیق کے لئے یہی صورت اختیاری جاتی ہے، احناف، مالکیہ اور شوافع کاعام طریقہ یہ ہے کہ وہ الیہ احکام کے درمیان درجہ بندی کرتے ہیں اور ایک کو زیادہ افضل اور دوسرے کو کم افضل قرار دیتے ہیں، حنابلہ کی آراء کوسا منے رکھتے سے اندازہ ہوتا ہے کہ وہ ان ہیں توسع اور تنوع کو پہند کرتے ہیں اور حدیث سے ٹابت مختلف طریقوں کو کیساں قابل عمل اسلیم کرتے ہیں، غالبًا بہی طریقہ محدثین کے یہاں مقبول ہے، اور شاہ ولی اللہ صاحب کی تحریوں سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ بھی اسی طرف رجیان رکھتے تھے اور ایک مسئلہ میں منقول محدثوں کو وہی درجہ دیتے ہوایک جرم کے مختلف کفارات کو۔

ہمارے علماء ہند میں مولا ناانور شاہ کشمیری کی خدمات کو بھی
اس باب میں نظر انداز نہیں کیا جاسکا، شاہ صاحب نے ایس
متعارض روایات میں نظیق کی ایک اورصورت یہ اختیار کی ہے کہ
بعض روایات کو''باب قضا'' سے مانتے ہیں، اور بعض کو''باب
دیانات' سے، حدیث کا ایک مشہور مسئلہ ہے کہ جانور کا چند
دنوں کا دود ھروک کراس کوفر وخت کیا جائے اور خریدار کو مخالطہ
میں رکھا جائے کہ جانور کو زیادہ دود ھآتا ہے، تو خریدار جانور کو
ایک خاصی مقدار مجبور کے ساتھ واپس کرسکتا ہے، یہ مجبور اس
دود ھکاعوض ہے، جو خریدار نے حاصل کیا ہے، احناف وبالکیہ کا
عمل اس حدیث پرنہیں ہے کہ یہ شریعت کے عام اصول جزاء و

<sup>(</sup>٢) العرف الشذى مع الترمذي: ١٩٦/

مکافات سے مختلف ہے ایکن شاہ صاحب نے اس تھی کو خوب مل کیا ہے کہ اس صدیث کو 'دیانت' کے باب میں جگددی ہے ، (۱) اور احناف کے ملک کو '' قضا'' کے قبیل سے مانا ہے ، شاہ صاحب کے اس اصول سے فائدہ اٹھایا جائے تو بہت ی روایات کے اختلاف کو دفع کرنے میں انشاء اللہ آسانی ہوگی ، وبائلہ التو فیق .

#### ركوع مين تطبق

رکوع میں تطبیق یہ ہے کہ دونوں ہاتھ کی ہتھیلیاں جوڑ لی جا کیں اوررکوع کی حالت میں ان کودونوں گھٹنوں کے درمیان دبالیا جائے ،حفرت عبداللہ بن مسعود ہوئے کا علقہ اور اسود بن بزید نے یہی طریقہ تقل کیا ہے اور یہ حفرات ای کے قاکل تھے، گر جمہور صحابہ اور فقہا اُ ویحد ٹین کی رائے ہے کہ رکوع میں ہاتھ گھٹنوں پرر کھے جا کیں گے، تطبیق کا طریقہ ابتداء اسلام میں تھا، پھرمنسوخ ہوگیا ۔۔۔۔اوراس کی تا کید حفرت سعد مقطہ کے تولی سے ہوتی ہے کہان کو جب ابن مسعود خطہ کا عمل معلوم ہوا تو فر مایا کہ انہوں نے بچ کہا ہے، گر ہم لوگ ایسا ابتداء میں کرتے تھے، بعد میں ہمیں گھٹنوں پر ہاتھ دیکے کا تھم دیا گیا۔ (۱)

# تطلق

تطلیق کے معنی طلاق دینے کے ہیں۔ طلاق شریعت میں اس تقلین اقدام کا نام ہے، جس کے ذریعہ رشتہ نکاح کی ڈوری کاٹ دی جاتی ہے،اورشو ہرو بیوی جو

اَب تک ایک دوسرے کے لئے لباس تھے اب باہم اجنبی اور بیگا نہ بن جاتے ہیں ۔۔۔۔ طلاق واقع ہونے کے لئے ضروری ہیا نہ بن جاتے ہیں ۔۔۔ طلاق واقع ہونے کے لئے ضروری ہے کہ مرد '' اہل' 'ہو یعنی عاقل اور بالغ ہو، پاگل ، دیوانہ، نابالغ ، نیند کی حالت میں ، یا مباح چیز کھا کرنشہ میں نہ ہواور خورت اس کی ''دمحل'' ہو ، یعنی وہ اس کی ہو کہ اور زوجیت میں واظل ہو ، یا طلاق رجعی کی عدت میں ہو ، یا اجربیہ ہو ، کیاں بشرط نکاح طلاق دی گئی ہو ، یہ طلاق احتاف کے یہاں واقع ہو جائے گی ، دوسرے نقہا ء کے نزد کی واقع نہ ہوگی۔ دوسرے نقہا ء کے نزد کی واقع نہ ہوگی۔ (طلاق کا مسئلہ بہت تفصیل طلب ہے ، ہم انشاء اللہ خودلفظ (طلاق کا مسئلہ بہت تفصیل طلب ہے ، ہم انشاء اللہ خودلفظ ''طلاق'' کے تحت اس کاذکر کریں گے ، وباللہ التو نیق)

تطوع

نفل عبادت کو کہتے ہیں ،خودفل کے تحت متعلق بحثیں ذکر کی جا کمیں گی۔

تعاطى

لغوی معنی باہم لین دین کے ہیں۔ فقہ کی اصطلاح میں خرید وفروخت کے ایسے معاملہ کو کہتے

فقد فی اصطلاح میں حرید وقر ہے تے ایسے معاملہ لو ہے ہیں، جس میں فریقین یا ہرا کیے فریق زبان کے بجائے عمل کے ذریعہ رضا مندی کا اظہار کرد ہے، مثلاً ایک شخص کچھ بولے بغیر پانچ روپے دے اور کوئی کتاب اٹھا لے اور تاجروہ کتاب دیدے، تو یہ عملاً اس بات کا اظہار ہوگا کہ فریقین پانچ روپے میں اس کتاب کی خرید وفروخت ہے متفق ہیں۔

<sup>(</sup>۱) العرف الشذي مع الترمذي :۲۳۷-۳۸/۱

<sup>(</sup>٢) ابو بكر بن حازم همداني ، كتاب الاعتبار ، في بيان الناسخ و المنسوخ من الآثار : ٨٢

صرف ایک فریق کی جانب سے عملی اظہار کی صورت یہ ہے کہ دو مخص مل کر کسی چیز کی قیمت طئے کریں، پھر ایک مخص کچھ ہولیا جنیر وہ سامان لے کر چلا جائے اور قیمت حوالہ نہ کرے تو بیاس بات کی علامت ہے کہ اس نے مجوزہ قیمت پر اس سامان کا سووا کرلیا ہے۔(۱)

( ر سے تحت بھی پالفظ آچکا ہے )

## تعديل

فقد کی کتابوں میں ایک بحث آتی ہے کہ رکوع ، بجدہ ، قومہ ، جلسہ وغیرہ میں '' تعدیل'' ضروری ہے یا نہیں ؟ لینی کیا ان اعمال کو کم از کم اس طرح ادا کرنا ضروری ہے کہ تمام اعضاء اور ہدیوں کے جوڑا پنی اپنی جگہ یہو پنج جا کیں ، یابیضروری نہیں ہے؟ امام ابوضیفہ کے یہاں بیضروری نہیں ہے بلکہ مسنون ہے ، نماز اس کے بغیر بھی ہو جائے گی ، مگر ظاہر ہے اجر وثو اب کے لحاظ سے کمتر ہوگی ، امام شافع اس کو ضروری سجھتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اس کے بغیر نماز ہی درست نہیں ہوگی ، اور امام مالک کی اس سلطے میں کوئی واضح رائے نہیں ہوگ

اس سلط میں صفوراکرم اللہ سے بید مدیث منقول ہے کہ آپ اللہ معجد کے ایک گوشہ میں تھے، ایک فخض آیا، اس نے نماز اداکی اور آپ اللہ کا کر سلام کیا، آپ اللہ نے جواب دیا اور فرمایا تم نے نماز نہیں پڑھی، دوبارہ پڑھو، تین دفعہ ای طرح ہوتارہ ہا، الل کے بعدان کی ورخواست پر آپ اللہ نے

وضاحت فرمائی کہ: "جب نماز پڑھوتو پہلے اچھی طرح وضوکرو،
پھر قبلدرخ ہوجاؤ، تکبیر کہو، پھر جس قدرقر آن ممکن ہو پڑھو،اس
کے بعد اس طرح رکوع کرو کہتم رکوع کی حالت میں مطمئن
ہوجاؤ، پھر اُٹھو یہاں تک کہ پوری طرح کھڑے ہوجاؤ،
پھر سجدہ کرواس طرح کہ پورے اطمینان سے ہو،(۲) — امام
شافعیؓ نے اس حدیث سے یہ تیجہا خذکیا کہ ای طرح نماز پڑھنا
ضروری ہے،اورامام ابوحنیفہؓ نے اس کونماز کا کامل طریقة قراردیا
ہے،کہ اس کے بغیر نماز ادا ہوجائے گی لیکن تقص کے ساتھ۔

شاہ ولی اللہ دہلوی رحمۃ اللہ علیہ نے اس حدیث کی تشریح میں بری خوب بات کھی ہے کہ نماز کی اصل اور اس سے مقصود تین چیزیں ہیں، دل سے اللہ کے سامنے جھکنا (خضوع)، زبان سے اللہ کا ذکر اور جسم سے غایت درجیعظیم کا اظہار، یہ تین چیزیں وہ ہیں کہ جن پر اُمت کا اتفاق ہے، اس میں کوئی اختلاف نہیں اور حضور اکرم میں نے بھی اعذار اور مجبوریوں کی بنا پر بعض معاملات میں رخصت دی ہے، مگر وہ ان تینوں کے علاوہ ہیں، ان میں کوئی رخصت اور رعایت نہیں ہے۔ (م)

(تعدیل قضاء کی اصطلاح میں گواہوں کی ثقابت کی بابت تحقیق وجبتو کو کہتے ہیں، اس کے لئے '' نزئیہ'' کو ملاحظہ کیا جائے، مدیث کی اصطلاح میں راویوں کو ثقتہ قرار دینے کے لئے استعمال ہوتا ہے، اس کے لئے '' ثقہ'' کودیکھا جائے )۔

<sup>(</sup>۱) الدر المختار على هامش رد المحتار :۱۱/۱۳

<sup>(</sup>٢) مختصر المزنى: ١٤، باب اقل مايجزى من عمل الصلوة ، بداية المجتهد: ١٣٥/١

<sup>(</sup>٣) مسلم عن ابي هويره ، بخارى ، صديث تمبر : ٤٩٣ (٣) حجة الله البالغه :٣/٢

توري

تعزیر''عزر''سے ماخوذ ہے جس میں رکنے کے معنی ہیں،

(معناہ المنع والود)ای سے ارشاد باری تعالی ہے: وَتُعَوِّر دُوہ

(الق : ۹)''اورتم ان کی حفاظت کرو گے'' سزا کے ذریعہ چونکہ گناہ

اور معصیت سے رو کا جاتا ہے، اور وہ انسانی ساج کی جرائم پیشہ
عناصر کی دست درازیوں سے حفاظت کرتا ہے، اس لئے اس کو
تعزیر کہتے ہیں، فقہ کی اصطلاح میں تعزیران جرائم پر دی جانے
والی سزاؤں کو کہتے ہیں جن کے لئے کتاب وسنت میں سزائمیں
متعین اور مقرر نہ ہوں۔

دراصل معاصی تین طرح کی ہیں، ایک وہ جن کی شریعت نے ایک مقرر اور لازی سزا (حد) متعین کردی ہے، جیسے: زنا، چوری، شراب نوشی وغیرہ ۔ دوسرے قتم کے گناہ وہ ہیں کہ شریعت نے ان کے لئے کوئی سزا تو مقرر نہیں کی ہے، لیکن کفارہ متعین کیا ہے، جیسے رمضان میں قصداً روزہ تو ڑدینا، قتم کھا کر پھراس کا ایفاء نہ کر پانا وغیرہ ۔ تیسر ہے تم کے گناہ وہ ہیں کہ ان کے لئے نہ '' حد'' مقرر ہے اور نہ '' کفارہ''، یہی وہ جرائم اور معاصی ہیں کہ قاضی اپنی صواب دید سے ان پر سزانا فذکر تا ہے، معاصی ہیں کہ قاضی اپنی صواب دید سے ان پر سزانا فذکر تا ہے، معاصی ہیں کہ قاضی اپنی صواب دید سے ان پر سزانا فذکر تا ہے۔ ان ہی کوفقہ کی اصطلاح میں '' تعریر'' کہا جاتا ہے۔

اسلام کے قانون جرم وسزا میں تین وجوہ سے''حدود''اور '' تعزیرات'' میں فرق کیا گیا ہے۔

اول : بیر کہ حدودمقرر ہیں اور ہرآ دی پر یکسانیت کے ساتھان کا نفاذ ہوتا ہے، وجید وغیر وجید، ذی حیثیت اور عامی

کے درمیان کوئی فرق روانہیں رکھا جاتا، جب کہ'' تعزیر'' میں قاضی مجرم کی حیثیت عرفی کالحاظ کرتے ہوئے ایک ہی جرم پر دو محض کوجدا گانہ سزائیں دے سکتا ہے۔

دوم: یه که حدودیس نه قاضی کے لئے جائز ہے کہ وہ بطورخود مجرم کو معاف کردے اور نہ کی اور کے لئے درست ہے کہ مجرم کو معاف کردے اور نہ کی اور کے لئے درست ہے کہ مجرم کا معاف بھی کرسکتا ہے اور بجرم نے لئے سفارش بھی کی جاسکتی ہے۔
معاف بھی کرسکتا ہے اور بجرم نے لئے سفارش بھی کی جاسکتی ہے۔
سوم: تعزیر جاری کی گئی اور بجرم فوت ہوگیا تو شوافع کے یہاں قاضی ضامن نہ ہوگا،
یہاں قاضی ضامن ہوگا ، دوسروں کے یہاں ضامن نہ ہوگا،
جب کہ حدو د کے متعلق اتفاق ہے کہ اگر موت سے کمتر سزا کا جب کہ حدو د کے متعلق اتفاق ہے کہ اگر موت سے کمتر سزا کا بھی ہوگا و وہ فوت ہوگیا تو قاضی ضامن شہیں ہوگا۔ (۱)

تعزير كاثبوت

" تعزیر" کی اجازت خودقر آن مجید سے ثابت ہے، قرآن میں ناشزہ بیوی کو مناسب سرزنش کی اجازت دی گئی ہے، فاضر بوھن فان اطعنکم فلا تبغوا علیهن سبیلا (نام: ٣٣) صدیث سے بھی تعزیر کا ثبوت ہے، آپ وہ گئے نے فرمایا: کوئی کی کو مدیث سے بھی تعزیر کا ثبوت ہے، آپ وہ گئے نے فرمایا: کوئی کی کو کی بیودی یا مخنث کے تو اُسے ہیں کوڑے مارے جا کیں ۔(۲) مال غنیمت میں خیانت کرنے والوں کے سامان جلا ڈالنے اور ان کو مار پیٹ کرنے کا تھم دیا گیا۔ (۲)

تعزیر-کن جرائم پر ہوگی؟

کن جرائم پرتعزیر کی جائے گی؟اس کی کوئی تحدید نہیں ہے،

(٢) ترمذي عن ابن عباس : ١٤١/١، باب ماجاء في من يقول للآخر يامخنث

(١) الفقه على المذاهب الأربعه: ٩٨/٥-٣٩٧

<sup>(</sup>٣) ابوداؤد :٢/١٦، باب عقوبة النعال

وہ معمولی ہے معمولی جرم بھی ہوسکتا ہے اور بڑا ہے بڑا بھی ،جس
پر حد شرکی مقرر نہ ہو ، جیسے لواطت یا اجنبی عورت سے غیر فطر ی
طریق پر خواہش کی بحکیل ، تاہم بنیادی طور پر یہ جرائم دوطر ح
کے ہوں گے ، ایک وہ جن کا تعلق '' حقوق اللہ '' ہے ہو ۔
دوسرے وہ جن کا تعلق انسانوں کے حقوق ہے ہو ، وہ مرزا کمیں جو
انسانی حقوق میں تعدی پر جنی ہوں بالا تفاق قاضی ان کو معاف
نہیں کرسکتا اب وہ ملزم کو مزا دینے کا پابند ہے یا نہیں ؟ اس
میں اختلاف ہے ، مالکیہ اور حنابلہ کے نزدیک معاف نہیں
کرسکتا ، اور وہ حدود ، ی کی طرح تعزیریات کو بھی نافذ کرنے کا
پابند ہے ۔ (ا) شوافع کے نزدیک معاف کرسکتا ہے ، (۲) احتاف
کے نزدیک بھی اگر قاضی محسوس کرے کہ تعزیر کے بغیر ، ی اس
مخض کی اصلاح ہوجائے گی تو مزامعاف کرسکتا ہے ۔ (۳)

چونکہ حدیث میں تعزیر میں اتن سخت سزادینے سے منع کیا گیا ہے، جو حدکو چھو لے، اس لئے اس کے اندر ہی رہ کر تعزیر کی جانی چاہئی چاہئی چاہئی چاہئی دیا دہ سے جانی چاہئے ، اس بنا پر امام ابو حنیفہ کے یہاں تعزیر کی زیادہ سے زیادہ حد ۹۳ کوڑے ہیں، امام مالک کے یہاں کوئی تحدید نہیں ہے ، '' حد' سے زیادہ کوڑے بھی لگائے جاسکتے ہیں (۲) امام ابو یوسف کے ایک قول کے مطابق ۹ مے کوڑے تک لگائے جاسکتے ہیں سے تاہم یہ حقیقت ہے کہ امام مالک کا مسلک ضرورت ومصلحت کے حقیقت ہے کہ امام مالک کا مسلک ضرورت ومصلحت کے

مطابق بھی ہے اور آ فار سے مؤید بھی ، عہد فارو تی میں دمعن بن

زائدہ 'نامی ایک شخص نے بیت المال کی جعلی مہر بنالی اور بیت

المال کے خازن سے بچھ مال حاصل کرلیا ، حضرت عمر ظیانے

اسفار شات کیں تو دوبارہ اور سہ بارا سے سوسو کوڑے مارے اور

شمر بدر کردیا (ہ) اس طرح کے بعض اور آ فار بھی خلافت راشدہ بھر بدر کردیا (ہ) اس طرح کے بعض اور آ فار بھی خلافت راشدہ بانے والے جرائم کے مقابلہ وہ جرائم اپنی نوعیت کے لحاظ سے جانے والے جرائم کے مقابلہ وہ جرائم اپنی نوعیت کے لحاظ سے زیادہ شدید ہو جاتے ہیں جن پر تعزیر جاری کی جاتی ہے ، مثلاً شراب نوشی پر صد جاری ہوتی ہے ۔ مثلاً شراب نوشی پر صد جاری ہوتی ہے ۔ کہاں بھرم کوشراب نوشی کی سزاسے زیادہ نیا اور لواطت یا بیات عین مناسب ہے کہاں مجرم کوشراب نوشی کی سزاسے زیادہ سزادی جائے۔

بیتو تعزیری مقدار سے متعلق رائیں ہیں، تاہم چونکہ تعزیر میں سزای مقدار میں تخفیف رکھی گئی ہے، اس لئے سزای کیفیت میں نقہاء کا میلان شدت برسنے کی طرف ہے، پس تعزیر میں کوڑے بہ مقابلہ عدود کے زیادہ تختی اور قوت کے ساتھ مارے جا کمیں گے۔(۱) میں تعزیر افتل کی سزا

تاہم تعزیر میں زیادہ سے زیادہ سزاکی بیتحدید غالبًا عام حالات میں ہے،اس لئے کہ غیر معمولی شم کے جرائم میں فقہاء

<sup>(</sup>۲) المهذب: ۲۸۸/۲

<sup>(</sup>٣) الميزان الكبرئ: ١٩٥/٢ باب التعزير

<sup>(</sup>٢) فتح القدير : ٢١٦/١٢

<sup>(</sup>۱) المغنى: ۲۲۲/۸

<sup>(</sup>٣) رد المحتار : ۲۰۵/۳

<sup>(</sup>۵) المغنى: ۳۲۵/۸

نے تعزیراً قتل تک کی اجازت دی ہے، لوطی کو احناف و مالکیہ کے یہاں قتل کیا جائے گا، تارکِ صلوٰ ہوا کثر ائمہ کے یہاں قتل کیا جائے گا، تارکِ صلوٰ ہوا من کی سزادی جائے گی، کیا جائے گا اور احناف کے یہاں '' جس دوام'' کی سزادی جائے گی، تا آ نکہ تو بہ کرلے ، مالکیہ اور حنابلہ نے غیر مسلم مملکت کے مسلم جاسوس کو قتل کرنے کی اجازت دی ہے ، بعض فقہاء نے ان جاموس کو قتل کرنے کی اجازت دی ہے ، بعض فقہاء نے ان لوگوں کے قتل کا تھم دیا ہے جو بدعت کی طرف داعی ہوں۔(۱) تعزیر مالی

تعزیر کے باب میں ایک اہم مسکد تعزیر مالی کا ہے، ائمہ اربحہ کا راج مسکل یہی ہے کہ مالی تاوان وجر مانہ جائز نہیں ہے۔ رہ اگو مالکیہ ، حنابلہ اور شوافع کی طرف اس کے جواز کی نسبت بھی کی گئی ہے، سلف صالحین میں شخ الاسلام ابن تیمیداور ان کے شاگر در شید حافظ ابن قیم نے پوری وضاحت کے ساتھ تعزیر مالی کے جائز ہونے کی وکالت کی ہے۔ (۳) ماضی قریب کے الل علم میں شخ سید سابق نے معین الاحکام کے مصنف علاء الدین طرابلتی ہے بھی نقل کیا ہے کہ:

من قال ان العقوبة المالية منسوخة فقد غلط على مذاهب الائمة نقلا واستدلالاً وليس بسهل دعوى نسخها والمدعون للنسخ ليس معهم سنة واجماع يصحح دعواهم . (٣) جن حضرات ني بيات كى بكرالى مرامنون به انهول ني المركز مرب كى بابت روايت اوراستدلال

ہر دواعتبار سے غلطی کی ہے، حقیقت یہ ہے کہ اس کے منسوخ ہونے کا دعویٰ کرنا آسان نہیں ہے، جولوگ شخ کا دعویٰ کرتا آسان نہیں ہے، جولوگ شخ کا دعویٰ کرتے ہیں ان کے پاس نہ سنت ہے اور نہ اجماع ہے جوان کے دعویٰ کوسیح قرار دے۔

اس وقت اسلام کے قانون صدود وتعزیرات کے فقد ان کی وجہ ہے بہت ہے مسائل جوساجی طور پرحل کئے جاتے ہیں اور چھوٹی چھوٹی چھوٹی وحد تیں بعض منکرات کا مقابلہ کررہی ہیں ، ان کے لئے اس کے سواکوئی چارہ کا رنہیں کہ مالی جر مانوں کے ذریعہ وہ اُن جرائم کی روک تھام کی سعی کریں ، یوں بھی عملاً اس زمانہ میں مالی تعزیر کی بڑی کثر ت ہوگئی ہے ، اور ریلوے ، بس ، ٹریفک وغیرہ میں کثر ت ہے اس کا تعامل ہے ، راقم الحروف کا رجحان ہے کہ اس کی اجازت دی جانی چاہئے۔

(جولوگ اس موضع پرتفصیلی مطالعہ کے خواہاں ہوں وہ ''اسلام اور جدیدمعاشرتی مسائل'' ملاحظہ کر سکتے ہیں )

تعلق

لغوی معنی لئکانے کے ہیں، فقہاء کی اصطلاح میں کسی بات کو کسی کام پر موقو ف کردینے کو کہتے ہیں، گویا شرط لگانے کا دوسرا نام تعلیق ہے۔ طلاق میں تعلیق

اگر کوئی فخص شرط لگا کرطلاق دے تو جونبی وہ شرط پوری

<sup>(</sup>۱) صلواه ، لواطت ، اورجاسوس كختان كاسزائي تفصيل ع ذكر كى جائيل كى -

<sup>(</sup>٢) لا ظهر : بدائع : ١٣/٧ ، مغنى المحتاج : ١٩/٣ ، الاعتصام ١٢٣/١ ، المغنى : ١٢٨/٨

<sup>(</sup>٣) ابن قيم ك"اعلام الموقعين" اور"الطرق الحكمية ، لما حظر كي جاكتي بـ

<sup>(</sup>٣) فقه السنة: ٩٣/٢-٥٩٢

ہوگی،طلاق واقع ہوجائے گی۔·

( تعلیق کے مخلف الفاظ وکلمات کے کیا تائج اور اثرات ہوں مے؟ان کوخود ' طلاق' کے ذیل میں ملاحظہ کیا جاسکتا ہے )

تعنت

لغوی معنی سرکشی اورظلم وزیاتی کے ہیں، فقہاء تدرت کے باوجود ہوی کے نفقہ اور ضرور مات سے خفلت کو" تعنت" اور ایسے شو ہرکو معصنت شو ہرکا حکم

اگرشو ہرنفقہ کی ادائیگی پرقا در ہو، گرقصد أاور ظلم أس سے لا پرواہی برتا ہوتو فقہاء احتاف کے نزدیک قاضی جرأاس کے مال میں سے عورت کا نفقہ دے گا اور اگر وہ اپنا مال چھپادے تو قید کرے گا، یہاں تک کہ وہ نفقہ اداکر نے لگے گرمین اس کی وجہ سے نکاح فنح نہیں کہا جائےگا۔

اما الموسو الحاضر فقال فی فتح القدیر لو امت من الانفاق علیها مع الیسرلم یفرق ویسع المحاکم ماله علیه ویصرفه فی نفقتها فان لم یجد ماله یحب حتی ینفق علیها و لا یفسخ . (۱) خوش حال کے باوجود نفتہ کی خوش حال حاضر شوہر اگر خوش حال کے باوجود نفتہ کی ادائی سے گریز کر ہے تو فق القدیر کے بیان کے مطابق تفریق سے گریز کر ہے تو فقہ ش شریح کریگا ، اگر مال نہ اورای کواس کی بنوی کے نفتہ ش شریح کریگا ، اگر مال نہ اورای کواس کی بنوی کے نفتہ ش شریح کریگا ، اگر مال نہ اورای کا نفتہ ادا کر نے

مے، بروال تکاح فع نہیں کیا جائےگا۔

امام مالک کے یہاں قاضی اس کی وجہ سے مرد کوطلاق پر مجود کرسکتا ہے یا اس کی طرف سے خود دے سکتا ہے۔(۲) ہمارے ملک ہندوستان میں چونکہ مسلمانوں کے دارالقصناء کو یہ قوت تحفیذ حاصل نہیں ہے، اس لئے علاء نے امام مالک کے مسلک پڑھل کرتے ہوئے فکاح کا اختیار دیا ہے، (۲) مسلک پڑھل کرتے ہوئے فکاح کا اختیار دیا ہے، مزید تفصیل ("اعسار" کے تحت یہ بحث کی جا چکی ہے، مزید تفصیل مطلوب ہوتو راقم الحروف کی تالیف اسلام اور جدید معاشرتی مسائل ملاحظہ کی جا عتی ہے۔)

#### تعوذ

"تعوذ" كمعنى بناه چائى الله تعالى كاارشاد ب: اذا قرأت القرآن فاستعد بالله (المل ٩٨)" جب قرآن مجيد برهوتو الله كى بناه چاهو"،اس كے اس ميں كوكى . اختلاف نہيں كه آداب تلاوت ميں يہ بھى ہے كه تلاوت شروع كرنے سے پہلے" تعوذ" بره هاجائے، نماز ميں "تعوذ" كا تحم كيا ہے اس ميں كى قد رتفصيل ہے۔

شوافع اور حنابلہ کے نزدیک ہررکعت کے شروع میں تعوذ پر رکعت کے شروع میں تعوذ پر رکعت کے شروع میں تعوذ بول پر حما جائے گا، البت امام احمد کے نزویک السمیع العلیم من الشیطان الرجیم.
جیما کہ حضرت ابوسعید خدری رہے کی روایت میں ہے، (م) امام مالک کے نزدیک نماز میں تعوذ ہے ہی نہیں، (۵) امام مالک کے نزدیک نماز میں تعوذ ہے ہی نہیں، (۵) امام

<sup>(</sup>٢)الشرح الصغير للدودير: ٢/٣٥،٣٦/٢

<sup>(</sup>۳) ترمذی ۱/۵۵

<sup>(</sup>۱) طحطاوی ۱۱۱۲

<sup>(</sup>٣) كتاب الفسخ والتفريق : ١٢، الحيلة الناجزه : ٥

<sup>(</sup>٥)الفقه على المذاهب الاربعه ١٥٢/

ابوطنیفه کنز دیک نماز کے آغاز میں صرف پہلی رکعت میں تعوذ ہے، پس اگر تعوذ پڑھ لی تواب تعوذ ہیں اگر تعوذ پڑھ کردو نہیں پڑھ سکتا ، ہاں اگر درمیان میں یاد آجائے تو تعوذ پڑھ کردو بارہ سورہ فاتحہ پڑھ لے۔(۱)

نماز میں تعوذ اینے موقع محل کے اعتبار سے امام ابو یوسف " كنزديك ثناءك تالع ب، پسان كنزديك جوثناء بره وہ تعوذ بھی پڑھے گا ، جا ہے قرائت کرے یا نہ کرے ، کیونکہ تعوذ نماز میں وسوسد کی کیفیت کودفع کرنے کے لئے ہے، چنانچدامام ومنفرد کی طرح مقتدی بھی تعوذ بڑھے گا ، اورنماز عیدین میں تحبیرات زوائد ہے پہلے ثناء کے ساتھ تعوذ پڑھا جائےگا۔ امام ابوطنیفہ اور امام محمد کے نزدیک تعوذ قرائت کے تابع ہے، کس مقت ی کو چونکہ قرآت نہیں کرنی ہے،اس لئے وہ تعوذ بھی نہیں بر ھے گا،عیدین میں تبیرات عیدین کے بعدقر أت كے ساتھ تعوذ پڑھے گا،مبوق ان حضرات کے نزدیک امام کی نماز کمل مونے کے بعد تعوذ بڑھے گا جبکہ قاضی ابو پوسف کے نزد یک نماز کے شروع میں ، صاحب خلاصہ نے قاضی ابو پوسف کے قول کوزیادہ سیح قرار دیا ہے، جب کہ قاضی خاں ، ہدایہ ، کافی ، اختیاراوراکشر کتابوں میں امام صاحب کی رائے کوتر جمع دی گئی ہاور یہی ہے۔(۲)

لغين أ

معنی واضح ہے۔۔۔ شریعت نے معاملات میں ' تعین'' کو بڑی اہمیت دی ہے، خرید وفروخت میں سامان اور قیمت کا تعین،

کرایہ ومزدوری میں فائدہ اٹھانے کی مدت ،کرایہ ومزدوری کا تغین ، اُدھار معاملات میں ادائیگی کے وقت کا ادر ذکاح میں مہر وغیرہ کا ،ان سب کے تعین کی صور قیس اپنی اپنی جگہ اور مباحث میں ذکر کی جا کمیں گی۔

یہاں اجمالی طور پراس کا ذکر کر دینا مناسب ہے کہ تعیین کی مختلف صور تیں ہیں:

- ا- سمجھی اشارہ کے ذریعہ: جیسے کوئی چیز موجود ہے ، آپ اس کی طرف اشارہ کر کے کہیں کہ میں سیسامان فروخت کرتا ہوں۔
- ۲- سمجھی نام لے کر (تشمیہ)،مثلاً میں ایک عمدہ گائے بطور مہردوں گا۔
- ۳- مجھی مقدار متعین کر کے، جیسے میں اس پیسہ میں اسنے کیلو چاول فردخت کرتا ہوں ، مقدار کی تعیین بھی وزن کے ذریعہ ہوتی ہے، بھی پیانہ کے ذریعہ اور بھی گروغیرہ کے ذریعہ ،ای طرح بھی عدد کے ذریعہ ، جیسے آج کل ٹیکسی وغیرہ کے میٹر۔
- س- مجھی مسافت کا اظہار کر ہے، جیسے میں اس سواری سے فلاں مقام تک جانے کا کرایہ طے کرتا ہوں۔
- ۵- مجھی مدت بیان کر کے ۔۔۔۔ مثلاً اس مکان میں ایک ماہ رہنے کا اتنا کرا ہیا داکروں گا۔

اتزيب

لغوی معنی جلاوطن کرنے کے ہیں۔

(۲) كبيرى شرح منية المصلى: ۲۹۲، ۱۵، ايريد

(۱) كبيرى ، شرح منية المصلى: ٢٩١، طوديويتد

#### زانی کوشہر بدر کرنے کی سزا

غیرشادی شده زانی اورزانیه کی سز اامام شافعیؓ اورامام احرٌ کے نزدیک سوکوڑوں کے علاوہ ایک سال کے لئے شہر بدر کر دینا (تغریب عام) ہے، امام مالک فے صرف زانی کے لئے بيسزار كھى ہے، زانيكواس سے متعنى ركھا ہے، ١) ان حفرات کی دلیل وہ سیج حدیث ہے،جس میں زنا کی سزا کے بطور'' ایک سال کے لئے جلاوطن" کرنے کا ذکر ہے،(r) امام ابو حنیفہ کے نزدیک بیقاضی کی صوابدید پر ہے کہ اگر وہ مناسب مستحصے تو جلاوطن کردے، (٣) ورنہ اصل سزا تو سوکوڑے ہیں، اس لئے کقرآن میں صرف ای کا ذکر ہے، (نور:۲) حضرت شاہ ولی الله رحمة الله عليہ نے بي حكمت بتائي ہے كہ كوڑے لگانا جسمانی سزا ہے اور جلاوطنی ایک اختیاری سزا ہے، دراصل بھی مصلحت كا تقاضا موتا ہے كدا يا تحض كوشم بدركرديا جائے تاكد معاشرہ میں زانی کی موجودگی ہے جرم کا چہ چا اور تشہیر نہ ہواور مجھی یہ کہ جلاوطن نہ کیا جائے ، تا کہ دوسری جگہ جہاں لوگ اس کی خصلت سے ناواقف ہیں ،اس کو پھر جرم کرنے کا موقع نیل

ر ہزنی کی سزامیں بھی قرآن مجیدنے ''نفی الارض''کا ذکر کیا ہے،اس کا اصل ترجمہ تو ہے'' زمین سے ہٹا دینا''گر ظاہر ہے کہ کسی کے وجود کو زمین سے ہٹا کر کسی اور دنیا میں پہونیانا انسان کے بس میں نہیں ہے،لہذااس کی مراد میں فقہاء

کے درمیان اختلاف ہوگیا ، امام شافعیؒ کے یہاں اس سے مراد
"خوادطنی" ہے اور امام ابو صنیفہؒ کے یہاں قید اور یہی زیادہ قرین
قیاس ہے ، اس لئے کہ اگر ایک شہر سے دوسر سے شہر آ پ ایسے
مجرم کو جلاوطن کریں تو اصلاح کے بجائے جرائم میں اور بھی
اضافہ ہوگا۔ (۳)

('' قطع طریق'' میں'' نفی'' کی مراد اور اس سے متعلق فقہاء ومنسرین کی آراء ذکر کی جائیں گی )۔



لغوی معنی بدل ڈالنے کے ہیں۔

اگر کسی چیز کواس حد تک بدل دیا جائے کہاس کی حقیقت تبدیل ہو جائے تو اس کے احکام بھی بدل جاتے ہیں ، مثلاً صابن میں ناپاک تیل کا استعال کیا گیا ہوتو صابن بننے کے بعد تبدیلی حقیقت کی وجہ ہے وہ پاک سمجھا جائے گا ، (۵) شراب کے سلسلہ میں احناف کی رائے ہے کہ اگر اس کو کسی طرح سر کہ بنا دیا جائے تو پاک وحلال ہو جائے گا ، اکثر فقہاء کی رائے اس سے مختلف ہے اور ان کے نز دیک شراب کو سرکہ بنا کر استعال کرنا درست نہیں ، حدیث سے بھی ان کی تا تد ہوتی

(اس مئلہ کی تفصیل'' نمز'' کے تحت دیکھی جائے'' تبدیلی ماہیت'' کے اصول پر''استحالہ'' کے ذیل میں اختصار کے ساتھ گفتگو کی جا چکی ہے )۔

<sup>(</sup>٢) ترمذي عن عباده بن صامت ٢٢٥/١، باب ماجاء في الرجم على الثيب

<sup>(</sup>m)شهاب الدين آلوسي ، روح المعاني : ٢٠١١-١٢٠

<sup>(</sup>١) الميزان الكبرئ ٢/١١

<sup>(</sup>۳) هدایه : ۲۹۳۲

<sup>(</sup>۵) فتاوی عالمگیری: ۱۳/۱

الله کی خلق میں کوئی تبدیلی اور اس میں کوئی نمائشی اضافہ شریعت میں غیر پندیدہ حرکت ہے، چنانچ رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے بال میں مصنوی اضافہ کرنے والی عورتوں پر لعنت فرمائی ہے۔ (۱) سیاہ خضاب لگانے ہے منع کیا گیا ہے، جس سے سفید بال سیاہ کرلیا جائے، (۲) مصنوی طور پر بھنوں کے بار کیک کرنے کو بھی منع کیا گیا ہے، (۲) دانتوں کے درمیان بار کیک کرنے کو بھی منع کیا گیا ہے، (۲) دانتوں کے درمیان مصنوی فصل پیدا کرنے (جو جا بلیت میں عربوں کا فیشن تھا) کی مصنوی فصل پیدا کرنے (جو جا بلیت میں عربوں کا فیشن تھا) کی حمل آپریشن اپنے نتیجہ کے لحاظ ہے '' تغییر خلق'' ہی کے ذمرہ میں ہے۔ (مزید تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: اختصاء)

#### تفخيذ

''فخذ'' کے معیٰ''ران' کے ہیں۔

''تفخید'' یہ ہے کہ بیوی کی رانوں کے درمیان مردا پئی جنسی خواہش کی تکمیل کرے، گو کہ بیطر یقد غیر فطری ہے، لیکن اگر بیوی ہمیستری کی متحمل یا اس کے لائق نہ ہوتو شدت شہوت کے موقع پر اپنی عفت و پاک دامانی کی غرض سے شریعت کے عام اُصول کے مطابق ضرور تا اس کی اجازت ہوگی ، جن حالات میں کہ فقہاء نے جلق کی اجازت دی ہے، چیض کی حالت میں امام محمد کے نزدیک چونکہ شرم گاہ کے ماسواحسہ جسم سے لذت

اندوز ہونے کی اجازت ہے، اس لئے ان کے یہاں تو بیمل درست ہوگا ہی، امام ابو حنیفہ گو کہ احتیاطاً ناف سے گھٹوں تک احتر از کا حکم دیتے ہیں، پھر بھی ''مقام چیف' سے بیخے کی خاطر قیاس ہے کہ بدرجۂ اضطرار بیمل درست قرار پائے گا۔

قیاس ہے کہ بدرجۂ اضطرار بیمل درست قرار پائے گا۔

اس عمل کی صورت میں شسل ای وقت واجب ہوگا، جب

قیاس ہے کہ بدرجہ اضطراریم کل درست قرار پائےگا۔
اس عمل کی صورت میں عنسل ای وقت واجب ہوگا، جب
انزال ہو، انزال نہ ہوتو عنسل واجب نہ ہوگا، اس لئے کہ دو ہی
چیزیں ہیں جو عنسل کو واجب کرتی ہیں، شہوت کے ساتھ انزال،
یا شرمگاہ میں اس طرح میا شرت کہ '' حشفہ'' کی مقد ارعضو تناسل
داخل ہو جائے۔(ہ)۔۔۔۔اگر اجنبی عورت کے ساتھ مرد نے
داخل ہو جائے۔(ہ)۔۔۔۔اگر اجنبی عورت کے ساتھ مرد نے
ایساعمل کیا تو گو اس میں زنا کی شرعی سزا جاری نہیں کی جائےگی
تا ہم ارتکاب معصیت کی وجہ سے مناسب تعزیر کی جائے گی اس
پراتفاتی ہے۔(۱)

### تفريع

لغوی معنی شاخ نکلنے کے ہیں ۔۔۔ فقد کی اصطلاح میں اصول کی روشی میں جزئی مسائل اخذ کرنے کا نام ہے۔(2)
مثل آیک اُصول ہے کہ قرآن مجید میں جو حکم کسی عام لفظ کے ذریعہ خصیص نہیں کی کے ذریعہ خصیص نہیں کی جاسکتی،(۸)اب اس اصول کی روشن میں دیکھا جائےگا کہ قرآن کیا جاسکتی،(۸)اب اس اصول کی روشن میں دیکھا جائےگا کہ قرآن کیا کہتا ہے ؟ فاقرؤا ماتیسر من القرآن رالمزمل ۲۰۰)

(٢) الفقه الاسلامي وادلته: ٢٠٠٧

<sup>(</sup>٢) اجتنبوا السواد ، مسلم ، حديث نمبر : ٥٥٠٩

<sup>(</sup>١) لعن الله الواصله والمستوصله ،بخاري عن عائشه : ٨٧٨/٢

<sup>(</sup>٣) النامصة و المتنمصة ، مسلم، حديث نمبر : ٥٥٤٣، كتاب الآداب ، عن عبدالله بن مسعودٌ

<sup>(</sup>٣) لعن المتفلجات للحسن المغيرات لخلق الله ،بخاري ومسلم، دكيك : بخاري٩/٢باب الوصل في الشعر

<sup>(</sup>٥) ويكيئ: غنيه المستملى ، شرح منية المصلى : ٣١

<sup>(2)</sup> سيرشريف جرجاني كالفاظيس: "تفريع المسائل من اصل هو جعلها فروعها (٨) خبر واحد، ايى مديث كوكيتي بير، بس كارادى عبد صحابة السيام الكريف عربان على الله عبد الله عبد التي برى جماعت بين شهوكدان كاجموث برانفاق ما تابل تصوسمجها جائر.

''قرآن میں سے جوآسان ہوائے پڑھو' یہاں ماتیسو (جو
آسان ہو) عام ہے،جس میں کسی خاص صورت کی کوئی تخصیص
نہیں ہے، دوسری طرف بعض احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ
سورہ فاتحہ کا پڑھتا ضروری ہے،اباس اُصول سے یہ بات
اخذی گئ اور دوسر لفظوں میں اس بات کی تفریع ہوئی کہ سورہ
فاتحہ کا پڑھتا فرض نہیں ہوگا، ورند قرآن کے ایک عام تھم میں خبر
واحد کے ذریعہ تخصیص ہوجائے گی۔

البتہ دونوں کی رعایت کرتے ہوئے حسب سہولت مطلق قرآن پڑھنے کوفرض اورسورۂ فاتحہ پڑھنے کوواجب قرار دیا جائیگا۔

تفريق.

"تفریق" کے معنی جدا کرنے کے ہیں ، عام طور پر یہ کتب فقہ میں" تفریق" زوجین کے درمیان جدائی کو کہتے ہیں ، بنیادی طور پر" تفریق" کی دوقت ہیں ہیں ، مؤید ، موقت ، تفریق مؤید سے مراد وہ جدائی ہے ، جس میں ایک دفعہ زوجین میں جدائی پیدا ہونے کے بعد پھر بھی ادر کی طور پران دونوں مرداور عورت کے درمیان نیااز دواجی رشتہ قائم نہ کیا جا سکے۔

تفریق مؤید کی کل تین صورتیں ہیں:

(۱) حرمت رضاعت (۲) حرمت نب (۳) حرمت مساہرت حرمت رضاعت کی بنیاد پر، مثلاً بیوی ابھی دو سال کی نبیل تھی ، شو ہر کی دوسری بیوی یا بہن وغیرہ نے دودھ پلا دیادر شوہراوراس کی شیر خوار بیوی کے درمیان ایسارضا عی رشتہ پیدا ہوگیا کہ وہ دونوں ایک دوسرے کے محرم ہوگئے ، تفریق مؤید کی بیدا ہوگیا کہ وہ دونوں ایک دوسرے کے محرم ہوگئے ، تفریق مؤید کی بیدا کی سالگ

دوسری صورت حرمت نسب ہے، یعنی زوجین کے درمیان ایسا
نسبی یا خاندانی رشتہ موجود تھا، جس سے دونوں ایک دوسرے
کے لئے محرم قرار پاتے تھے، اتفاق سے اس وقت رشتہ کا اظہار
نہ ہوسکا، بعد کواس کا انکشاف ہواتو پھر دونوں ایک دوسرے کے
لئے محرم ہوجا کیں گے، اس میں بھی کوئی اختلاف نہیں۔
تیسری صورت حرمت مصابرت کی ہے، حرمت مصابرت

ے مرادسرالی رشتہ ہے پیدا ہونے دالی حرمت ہے، امام شافعی کے نزد کی بیح مت صرف نکاح کے ذریعہ پیدا ہوگی، امام ابوطنیفہ کے نزد کیک نیا، بلکہ دوائی زنا کے ذریعہ بھی حرمت مصاہرت ثابت ہوجائے گی، چنا نچا اگر شو ہرنے بیوی کی مال یا اس کی بیٹی کے ساتھ کوئی ایسی حرکت کرلی تو شو ہراور بیوی کے درمیان ہمیشہ کے لئے حرمت کی دیوار کھڑی ہوجائے گی۔ حرمت کی دیوار کھڑی ہوجائے گی۔ حرمت کی چوتی صورت وہ ہے، جس کے مؤید وموقت ہونے حرمت کی چوتی صورت وہ ہے، جس کے مؤید وموقت ہونے

حرمت کی چوهی صورت وہ ہے، جس کے مؤید وموقت ہونے میں نقہاء کے درمیان اختلاف ہے، بعنی لعان، جس میں شوہر بیوی پر بدکاری کی تہمت لگا تا ہے، چنا نچیشو ہراور بیوی سے کچھ خصوص کلمات کہلائے جاتے ہیں، اس کے بعدز وجین کے درمیان تفریق کرادی جاتی ہے، اس صورت میں بھی اکثر فقہاء صدیث نبوی: "المتلاعنان لا یجتمعان ابداً" کے تحت ہمیشہ کے لئے حرمت پیدا ہوجانے کے قائل ہیں، امام ابوطنیقہ کے نزد کی مرداگر اپنے الزام سے رجوع کرلے، اس طرح بعض اورصور توں سے گنجائش الزام سے رجوع کرلے، اس طرح بعض اورصور توں سے گنجائش ہے کہ دوبارہ از سرنونکاح کرلیں۔ (دیکھے: لعان)

اس کے علاوہ تفریق کی جتنی صورتیں ہیں وہ سب مؤقت ہیں ، جس میں ایک مخصوص عرصہ تک کسی خاص وجہ سے دونوں کے درمیان تفریق کردی جاتی ہے ، پھر جب وہ خاص سبب ختم

ہوجائے یاجا تارہے، تو مرداز سر نوائ عورت کوایے نکاح میں لاسکتاہے، فدکورہ صورتول کے علاوہ تفریق کی جتنی صورتیں ہیں، وہسب تفریق موقت کے قبیل سے ہیں۔

۲- آٹارونتائج کے اعتبار ہے بھی تفریق کی دوصور تیں ہیں اول وہ تفریق جو کہ طلاق کے علم میں ہو، دوسر ہوہ جس تفریق کی علم میں ہو، دوسر ہوہ فکاح تفریق کو طلاق کے علم میں سے، پہلی صورت سابق کے کا لعدم ہوجانے کے علم میں ہے، پہلی صورت '' تفریق بندر بعد طلاق'' ہے اور دوسری صورت'' تفریق بذر بعد فنخ'' کہلاتی ہے۔

تفريق كى جوصورتيل طلاق كي كم من بين، وهاس طرح

· "

ا- شوہر کے کفونہ ہونے کی بناء پر تفریق۔

۲- مبرکم مقرر ہونے کی وجہ سے۔

س- نامردہونے کی وجہ سے تفریق۔

۳- شوہر کے مجبوب ، یعنی عضو تناسل کٹے ہوئے ہونے کے موتے ہونے کی بناریتفریق۔

۵- خیاربلوغ کے استعال کے ذریعہ تفریق۔

۲- کافر زوجین میں سے ایک کے اسلام قبول کرنے کی صورت میں، پہر طیکہ ہوی بہودی اور عیسائی نہ ہو۔

2- زوجین میں سے سی ایک کے مرتد ہونے کی وجہ سے تفریق۔

۸- لعان کی بناپر تفریق۔

9- شوہر کے مفقود الخمر ہونے کی وجہ سے تفریق۔

اومر کے زوجہ کا نفقہ ادانہ کرنے کی وجہ سے تفریق۔

۱۱- شو ہر کے نفقہ ادا کرنے برقا درنہ ہونے کی وجہ سے تفریق۔

۱۲ شوہر کے ظلم اور بیوی کوز دوکوب کرنے کی وجہ سے تفریق۔
 ۱۳ شوہر کے حق زوجیت ادانہ کرنے کی وجہ سے تفریق۔
 ۱۳ شوہر کے جنون ، برص ، جذام یا کسی اور مرض میں مبتلا ہونے کی وجہ سے تفریق۔

 ۵ا زن وشو کے درمیان شدیداختلاف و' شقاق' کی بناپر تفریق۔

تفریق بنیادی طور پر قاضی کے فیصلہ سے ہوتی ہے، کیکن جن صورتوں میں قاضی کا فیصلہ ضروری نہیں، وہ یہ ہیں:

۱- مصامرت کی وجد سے زوجین میں حرمت کا پیدا موجانا۔

۲- زوجین کے درمیان حرمت رضاعت پیدا ہوجائے۔

۳- نکاح کی کسی شرط کے مفقود ہونے کی وجہ سے نکاح فاسد ہو۔

۳- دارالحرب میں زوجین میں سے کوئی ایک اسلام قبول کرلیں۔

۵- زوجین میں ہے کوئی ایک مرتد ہوجائے۔

۲- ایلاء کرنے کے بعد چار ماہ گذر جائے اور بیوی ہے جماع پر قادر ہونے کے باوجود 'فئی'' نہ کرے۔اس کے علاوہ '' خیار عتی'' نیعتی زوجین میں سے ایک کا غلامی ہے آزاد ہوجانا یا ان میں سے ایک دوسرے کا مالک بن جانا اور '' اختلاف دار'' بھی ای قتم میں داخل ہے، البتہ ان صور توں میں بھی اگر بھی نزاع پیدا ہوجائے مثلاً عورت محرمت مصا ہرت پیدا ہوجائے کا دعویٰ کم تی ہواور مرداس سے انکار کرتا ہو، یا نکاح فاسد ہو، لیکن مردوزن ازخودا یک دوسرے سے علا عدہ ہونے کو تیار نہ ہوں، ایکی تمام دوسرے سے علا عدہ ہونے کو تیار نہ ہوں، ایکی تمام

صورتوں میں پھر بیمسئلہ دائر ہ قضاء میں آجاتا ہے ، اور قاضی کا فیصلہ ضروری ہوجاتا ہے۔

> مخلف شعبہ ہائے زندگی کی طرح طلاق وتفریق کے باب میں بھی اسلام کے قوانمین اعتدال وتوازن ادراصولِ فطرت ہے ہم آ جنگی میں اپنی مثال آپ ہے، دنیا کے دوبوے فداہب ہندومت اورعیمائیت میں رشتہ تکاح کے ایک دفعہ قائم ہو جانے کے بعد پھرٹوٹ حانے کا تصورنہیں ، وہ رشتہ نکاح کو الوث تصوركرتے ميں ،عيسائي ند بب ميں بعد كوچل كر تفريق كي ایک خاص صورت اختیار کی گئی جس کوفراق بدنی کہا جاتا ہے، لعنى بعض خاص صورتول مين ميال بيوى كاجسماني رشته توختم موجاتا تھا ،لیکن عورت دوسرے نکاح کی مجاز نہیں ہوتی تھی ، ندا ہب عالم میں شاید اسلام نے بیلی وفعہ نکاح وطلاق کے اُصول نہایت تفصیل کے ساتھ مرتب کئے اور اس میں انسانی فطرت کی بوری بوری رعایت کی، نة قریق کواتنا آسان کیا، جیسا آج کی مغربی عدالتوں نے کیا ہوا ہے کہ مرد دعورت کے خرالے کی آواز، کما یا لنے کی خواہش، یہاں تک کددوسرے مرد ہے ناجائز تعلق اورمرد کی طرف ہے اس میں رکاوٹ جیسی باتیں بھی تفریق کے لئے جائزاسباب مان لی گئی ہیں،اور نداسلام نے سے صورت اختیار کی کہمبلک اور متعدی امراض کی وجہ ہے ماہمی نفرت، شوہر کی طرف سے ظلم و تعدی اورعورت کے واجبی حقوق ہےمحرومی کے باوجود جبراور دباؤ کے ساتھ ہر قیت پر رشتہ ' نکاح کو باقی رکھا جائے کہ اس سے نکاح کا اصل مقصود محبت و نگانگت کے فوت ہو حانے کا اندیشہ ہو، اس نے ضرور ہات اورخواہشات میں مناسب اور غیر مناسب اسباب کے درمیان

فرق کیاہے۔

ستم ظرینی ہے کہ آج دنیا کا شاید ہی کوئی قانون ہوجس نے اس شعبہ میں اسلام سے فائدہ نہیں اٹھایا ہو، مگریہی قوانین ہیں جو مغرب کے اہل قلم اور اصحاب فکر کا سب سے زیادہ نشانہ ہیں۔ مغرب کے اہل قلم اور اصحاب فکر کا سب سے زیادہ نشانہ ہیں۔ معتمل انگشت بدنداں کہ ایں چہ یوالعجی ست!



تفیرے متعلق ایک بحث 'بیان تغیر' کی ہے جس کا تعلق ' ' اُصول فقہ' ہے ہے اور لفظ' بیان' کے ذیل میں اس کا ذکر ہو چکا ہے ، ' تفیر' علوم القرآن کی ایک اصطلاح بھی ہے ، جو قرآن حکیم کی تشری اور توضیح کے لئے استعال ہوتی ہے ، اس وقت ای حیثیت ہے بیلفظ زیر بحث ہے ، عام اہل علم کے طریق کے مطابق مجھے یہاں پانچ ہاتوں کا ذکر کرنا ہے ۔ اول تغییر کے مطابق مجھے یہاں پانچ ہاتوں کا ذکر کرنا ہے ۔ اول تغییر کے فقوی معنی ۔ دوسرے تغییر کی اصطلاحی تعریف ۔ تیسرے تغییر قرآن مجید کے ماخذ ۔ چوشے تغییر بالرائے کی حقیقت اور پانچویں تغییر قرآن مجید کے ماخذ ۔ چوشے تغییر بالرائے کی حقیقت اور پانچویں تغییر قرآن مجید کے لئے مطلوب علوم اور صلاحیت ، رہ گیا تغییر اور تاویل کا فرق ، تو وہ لفظ ' تاویل' میں گذر چکا ہے ۔ لئے مطلوب علوم اور صلاحیت ، رہ گیا لغوی معنی

اس میں کوئی اختلاف نہیں کہ تغییر کے معنی اظہار اور کھول کر بیان کرنے کے بیں فہو داجع المی معنی الاظہار و الکھشف، البتہ لغت کے اعتبار سے اس لفظ کا ماخذ کیا ہے؟ اس میں اختلاف ہے، ایک رائے ہے کہ پہلفظ ' تغییرہ' سے ماخوذ ہے، ' د تغییرہ' ایسے تھوڑ ہے پیٹا ب کو کہتے ہیں، جس کود کھے کہ طبیب مرض کی تشخیص کرتا ہے اور گویا جھے ہوئے مرض کو کھولٹا طبیب مرض کی تشخیص کرتا ہے اور گویا جھے ہوئے مرض کو کھولٹا

قاموس الفقه

ہے، دومری رائے ہے کہ بیافظ معکوس ہے اور اس کی اصل اسٹون ہے، دومری رائے ہے کہ بیافظ معکوس ہے اور اس کی اصل انتقاب ہٹا لے اور چہرہ کھول لے، اس کوعر بی زبان کے محاورہ میں 'سفر ت المر أة سفور ا'' کہاجا تا ہے، اور صبح کے اچھی طرح کھل آنے کو''اسفر المصبح'' سے تجبیر کیاجا تا ہے، امام راغب نے فوب کہا ہے کہ وہ چیزیں جو محسوسات کے بیال سے بیان بینی اعیان ہیں، ان کے کھولنے کے لئے ''سفر'' بولا جا تا ہے، اور جو چیزیں غیر محسوس ہیں اور عقل وقہم سے رشتہ رکھتی ہیں، ان کے لئے'' فر'' کالفظ بولا جا تا ہے۔ تا ہم بہر طور تفییر کے معنی کشف واظہار ہی کے ہیں۔ (۱)

علوم القرآن پرجن لوگوں نے قلم اٹھایا ہے، ان کی تحریروں
کا خلاصہ بیہ ہے کہ: ' تفییر وہ علم ہے جس سے آیات اور سورتوں
کا خرول اور قرآنی تقیص معلوم ہوں ، کی و مدنی آیات میں فرق
سے آگاہی ہو، الفاظ قرآنی میں محکم و قتاب، خاص وعام ، مطلق و
مقید ، مجمل ومفسر اور ناسخ ومنسوخ کو جانا جائے ، الفاظ قرآنی کی
اوائیگی کی کیفیت اور آیات کے شانِ نزول سے باخبر ہوا جائے ،
الفاظ قرآنی کے معانی اور انفرادی اور ترکیبی حالت میں اس
میں ہونے والے تغیر کو مجھا جائے ، (۲) حلال وحرام ، وعدو وعید
اور اوام ونواہی ، امثال وعبرت جوقرآن میں فدکور ہیں ، سے
اور اوام ونواہی ، امثال وعبرت جوقرآن میں فدکور ہیں ، سے

واقفيت هو'' ---اس طرح علم تفيير ايك نهايت عظيم الثان علم ہ، جو كتاب اللي سے انسان كارشة جوزتى ہے اوراس كوحق و ہدایت کی تمام تفصلات سے آگاہ کرتی ہے، وہ اپنی جامعیت کے لحاظ سے صدیث بھی ہے کہ صدیث رسول ﷺ کے بغیر آیات قرآنی کابیان ممکن نہیں، وہ فقہ بھی ہے کہ قرآن میں ایک قابل لحاظ تعدادان احکام کی ہے جو مملی زندگی ہے متعلق ہیں،وہ کلام بھی ہے کہ عقیدہ کی تطبیر ہی اس کا اصل موضوع ہے ،وہ تصوف بھی ہے کہ اخلاق انسانی کانز کیہ اور تحلیہ اس کی دعوت کا نہایت اہم جزو ہے، وہ ادب ولغت بھی ہے کہ قرآن عربی مبین میں نازل ہوا ہے، اور عربی زبان کے مفردات ، اس کے ترکیبی اثرات اور عربوں کے محاورات کو جانے بغیر کوئی اس فن کے پہلے زینہ پر بھی قدم نہیں رکھ سکتا ،وہ تاریخ اور علم الآ ٹار بھی ہے كه قرآن مجيد نے دسيوں اولوالعزم رسولوں اوران كى اقوام كى داستان ہائے عبرت اورقصہ ہائے موعظت اسے مخاطب کے سامنے پیش کئے جواہل دل اور اہل ضمیر کے لئے خدا کی عظیم نشانیال ہیں، بدایک علم ہے جوتمام اسلامی علوم کا مجموعہ ہے اور ایک گلدستہ ہمدرنگ ہے،جس میں اسلام سےمتعلق تمام فنون کی کلکاریاں جلوہ فر مااور رونق افزا ہیں۔ تفبيرقرآن كے ماخذ

تغیر قرآن مجید کے ماخذ کی فہرست یوں تو طویل ہے،

(۱) البرهان في علوم القرآن : ۱۳۲۸ - ۱۳۵۱ ، روح المعانى : ۱۳۸ - ۲۰۰ الط ظهو: زرشى ك عبارت : هو علم نزول الآية وسورتها واقاصيصها والا شارات النازلة فيها ثم ترتيب مكيها و مدنيها و محكمها و متشابهها وناسخها ومنسوخها وخاصها وعامها، ومطلقها و مقيدها ومجملها و مفسرها ، وزاد فيها قوم فقالوا : علم حلالها وحرامها ووعدها و وعيدها و امرها ونهيها وعبرها وامثالها، البرهان: ۱۳۸/۲ اورآلوى كابيان ب : علم يبحث فيه عن كيفية النطق بالفاظ القرآن ومدلولاتها واحكامها الافرادية والتركيبية ومعانيها التى تحمل عليها حالة التركيب وتتمات لذالك كمعرفة النسخ وسبب النزول وقصه توضح ما ابهم في القرآن ونحو ذالك ، روح المعانى : ۱۳۸

ليكن بنيادي اورمتبول مآخذ حيار جين ،اول: كتاب الله يعني خود قرآن مجید ہی کی ایک آیت کے ذریعہ دوسری آیت کی تغییر کی جائے ، مثلاً قرآن نے تیم کا ذکر کرتے ہوئے" او لامستم النساء (ن، ۳۰) كا لفظ استعال كيا ب، " كمعنى جھونے کے ہیں، یہالی''کمس'' سے صرف جھونے کے معنی بھی مراد ہو کتے ہیں اور'' جماع'' کے بھی ،قرآن مجیدنے مبرکے مسئله میں بھی ''مس'' کا لفظ استعمال کیا ہے،''مس'' کے معنی بھی چھونے کے ہیں '' مالم تمسوهن'' یہاں بالاتفاق'' مس'' ہے صرف چھونا مرادنہیں ہے ، بلکہ جماع مراد ہے ، اب اس آیت نے فدکور الصدر آیت کی تفییر کر دی کدوبال بھی ' کمس'' ہے صرف جھونام اذہیں، بلکہ '' جماع'' مراد ہے جبیبا کہ حنفیہ کا مسلک ہے، ابن تیب نے خوب کہا ہے کتفیر کا سب ہے بہتر طریق بہی ہے کہ ایک آیت سے دوسری آیت کی تفییر کی جائے۔ اس لئے کہ قرآن یاک نے جس بات کوایک جگہ مجمل رکھا ہے۔ دوسری جگداس کوواضح کردیا ہے اور جو بات ایک جگدا خصار کے ساتھ لقل کی گئی ہے وہی مات دوسری جگہ شرح وسط کے ساتھ مریم کئی ہے:

ان اصح الطرق في ذالك ان يفسر القرآن بالقرآن فيما اجمل في مكان فانه قد فسر في موضع آخر . (١)

تفییر کا دوسرا ما خذ' سنت رسول ﷺ ' ہے، اس لئے کہ سنت دراصل قرآن مجید کا بیان ہے، بلکدامام شافق نے تو فرمایا

ہے، کہ حضور اکرم ﷺ نے جو کھار شادفر مایا ہے، وہ در اصل وہی ہے جس کو قرآن مجید سے مجما اور اخذ کیا ہے، جبیبا کہ ارشاد باری تعالی ہے:

انا انزلنا الیک الکتاب بالحق لتحکم بین الناس بما اراک الله و الا کن للخانین خصیما . (۲) بیما اراک الله و الا کن للخانین خصیما . (۲) بیمک بم نے آپ کی طرف حق کے ساتھ کتاب نازل فرمائی ہے ، تا کہ آپ اللہ کے دیے فیم کے مطابق لوگوں کے درمیان فیملہ کریں اور خیانت کرنے والوں کے طرف دارنہ ہوں۔

البت بیضرور ہے کہ موضوع اورضعیف روایات کے ذریعہ تغیر کرنے سے گریز کیا جائے ،افسوس کہ صوفیا ء کی طرح مفسرین نے بھی روایات کو لینے اور قبول کرنے میں بالکل احتیاط روانہیں رکھی اور ہرطرح کی وائی اور باصل روایات کو جگہ دیدی ،اسی لئے امام احمد بن ضبل جیسے محمد ثاور فقیہ کو کہنا پڑا گئین فنون ایسے ہیں کہ ان کی کوئی ہڑ اوراصل نہیں ، مفازی ، ملاحم اور تغییر فلاث کتب لیس لھا اصل المعازی و المصلحم والتفسیر . (۳)

لم یلبسوا ایمانهم بظلم (الانعام: ۸۲) مین "ظلم" کی تغیر" شرک" نے "الحساب الیسیو" کی تغیرا ممال کی پیشی (عرض) سے اور" یستکبرون عن عبادتی "(مون: ۲۰) میں عبادت کی تغیر" دعاء" سے اور اس طرح کی بہت می تشریحات اور توضیحات میں جوحدیث ہی سے ماخوذ میں، اور بخاری و ترذی

<sup>(</sup>١) نقل في اصول التفسير لابن تيميه: ٩٣، مختل، وْاكْرُمْرَان زرزور (٣) النساء: ١٠٥

<sup>(</sup>m) تغميل كے لئے ملاحظة و : الرساله : 20-24

وغیرہ کی ''کتاب التفسیر '' میں ملاحظہ کی جاسکتی ہیں۔ تغییر کا تیسر اما خذصحابہؓ کے اقول اور ان کی تشریحات ہیں، وہ آیات جن کی تشریح میں عقل ولغت کو وغل نہیں ، ان میں صحابی کی تشریح کو قبول کرنا ضروری ہے کہ ان کی تغییر رسول اللہ وظی سے سننے ہی پڑئی ہوگی ، اس لئے کتاب وسنت کے بعد صحابہ کے آ فارتغییر کا نہایت اہم ما خذہیں ، کیونکہ اُمت میں وہ سب سے

آ فارتعیرکانہایت اہم ماخذیں، یونکہ آمت ہیں وہ سب سے زیادہ قر آن مجید کے نزولی ہیں منظر اور اس کے مقصد سے آگاہ سے ، ابن مسعود رہا ہے مروی ہے کہ قر آن پاک کی کوئی بھی آیت ہو، میں آگاہ ہوں کہ وہ کن لوگوں کے بارے میں نازل ہوئی اور کہاں نازل ہوئی ؟ انا اعلم فی من نزلت واین نزلت را) صحابہ میں حضرت ابن مسعود رہا ہوئی اور حضرت ابن مسعود رہا ہوئی اور حضرت عبداللہ بن عباس من (جن کوخود ابن مسعود منظم نزلت واین اور حضرت عبداللہ بن عباس منظم (جن کوخود ابن مسعود منظم نے اور حمان القرآن کے لقب سے ملقب کیا ہے (۲) آنفیر میں دور اس میں القرآن کے لقب سے ملقب کیا ہے (۲) آنفیر میں

تفیر کا چوتھا اہم ماخذ" لغت" ہے، قرآن مجید" عربی مبین" (محل ۱۰۳) میں نازل ہوا، اس لئے ضروری ہے کہ اس کے مفہوم اور معنی کی تحدید میں عربی زبان ومحاورات، اسالیپ بیان اور زول قرآن مجید کے وقت عربوں کی زبان کو محوظ رکھا جائے، اس لئے اس میں کوئی اختلا ف نہیں کے قرآن مجید کی تغییر کا ایک اہم ماخذ عربی زبان بھی ہے، اس لئے بہی نے مالک بن انس فظائیہ سے نقل کیا ہے کہ میرے پاس عربی زبان سے

ناوا تفیت کے باوجود قرآن مجید کی تغییر کرنے والالایا جائے قیمی اسے سزادوں گا، لا او تھی ہوجل غیر عالم بلغات العرب یفسر کتاب الله الا جعلته نکالا. (۳)

رہ گئے دوسرے ماخذ تا بعین کے اقوال، تاریخی اور اسرائیلی روایات وغیرہ، تو ان کی حثیت ٹانوی ہے اور بیاسی وقت قابل تول ہیں جب کہوہ عام مزاج دین سے متصادم ندہوں۔
تقسیر یالرائے

البت ایک سے زیادہ حدیثیں مروی ہیں، کہ تغییر بالرائے جائز نہیں ،آپ ﷺ نے فرمایا: من قال فی القوان بوایه فاصاب فقد اخطاء .

اس روایت کے بعض راوی (سیل بن ابی حزم) پر گوائل فن نے جرح کی ہے، تاہم اکثر اہل علم نے بیاوراس کی ہم معنی روایت کو قابل قبول سلیم کیا ہے، اس کی تائید صحابہ کے ان اقوال سے بھی ہوتی ہے، جن میں صحابہ نے علم روایت کے بغیر تغیر کرنے کوشد یہ جرم سمجما ہے، حضرت ابو بکر مظاف کا بیقول بہت سے اہل علم نے نقل کیا ہے کہ آپ ویکی نے فر مایا:ای ارض تقلنی وای مسماء تظلنی اذا قلت فی القرآن ہوائی . (۵)

ایک طرف بیروایات بین اور دوسری طرف وه آیات بین جن می قرآن مجید مین قد بر اور اس سے اخذ واستنباط کا حکم دیا گیا ہے، مثلا: لعلمه اللذین یستنبطونه منهم (ناه: ۸۳) افلایتدبرون القرآن (مح: ۲۳) یا: کتاب انزلناه الیک

زیادہ متاز سمجے جاتے تھے۔(۳)

<sup>(</sup>٢) نعم ترجمان القرآن "ابن عباسٌ ،حواله سابق: ٩

<sup>(</sup>٣)حواله سابق : ١٦

<sup>(</sup>۱) البرهان ۲/۲۵۱

<sup>(</sup>٣) البرهان في علوم القرآن ١٥٤/٢

<sup>(</sup>۵) طبری : ۱۸۸۷

مبارک لیدبرواآباته "(ص ۲۹:)ای لئے تغیر قرآن کے باب میں ایک گروہ تو وہ پیدا ہوا جس نے اپنی عقل ورائے کا کھوڑا دوڑایا، یہاں تک کہان کے مقابلہ میں نصوص کو بھی نظر انداز کردیا، اور دوسرا گروہ ان متورعین کا تھا جن کے زدیک تغییر قرآن میں فہم ورائے کو دخل دینا کیسر جرم قرار پایا، لیکن حقیقت یہ ہے کہ عدل واعتدال کی راہ ان دونوں کے درمیان ہواور پہلے ایک رائے قائم کر کے بہ تکلف اس پرآیات قرآنی کو جواور پہلے ایک رائے قائم کر کے بہ تکلف اس پرآیات قرآنی کو جہال کرنے کی سعی کی گئی ہے، یقینا حرام ہاوروہ رائے جو دروایت اور دین کی مجموعی مزاح کی روشنی میں قائم ہوئی ہواور لغت بقل و دروایت اور دین کی مجموعی مزاح کی روشنی میں قائم ہوئی ہاور لغت بقل و دروایت اور دین کی مجموعی مزاح کی روشنی میں قائم ہوئی ہاور لغت بقل و دروایت اور دین کی مجموعی روح کے مطابق ہے، عین مطلوب فروایت اور دین کی مجموعی روح کے مطابق ہے، علامہ آلوی کے دروایت اور دین کی مجموعی روح کے مطابق ہے، علامہ آلوی کے الفاظ میں:

من قال بالقرآن قولا يوافق هواه بان يجعل المذهب اصلا والتفسير تابعا له فيرد اليه باى وجه . (١)

اس بات کا ذکر بے جانہ ہوگا کہ چند خاص طبقات ہیں،
جن کے پہال تغییر بالرائے زیادہ ہے، اول: عقلیت پندگردہ،
جس نے بہ تکلف مجزات اور خارق عادت دا قعات کی توجیہ کی
سعی کی اور ہر بات جوان کی عقل ناقص کے مطابق خلا ف عقل
محسوں ہوئی ان کوروکر دیا اور بیانہ سمجھا کہ کسی چیز کا ماور اے عقل
ہوتا اور بات ہے اور خلاف عقل ہونا دوسری بات ہے تغییر کی

تاریخ میں شایداس کا آغاز معتزلہ ہے ہوااور آج بھی تجدد پند طقتی ہول میں ای پرانی 'شراب' کا سوداکرر ہاہے۔ دوسرا طقد' باطنیہ' کا تھا، جنہوں نے قرآن کے ظاہری مفہوم کے مقابل ایک متقل باطنی مفہوم کا جامہ پہنا نے ک کوشش کی اور قرآنی تعلیمات کو بالکل مسخ کردیا۔ تیسرا طبقہ ان 'صوفیاء'' کا ہے، جنہوں نے باطنیہ کے نقش

کوشش کی اور قرآنی تعلیمات کو بالکل سنخ کردیا۔
تیسرا طبقدان 'صوفیاء' کا ہے،جنہوں نے باطنیہ کے نقش قدم پرچل کرای اندازی تغییر کی ،علامہ مہائی کی ''جیمے الرحٰن' اورخودابن عربی ( شخ آکبر ) کی تغییر ای زمرہ میں ہے، ابوعبد الرحٰن سلی کی ای نوعیت کی تغییر'' حقائق النفیر'' کا بعض اہل علم نے ذکر کیا ہے، جس کے بارے میں مشہور محدث و ناقد حافظ زبی کا خیال ہے کہ بیتفیر قرآن مجید میں تحریف ہے: (۱)اور زرشی نے ابن صلاح کے فقاد کی میں نقل کیا ہے کہ ام ابوالحن واحدی کہتے تھے کہ جواس کو نفییر سمجھے گاوہ دائرہ اسلام سے خارج موجو الے گا: فان اعتقد ان ذالک تفسیر فقد کفو ۔ (۱) چوتھا طبقہ ان غالی مقلد فقہاء کا ہے، جنہوں نے بہ تکلف جو اس کی منظبی کرنے کی سعی بلکہ جمارت کی جو مالا تکہ یقنینا خود صاحب نہ جب ایک اس روش اور طریق کو پہنئیں کرتے ہوالی اللہ المشنکی۔

تفيرك لئے ضروري علوم

تفیر قرآن مجید جوایک نہایت نازک اور اہم کام ہے، ا ضروری ہے کہ اس کے لئے مناسب صلاحیت اور اہلیت کی

(۱)روح المعاني ا٧٦، ثالمي تكمام: اما الرائع غير الجارى على موافقة العربية او الجارى على الادلة الشرعيه فهذا هو الراى المذموم من غيرا شكال ، الموافقات: ٢٨٩٠٣ (٢)طبقات العفسرين: ٨٥، ط دار الكتب العلميه بيروت لبنان

(٣) البرهان : ١٤١٦٣

تحديد كى جائے اور اگرايانه كياجائے تو قرآن باز يجه اطفال بن كرره جائے گا،اس كے لئے جن علوم ميں بصيرت دركار ہے، کتب تفیر اور اُصول تفیر میں ان کو وضاحت سے ذکر کیا گیا ہے،اس سلسلہ میں کچھ علوم تووہ ہیں جن کاتعلق عربی زبان سے ہاوردویہ ہیں بحو بصرف ،معانی ،بدیع اورخودلفت اور کچھ علوم وہ ہیں جواسلام سے براہ راست تعلق رکھتے ہیں اوروہ ہیں: کلام، جس میں اعتقادات اور باری تعالیٰ کی صفات سے بحث کی جاتی ہے، حدیث: جن کے ذریعہ آیات کے سبب نزول اور ناسخ و منسوخ وغیرہ کاعلم ہوتا ہے،اصول فقہ: جس کے ذریعہ آیات قرآنی سے اخذ معانی کے تواعد بتائے جاتے ہیں ،قر أت: جو قرآن مجید کے طرز اوا اور الفاظ میں بعض جگہ واقع ہونے والے قراء کے اختلاف کو واضح کرتا ہے ، تقویٰ ، تورع اور خوف خداوندی کے علاوہ ان نو وسیع الاطراف علوم وفنون میں دستگاہی اوربصیرت کے بعد ہی اہل علم نے کسی مخص کواس بات کاحق ویا ہے کہ وہ قرآن مجید کی تفسیر کرے، سلف صالحین نے قرآن مجید کی تفسیر کاحق دینے میں جواحتیاط برتی ہےوہ عین مناسب اور موضوع کی نزاکت ، نیز قرآن مجید کی عظمت اوراس کی علمی اور فکری گہرائی اور کیرائی کا تقاضا ہے، بعد کے ادوار میں جن علماء نے اس موضوع برقلم اٹھایا ہے ، ان میں خال خال ہی الیں تخصیتیں ہیں،جن کوان تمام علوم کا جامع اور حامل سمجھا جاسکے، اردوزبان میں شاید ہی کوئی صاحب علم ہوجوان کڑی شرطوں پر پورااتر تاہو ----لین ظاہر ہے کداس قتم کی شرطیں قرآن

نام سے جوکام ہور ہا ہے وہ اصل میں تغییر نہیں بلک نقل تغییر ہے
اوراس کے لئے اتنابی ضروری ہے، کدوہ خض قرآن کے منشاء و
مقصود اور روح سے واقف ہو، عربی زبان سے واقف ہواور
سلف صالحین کی علمی تحقیقات کو سجھنے کی صلاحیت رکھتا ہو، نیز کلام
اللہ میں خودرائی سے مجتنب ہواور اللہ کا خوف رکھتا ہو، اس طرح
ہردور میں زبانہ کے اسلوب اور تقاضوں کے مطابق قرآن مجید
کی تشریح وتوضیح کا دروازہ کھلار ہے گا۔

## تفصيل

وضاحت كرنے كمعنى ميں ہے، فقد اسلامي ميں بيلفظ اجمال كے مقابله مين آتا ہے۔

( مجمل احکام کی وضاحت اور تغصیل کی کیا کیا صورتیں ہیں؟ وہ لفظ ''بیان'' کے تحت گذر چکی ہیں )۔

## تقبيل

''تقبیل'' کے معنی بوسہ لینے کے ہیں۔

#### بچول کا بوسه

رسول الله سلی الله علیه وآله وسلم جھوٹے بچوں کے بوسے
لیا کرتے تھے، ایک دفعہ آپ کی نے حضرت حسن کا بوسہ
لیا تو اقرع بن حابس کے وہ بیں پر موجود تھے، انہوں نے کہا کہ
میرے تو دس بچے ہیں، گربھی کسی کا بوسنہیں لیا، آپ کی نے
ان کو تعب ہے دیکھا اور فر مایا کہ جورح نہیں کرتا اس پر الله تعالیٰ
کی طرف ہے بھی رحم کا معاملہ نہیں کیا جائے گا۔ (۱)

مجید کی طبع زارتغیروں کے لئے ہیں،ادھرصدیوں سے تغییر کے

<sup>(</sup>۱) بخاري عن ابي هرير أ ٨٨٤/٢، باب رحمة الولدو تقبيله و معانقته

ایک دفعہ کوئی بچہ لایا گیا تو آپ ﷺ نے بوسہ لیا اور فر مایا کہ ان کی محبت آ دی کو بخیل اور بر دل بنادی ہے، اور بیہ بچے ریحان جنت میں سے ہیں۔(۱)

بالغول كأحكم

بروں کے بوے کے سلسلہ ہیں سے بات یا در کھنی چاہے کہ غیر محرم مردو کورت کے لئے تو ایک دوسرے کا بوسہ نا جائز ہے، ی، ایک مرد کے لئے دوسرے مرد کا یا ایک عورت کے لئے دوسری مور کا یا ایک عورت کے لئے دوسری مور کا یا ایک عورت کے لئے دوست بین ہے، چنا نچہ رسول اللہ وہنا ہی عام حالات میں درست نہیں ہے، چنا نچہ رسول اللہ وہنا ہے دریافت کیا گیا کہ ایک دوست اپ دوست یا محمانی سے ملے تو کیا اس کے لئے جھے، آپ وہنا نے فرمایا بنہیں، پھر پوچھا کہ کیا اس سے چئے اور بوسہ لے؟ تو آپ وہنا نے اس کی اجارے ہیں موال کیا گیا تو آپ وہنا نے اس کی اجازت دی۔ (۲)

چنانچہای لئے امام ابوطنیفہ کے نزدیک عام حالات میں اس کو کردہ قرار دیا گیا ہے، علامہ کاسانی فرماتے ہیں:

''معانقہ اور بوسہ کے سلسلہ میں فتہا و کا اختلاف ہے،
امام ابوطنیفہ کے یہاں ایک مختص کے لئے دوسر شخص کا چہرہ یاہاتھ یاکی حصہ جسم کا بوسہ لینا کمروہ ہے اور امام ابو بوسف کے نزدیک اس میں چھرمضا تقدیمیں'۔(۳)
البتہ جہاں شہوت کا کوئی اندیشہ نہ ہو وہاں مخوائش ہے،

چنانچدایک دفعہ باہر سے حفرت زید بن حارثہ کی لدینہ والیسی پرفرط مرت میں آپ گئے نے ان سے معانقہ کیا اور بوسد دیا۔(م)——ای طرح وفد عبدالقیس آپ گئے کی دست میں حاضر ہوا تو شرکاء وفد نے آپ گئے کے دست ویا کے مبارک کا بوسدلیا۔(۵)

ای طرح محرم بالغ رشته دارون کا بوسه لینا بھی اس وقت جائز نه ہوگا، جب شہوت کا اندیشہ یا اختال ہو، ہاں، جہاں اس کا کوئی اختال نہ ہوگا وہاں اجازت ہوگی، چنانچہ آنحضور کھنے کا حضرت فاطمہ حضورا کرم کھنے کا بوسہ لیا کرتی تھیں ۔ (۱) ایک دفعہ ام المؤمنین حضرت عاکشرضی الله عنہا کو بخارتھا، حضرت ابو بکر کھنے باہرے آئے، آکر مزاح بری کی اورصا جزادی کے رضار کا بوسہ لیا۔ (۱)

یوی کابوسہ نم ف بید کہ جائزے، بلکہ متحب اور بہترہ، رسول اللہ وظالم ہی از واج مطہرات کا بوسہ لیا کرتے تھے، (2) آپ وظاروزہ کی حالت میں بھی بیوی کا بوسہ لیتے تھے، (۹) اس معلوم ہوا کہ اس کی وجہ سے روز وہیں ٹو ٹیا۔

البته اس میں اختلاف ہے کہ بیوی کابوسہ لینے سے وضو ٹو ٹنا ہے، یانہیں؟ امام شافعیؓ کے بیہاں مطلقا عورت کا بوسہ لینا ناقض وضوء ہے، امام مالکؓ کے بیہاں اس وقت ہے، جب اس

<sup>(</sup>١) ابوداؤد: ٢٠٨٠٤، باب في قبلة الرجل ولده

<sup>(</sup>٣) ترمدي، عن عائشةُ ، بدائع : ١١٥٥ كتاب الاستحسان

<sup>(</sup>٥) ابوداؤد ، عن عائشة : ١٠٩/٢، باب قبلة الرجل

<sup>(</sup>٤) ابوداؤد عن البراء : ٩/٣ ك، باب قبلة الخد

<sup>(</sup>٩) ابن قيم : زاد المعالا : ١/٨٦، هذايه في النكاح و معاشرته مع أهله

<sup>(</sup>٢) ترمذي عن انسُّ ١٠٢/٢، باب ماجاء في المعانقة

<sup>(</sup>٣) ابوداؤد: ٤٠٩/٢، باب قبلة الرجل

<sup>(</sup>٢) بدائع الصنائع: ١١/٥ كتاب الاستحسان

<sup>(</sup>٨) ابو داؤد، باب القبلة للصائم برقم: ٢٣٨٢

ے لذت اندوز ہو، امام ابوضیفہ کے یہاں بیوی کا بوسہ ناتف وضونہیں ہے، حضرت عائش کی روایت ہے کہ حضور آکرم وظی کا بعض از واج مطہرات کا بوسہ لیتے تھے، اور پھر وضو کئے بغیر نماز ادافر ماتے تھے، (۱) اس سے احناف کی تائید ہوتی ہے۔

بوسہ سے حرمت مصاہرت

''مصاہرت' سرالی رشتہ کو کہتے ہیں، نکاح کے بعد ہوی کی وجہ سے اس کا خاندان، بعنی اس کا پورا داد یہالی اور نانہالی سلسلہ حرام ہوجا تا ہے، ای کو''حرمت مصاہرت'' کہتے ہیں، امام ابوضیفہ کے یہاں نکاح کے علاوہ زنا سے اور نہ صرف زنا سے، بلکہ کی اُڑی کا شہوت کے ساتھ بوسہ لینے کی وجہ ہے ہمی سے حرمت پیدا ہوجاتی ہے، (۲) مثلًا اگرزید نے بلا نکاح بھی نینب کا بوسہ لیا تو زینب کی ماں، دادی، نانی اور بیٹی وغیرہ زید کے لئے حرام ہوجائے گی، جمہور فقہا وکواس مسللہ میں حضرت امام ابوضیفہ کی رائے سے اختلاف ہے۔

(تنصیل کے لئے خودلفظ''مصابرت' دیکھاجائے) (اذان کے وقت انگوٹھوں کا بوسہ لینا شرعاً کیساہے؟ جلد اول میں''اسٹلام'' کے ذیل میں اس پر گفتگو ہوچکی ہے)۔



کسی بات کواس قدر داختے کر دینا کہ اس میں معنی مجازی مراد لینے ، یا اس عام حکم کے کسی خاص فرد کا ارادہ کرنے کی کوئی مخبائش اور احمال باتی نہ رہے ، اس کو اصول فقہ کی اصطلاح

میں،بیان تقریر کہتے ہیں۔

مثان قرآن مجید نے حصرت آدم الطبیخ کوفرشتوں سے مجدہ کرانے کا ذکر کرتے ہوئے کہا: فسیجد الملائکہ کلهم الجمعون (ص ۲۳۰) تمام کے تمام فرشتوں نے محدہ کیا، یہاں "لائک،" کالفظ ہی کافی تھا، اس لئے کہ وہ قاعدہ کے لحاظ سے "مر پھر بھی "جمعون" ہے اور اس طرح وہ سجی فرشتوں کوشامل ہے، مر پھر بھی یہ سے ور اس طرح وہ سجی فرشتوں کوشامل ہے، مر پھر بھی یہ سے کہ کا بیا ہو، سموں نے نہ کیا ہو، قرآن نے "کلهم اجمعون" کیا ہو، سموں نے نہ کیا ہو، قرآن نے "کلهم اجمعون" کے لفظ سے اس قسم کے احتمالات کی جڑکا ہے دی، اور وضاحت کے لفظ سے اس قسم کے احتمالات کی جڑکا ہے دی، اور وضاحت کردی کہ یہ بات تمام فرشتوں کے سلسلے میں ہے، اس سے کی ایک جماعت کی تخصیص سے خبیں۔

یا جیے قرآن نے اپنی قدرت اور رزاقیت کے اظہار کے طور پر پرندوں کاذکر کیا اور کہا: ''طائر یطیو ہجنا حیہ '' (انعام طور پر پرندوں کاذکر کیا اور کہا: ''طائر یطیو ہجنا حیہ '' (انعام الزاو مبالغ'' آؤنا'' کہد دیا جاتا ہے ، اس لئے'' طائر'' کی یہ تقریح ممکن تھی کہاس ہے کوئی الی خلقت مراد ہے ، جو تیز رو ہو، گرقر آن نے آ مے'' یطیو ہجنا حیہ '' (جوایخ پروں سے اڑتی ہے ) کہدراس بجازی معنی کے لئے کوئی جگر ہیں چھر نے اور یہ بات متعین ہوگئی کہاس سے مراد حیقی پرعدے ہیں ، بیان اور یہ بات متعین ہوگئی کہاس سے مراد حیقی پرعدے ہیں ، بیان تفیر کی طرح یہ بیان بھی اصل تھم سے مؤخر ہوسکتا ہے۔ (۲)

تقفير

«تقفيز' كے عنى بال كاشنے كے بيں۔

(١) ابو داؤد : ٢١/١، ترمذي : ٢٥/١، باب ترك الوضوء من القبله (٢) الهدايه : ٢٨٩/٢، فصل في السحرمات

(٣) نور الانوار : ٢٠١

دم واجب ہوگا۔

بال منڈانے، یا کتروانے کاوقت دسویں کی صبح صادق ہے
 لے کربار ہویں کے غروب آفاب تک دہتا ہے۔

بال منڈانے یا کتر وانے کے بعد وہ تمام امور جائز ہو جائز ہو جائے ہیں، جواحرام میں آنے کی وجہ سے حرام ہوگئے تھے، مثلاً خوشبولگانا، سلا ہوا کپڑا پہننا، شکار وغیرہ، تاہم ہوی سے قربت اورتقبیل وغیرہ جائز نہیں ہوتے، پیطواف زیارت کے بعد ہی جائز ہوتا ہے۔

عام حالات میں بال موند نے اور تراشنے کا کیا تھم ہے؟ ان کی تفصیلات 'شعر'' کے تحت مٰد کور ہوں گی، واللہ الموفق.



تقلید نفت میں قلادہ ڈالنے کو کہتے ہیں، ای لئے اُونٹ

کے گلے میں قربانی کے لئے جوعلائی شکی ڈالی جائے اس کو بھی

"قلید"، ی کہاجاتا ہے، فرزدق کا شعر ہے۔(۲)

حلفت برب کعبة والمصلی

واعناق الهدی مقلدات

فقہ کی اصطلاح میں تقلید کو تقلید اس لئے کہاجاتا ہے کہ تقلید

کے ذریعہ ایک شخص اپنے گلے میں دوسرے کی رائے اور فکر کا

قلادہ ڈال لیتا ہے: "کان ہذا المتبع جعل قول الغیر
وفعلہ قلادہ فی عنقہ (۲)

تقلید کی تعریف فقهاء نے مختلف الفاظ میں کی ہے،علامہ

ج وعمرہ کے بعد جب احرام کھولا جائے ، تواس کے اظہار کے طور پر بال موغرایا یا تراشا جاتا ہے ، بال موغر نے کو ' تحلین' اور تراشنے وچھوٹا کرنے کو ' تقھیر' کہتے ہیں ، دونوں ،ی صور تیں درست اور جائز ہیں ، جیسا کہ خود قرآن مجید نے ان کا ذکر کیا ہے ، گر حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ ' طلق' افضل ہے۔ (۱) بال ایک انگل ، یعنی انگل کے پور کے برابر تراشا جائے ، پورے سرکا تراشنا بہتر ہے ، اور چوتھائی سرکا تراشنا واجب ہے۔ (۱)

بال كتروانے سے متعلق چند ضرورى احكام ورج كئے تے بن:

- سرکابل کتر واتے ہوئے قبلہ رخ بیٹے، اپنی داہنی جانب
   سے کتر وانا شروع کرے۔
- چوتھائی سرکا بال منڈوانا ، یا کتروانا واجب ہے ، محرم اس
   کے بغیر حلال نہیں ہوسکتا۔
- تمام سرکابال کٹانایامنڈ انامتحب ہے، البت منڈ انا کٹانے
   سے افضل ہے۔
- علال ہوتے وقت محرم اپنایا کی دوسر فیض کا (خواہ وہ محرم ہو) سرموغ سکتا ہے ،اس سے دم یا جزاء واجب نہ ہوگ ۔
- بیضروری ہے کہ بال حرم ہی میں ۱۰ (ذی الحجہ ہے ۱۲ اللہ ذی الحجہ کے درمیان دن یا رات میں کتروالئے جائیں ،
   اگر حرم میں بال نہیں کتروایا تو وہ حلال تو ہو جائے گا، لیکن

<sup>(</sup>١) هشكواة عن ابن عمر ٢٣١١، باب الحلق ، متفق عليه ، خلاصة الفتاوي ار٢٨٠، اعمال الحج

<sup>(</sup>٢) درمختار : ١٤٣ ، باب العج ط: كلكته ١٢٦٣ه (٣) تاج العروس ١٥٨٢م

<sup>(</sup>٣) التعريفات للجرجاني: ٩٠

قفال کہتے ہیں کہ کہنے والے کی بات کو قبول کر لیمنا پیرجانے بغیر كدوه كبال س كهدر باب،قول القائل وانت لا تعلم من این قاله. () بیخ ابو حامداور استاذ ابومنصور کابیان ہے کہ دلیل وجحت کے بغیر کسی کے قول کو تتلیم کرلیما " تقلید" ہے، قبول القول من غير حجة تظهر على قول . (٢) بعض لوكول نے لکھاہے کہ دلیل جانے بغیر دوسرے کے قول کو قبول کر لینا اور کسی کام کے کرنے یا چھوڑنے میں دوسرے کی نقل کرنے کا نام تقلید ہے، (٣) بعض حضرات نے جن کار جمان تعلید کے قبول نه کرنے کا ہے، انہوں نے تقلید کی تعریف اس طرر سی ہے کہوہ نا قابل جمت مخص كى رائے كو بلا جمت مان لينے ، نام ہے: هوقبول راى من لا تقوم بهاالحجة بلاحجة. (م) علامه آمدى في كلها ب كة تعليد كى جبت ملزمه كے بغير دوسر كى بات كومان لين كانام ب: العمل بقول الغيرمن غير حجة ملزمة. (٥)سيدشريف جرجاني ادر قاضي عبدالني احركري نے تقلید کی تعریف میں مقلد کے منشاء کو داختے کرتے ہوئے کہاہے، کدا کی مخص کا دوسرے کے قول یافعل کوولیل اور ججت کی طلب وتحقیق کے بغیر بیدسن ظن رکھتے ہوئے قبول کرلینا کہ وہ حق پر ہوگا ،تقلید ہے۔(۱) علامہ ابن ہام نے تقلید کی سب سے جامع تعریف کی ہے، وہ کہتے ہیں کہ تقلیداس محف کی بات کودلیل

وجمت طلب کے بغیر مان لینے کا نام ہے، جس کی رائے بذات خود جحت شرع نبيل ب،التقليد العمل بقول من ليس قوله احدى الحجج بلاحجة فيهاءال طرح رسول الله الله قول ادراجماع برعمل تعلیه نہیں ہوگا کہ بید دونوں خود ججت شرعی ہیں،ای طرح عام مخص کامفتی کی طرف رجوع کرنااور قاضی کا گواہوں کی گواہی شلیم کرلینا تقلید میں داخل نہیں ہے، کیونکہ قاضی کے لئے گواہی پر فیصلہ اور عالم لوگوں کا مفتی کی طرف رجوع كرنا اجماع سے ثابت ہے، يمال بيشبہ موتا ہے كه اصحاب علم (جواحكام اوران كے دلائل سے واقف ہوں) كاكسى مجہد کی اتباع کرنا کیوں کر تقلید کہلاسکتا ہے، جب کہ وہ مجہد کے ماخذ اوراس کے دلائل سے واقف ہوتا ہے، علامدامیر باوشاہ خراسانی نے اس کا جواب دیا ہے کہ عام الل علم کا دلاک کی معرفت اور واقفیت حقیقی معنول میں ولائل سے واقفیت اورعلم کے تھم میں نہیں ہے، کیونکہ دلائل کی معرفت اوراس کا کمل علم نیز اس پروسیع نظراوراس کا مخالف دلیل کےمقابلہ راج ہونا، یااس ے محفوظ ہونا مجتدی جان سکتا ہے۔(2)

پس تقلید کی ان تمام تعریفات اورتشریحات سے بدواضح بے کدو کی مخص جوخوداجتهاد پر قادر ند ہو، یا قادر ہو، کیکن اجتهاد نہ کرسکا ہو، وہ اس حسن ظن کے ساتھ دوسر سے مجتمد کی رائے کو

<sup>(</sup>۱) ارشادالفحول : ۲۲۵

<sup>(</sup>٣) اصول الفقه الاسلامى : ١١٢/٢ نيز تخبري بك كاييان ب " المقليد هو قبول قول بلا حجة ، اصول الفقه ، ٣٥٠، كي تعريف ابن عاجب تحلّ كي مم ي عيد المتحديد : ٩٠ التعريفات : ٩٠ مي تعريف ابن عاجب تحلّ كي مم ي المتحديد : ٣٠٠ مي تعريفات : ٩٠ ميلام عبد المتحديد و لا دليل ، التعريفات : ٩٠ ميلام عبد المتحديد و لا دليل ، التعريفات : ٩٠ ميلام عبد المتحديد و لا دليل ، التعريفات : ٩٠ ميلام عبد المتحديد و لا دليل ، التعريفات : ٩٠ ميلام عبد المتحديد و لا دليل ، التعريفات : ٩٠ ميلام عبد المتحديد و لا دليل ، التعريفات : ٩٠ ميلام عبد المتحديد و لا دليل ، التعريفات : ٩٠ ميلام عبد المتحديد و لا دليل ، التعريفات : ٩٠ ميلام عبد المتحديد و لا دليل ، التعريفات : ٩٠ ميلام عبد المتحديد و لا دليل ، التعريفات : ٩٠ ميلام عبد المتحديد و لا دليل ، التعريفات : ٩٠ ميلام عبد المتحديد و لا دليل ، التعريفات : ٩٠ ميلام عبد المتحديد و لا دليل ، التعريفات : ٩٠ ميلام عبد المتحديد و لا دليل ، التعريفات : ٩٠ ميلام عبد المتحديد و لا دليل ، التعريفات : ٩٠ ميلام عبد المتحديد و لا دليل ، التعريفات : ٩٠ ميلام عبد المتحديد و ال

<sup>(</sup>٣) ارشادالفحول: ١٩٥ حصول المامول: ١٠٤ أو ١٠٥ الاحكام في اصول الاحكام للآمدى: ٢٢٧/٣

<sup>(</sup>٢) اتباع الانسان غيره فيما يقول بقول اوفعل معتقداً الحقية فيه من غير نظر وتامل في الدليل، دستور العلماء ١٣٣١/١ التعريفات للجرجاني : ٩٠

<sup>(</sup>٤) تيسير التحرير: ٢٢١٦٣٣-٢٢١

قبول کرلے کدایے علم وتقویٰ کی وجہ سے سیجے متیجہ پر پہونچا موگا اوراس کی رائے درست ہوگی ،اس کانام'' تقلید'' ہے۔ تقلید کا حکم

جولوگ تقلید کے قائل ہیں، وہ بھی اس بات کوتسلیم کرتے ہیں کہ تقلید علم ویقین کا فائدہ نہیں دیتا، خان اور گمان غالب ہی اس کے ذریعہ حاصل ہوتا ہے، جو مخص کی مسئلہ میں کی امام کی تقلید کرتا ہے، وہ اس کی رائے کے صحیح ہونے کامحض غالب گمان ہی رکھتا ہے اور اس احتمال کوتسلیم کرتا ہے کہ ممکن ہے کہ اس نے جس رائے کو درست سمجھا ہے وہ غلط ہوا ور اس کی مخالف رائے صحیح ہو، علامہ ابن ہمام نے اعتقادی احکام میں تقلید کے مسئلہ پر مشکوکرتے ہوئے لکھا ہے:

(ولا يحصل) العلم به(بالتقليد). (١)

نیز خفری کابیان ہے:

وليس من طرف العلم لا في الاصول ولا في الفروع. (٢)

سبیل سے بیسوال افستا ہے کہ صرف عملی اور فروی احکام میں تعلید جائز ہے، یا اعتقادی اور اصولی احکام میں بھی تعلید کی مخبائش ہے؟ اہل علم کے درمیان اس مسئلہ میں اختلاف ہے، ابوالحن اشعری ، معتزلہ اور بہت سے مسئلمین نے اعتقادی مسائل میں تعلید کو سیح نہیں مانا ہے (۲) یہاں تک کہ اگر کوئی محض

دلائل کی روشی میں خدا کی ذات وصفات کی معرفت حاصل نہ کرسکے تو وہ مومن کا نام پانے کاستی نہیں (۳) آمدی نے ای کو جمہور کا فد جب قرار دیا ہے (۵) بعض حضرات نے اصولی اور اعتقادی احکام میں بھی تقلید کو جائز اور درست قرار دیا ہے، یہ دائے عبیداللہ بن حسن عزری، حشو یہ اور تعلیمیہ کی ہے (۲) جب کہ علی مصدیث کی ایک جماعت نے اعتقادی مسائل میں غور وفکر کو حرام قرار ویا ہے اور اس شعبہ میں بھی تقلید کو واجب قرار دیا ہے، حرام قرار ویا ہے اور اس شعبہ میں بھی تقلید کو واجب قرار دیا ہے، حیرت ہے کہ ذرکشی نے ائم اربعہ کی طرف اس کی نسبت کردی ہے ، درے اس سلم میں سب سے متواز ن رائے وہ ہے جو ہوں دانوں مام نے نقل کی ہے کہ جو لوگ تقلید آایمان وعقید ہوں اور انھوں نے خو واس پرخور کرنے کی کوشش نہ کی ہو، وہ مومن تو ہوں گے لیکن تدیر نہ کرنے اور حق و رائی کی تحقیق وہ موں تو ہوں گے لیکن تدیر نہ کرنے اور حق و رائی کی تحقیق سے کوتا ہی برستے کی وجہ سے گنہگار ہوں گے ، علامہ ابن ہمام کے الفاظ میں:

صححنا ايمان المقلد وان المنا .

ہم نے مقلد کے ایمان کو میح قرار دیا ہے اگر چہ ہم نے اے گنبگار قرار دیا ہے۔

امیر بادشاہ کی روایت کے مطابق یمی ائمہ اربعہ، امام اوزاعی، سفیان توری اورا کرمتکلمین کی رائے ہے اورامام رازی، آمدی اور ابن حاجب وغیرہ سب یمی کہتے ہیں کہ اعتقادات

<sup>(</sup>۲) اصول الفقه: ۳۸۰

<sup>(</sup>۱) تيسيرالتحوير: ۲۳۳/۴

<sup>(</sup>٣) دستور العلماء : ١١/١٣

<sup>(</sup>٣) لايستحق اسم المومن والابعد عرفان الادلة وهو مذهب الاشعرى تيسير التحرير: ٣٣٣/٣

<sup>(</sup>١) حكام: ٣٢٩/٣ (٢) حوالة سابق

<sup>(</sup>۷) تهسير التحرير: ۳۲۷/۳

مں غور وفکر کے ذرایعہ خور تحقیق کرنی ہے۔(۱)

حقیقت یہ ہے کہ اصحاب علم کے لئے تو اس طرح کا تدبر واجب قراردينا صيح معلوم موتا ب كيكن عام لوگوں كواس كامكلف قرار دینا تکلیف مالا بطاق کے قبیل سے ہے کیوں کہ بقول علامه ابواسحاق کے استدلال اور دلائل کاسمجھنامقصور نہیں ہے، بلكه خدا ورسول كے حكم كى طرف زُجوع كرنا اوران پريفين كرنا اصل مقصود اور دین کی روح ہے، یہی وجہ ہے کہ بعض اوقات ایک عامی اور جابل کا یقین معقولات کے عالم سے بردھ کر ہوتا ب، (٢) اى كے قشرى اور ابو تھ جوينى وغيره نے امام اشعرى كى طرف اس نسبت كوغلاقرار ديا كه تقليداً ايمان لا نا كافي نهيس، (٣) بالخصوص متكلمين كے استدلال كا جوطريقه ہے اس طريق پر اليمانيات يرغوركرنے اورحق تك يہنيخے كودا جب قرار ديا جانا تو قطعا قرین قیاس نبیس ہے،علامها بن سمعانی نے بہت سمجے لکھا ہے: اننا لنكر ايجاب التوصل إلى العقائد في الاصول بالطريق الذي اقتعدوه وساموا به الخلق وزعموا أن من لم يعرف ذالك لم يعرف الله تعالىٰ ثم اداهم ذالك إلى تكفير العوام اجمع وهذا هو الخطة الشنواء والداء العضال وذا كان السواد الأعظم هو العوام وبهم قوام الدين وعليهم مدار رحى الاسلام ولعله لا يوجد في البلدة الواحدة التي تجمع المأة الألف من يقوم بالشرائط التي يعتبرون الا العدد الشاذ الشارد النادر ولعله لايبلغ

عدد العشرة . (٣)

ہمیں اس بات سے انکار ہے کہ عقا کہ واصول تک اس طریق سے پنچا جائے جس کے قواعدان حفرات نے وضع کے ہیں جن کے ذریعہ متکلمین نے خلق پراپی برتری قائم کی ہے اوران کا گمان ہے کہ جس نے اس طرح معرفت حاصل نہ کی اس کو معرفت خداد ندی نصیب نہ ہوگی ، پھر یک خیال ہے جس نے ان کوتما م عوام کی تکفیر پراکسایا ہے، یہی خیال ہے جس نے ان کوتما م عوام کی تکفیر پراکسایا ہے، سوادا عظم عوام ہی ہیں ، انھیں سے دین کا بقاء ہے اور وہی سوادا عظم عوام ہی ہی کا مدار ہیں ، شایدا سے شہر میں جس کی آب شرط ہیں جو اسلام کی چکی کا مدار ہیں ، شایدا سے شہر میں جس کی بین جو اسلام کی چکی کا مدار ہیں ، شایدا سے شہر میں جس کی پر پور سے نداتریں جن کا یہ حضرات اعتبار کرتے ہیں۔ البتہ کس درجہ کا تقلیدی ایمان معتبر ہوگا اور ایمان میں کس درجہ کی قبلید کرنا درست ہوگی ؟ اس میں مولا نا عبدا لنبی احمد عگری نے تقلید کرنا درست ہوگی ؟ اس میں مولا نا عبدا لنبی احمد عگری نے تقلید کرنا درست ہوگی ؟ اس میں مولا نا عبدا لنبی احمد عگری نے تقلید کرنا درست ہوگی ؟ اس میں مولا نا عبدا لنبی احمد عگری نے تقلید کرنا درست ہوگی ؟ اس میں مولا نا عبدا لنبی احمد عگری نے تقلید کرنا درست ہوگی ؟ اس میں مولا نا عبدا لنبی احمد عگری نے تقلید کرنا درست ہوگی ؟ اس میں مولا نا عبدا لنبی احمد عگری نے تقلید کرنا درست ہوگی ؟ اس میں مولا نا عبدا لنبی احمد عگری نے تقلید کرنا درست ہوگی ؟ اس میں مولا نا عبدا لنبی احمد عگری نے

''اگرکوئی فخض کلمہ تو حید پڑھے اور اس سے پوچھا جائے
تم نے کیا پڑھا ہے اور وہ جواب دے کہ جس نے
مسلمانوں کو ای طرح پڑھتے ہوے دیکھا اور اس کی وجہ
سلمانوں کو ای نگاہ جس مسلمان قرار پاتے ہیں، اس لئے
جس نے بھی ہے کلمہ پڑھ لیا، تا کہ جس مسلمان ہوجاؤں تو
اس طرح کا تقلیدی ایمان مومن ہونے کے لئے کافی ہوگا،
اوراگر وہ جواب دے کہ چونکہ مسلمان ہے کلمہ پڑھتے ہیں،
اس لئے ہم نے بھی پڑھ دیا، ہیں معلوم نہیں کہ اس کا کیا
مطلب ہے؟ تو ایسافتھ کلمہ پڑھنے کی وجہ سے مسلمان

(۱) ليسير التحرير : ۳۲۲/۱۳

(٣) حوالة سابق : ٢٦٧

<sup>(</sup>۲)ارشاد الفحول:۲۲۲

<sup>(</sup>٣)حوالة سابق

نہیں کہلاسکتا''۔

مولانا احر مگری نے پہلی صورت کو تقلید صحیح اور دوسری صورت کوتقلید فاسد سے تعبیر کیا ہے۔(۱)

#### تقليد-ايك ضرورت

نقهی احکام اپنے دلائل کے اعتبار سے پانچ قتم کے ہیں:

ا- جو ذریعہ جُوت کے اعتبار سے بھی بھینی ہواور اس کے
الفاظ غیر مبہم طور پراپنی مراد پردلالت کرتے ہوں، مثلاً:

''حرمت علیکم امھاتکم''یآیت قرآنی ہے، جو
نہایت بھینی اور غیر مشکوک ذریعہ سے ہم تک ہو نجی ہے،
اور اپنے مفہوم میں بے غبار ہے کہ'' مال'' سے نکاح
کرنا جا ترنہیں، ایسے احکام کوظعی الثبوت اور قطعی الدلالة

کہاجاتا ہے۔

۲- جن کا ذریعہ جُوت یقیٰی ہو، لیکن وہ اپنا مفہوم بتلانے میں بالکل واضح اور غیر مبہم نہ ہو، مثلاً قرآن مجید نے عدت کو'' فلا فلہ قرؤ'' کے لفظ سے تجبیر کیا ہے،'' قرء'' کے معنی عربی میں چیش کے بھی ہیں اور'' طہر'' کے بھی ،اس طرح یقطی الثبوت تو ہے، لیکن' ظنی المد لاللہ'' ہے۔

۳- جن کا ذریعہ جُوت یقینی اور غیر مشکوک نہ ہولیکن اس کا مفہوم بالکل واضح ہو، مثلاً حدیث میں ہے کہ بغیر پاکی کے قرآن نہ چھوا جائے'' لایمسہ الا طاهر'' چونکہ یی خبر واحد ہے، جوقطعی نہیں ہوتی، اس لئے ظنی الثبوت ہے، لیکن واحد ہے، جوقطعی نہیں ہوتی، اس لئے ظنی الثبوت ہے، لیکن البید مفہوم میں واضح ہونے کی وجہ سے '' قطعی المدلالة'' ہے۔

اورمفہوم کے اظہار میں بھی میریقینی ہو اور وہ اپ مقصود اورمفہوم کے اظہار میں بھی مبہم ہو، چیے '' تحریمها النکبیو ''کرنماز کا تحریم کی جہر واحدہونے کی وجہ کا خور کا در بیر بھی ہیں ہے، دوسری طرف ''تکبیر'' کے اللہ اکبو'' بھی مراد ہوسکتا ہے اور یہ معنی بھی ہو کتے ہیں کہ مطلقا اللہ کی کبریائی بیان کرنا مقصود ہے، چیا ہے اس کے لئے ''اللہ اکبو'' کہا جائے یا کوئی اور جملہ، ایسے احکام'' ظنی النبوت'' اور' ظنی المدلالہ ''

۵- پانچویں صورت یہ ہے کہ ایسی دلیلیں جن کا ذریعہ بوت سے تھیں یا غیر بقینی ہواور مفہوم بھی واضح اور بے غبار ہو، کیک بظاہروہ ایک دوسرے سے متعارض ہوں ، مثلاً قرآن مجید کا ارشاد ہے:

''انک حوا الا یامی منکم '' (سورہ نور: ۳۲) اس سے معلوم ہوتا ہے کہ عور تیں خود اپنا نکاح کرنے کی مجاز نہیں ہیں، جب ہی تو ان کے اولیاء کو تھم دیا گیا ہے کہ وہ بے شوہر عور توں کا عقد کریں ۔ دوسری طرف فرمایا گیا: الا تعضلو هن أن ینک حن از واجهن (البقرة: ۲۳۳) (ان کو منع نہ کروکہ اپنے شوہر سے نکاح کرلیں) یہاں نکاح کرنے کی نسبت خود عور توں کی طرف سے کرلیں) یہاں نکاح کرنے کی نسبت خود عور توں کی طرف سے کی گئی ہے، جس سے ظاہر ہوتا ہے کہ وہ خود اپنا نکاح کر سکتی ہیں کی صور توں میں بھی ظاہری تعارض کی وجہ سے احکام ظنی موجاتے ہیں اور قطعی باتی نہیں رہے۔

غور کیا جائے تو ان میں سے پہلی صورت ایس ہے کہ اس میں نہ فقہاء کے درمیان اختلاف ہے، نہ اجتہاد کی ضرورت ہے

(۱) دستور العلماء : ۱۸۳۸

اور نہ تھلید در کارہے،اس کے بعد بقیہ جارصور تیں \_\_\_ کہا کثر عملی اور فروعی احکام اسی نوع کے ہیں \_\_\_\_\_ میں اجتہاد و استنباط ضروری ہے،جس میں مجتمد کوخاص طور برتین کام کرنے ہوتے ہیں۔اول بیکہ جن ذرائع سے بیاحکام ہم تک پہونچے ہیں وہ نیتنی ہیں یائس میں غلطی کا امکان بھی ہے؟ کتب حدیث کا ذخیرہ اوراساءر جال کا بورافن ای مقصد کے لئے وجود میں آیا ہے۔ دوسرے ان دلائل کے ذریعہ ہم نے جومفہوم سمجھاہے، عربی زبان، قواعداور أصول استنباط کی روسے بیکس حد تک مجھے ہے؟ عربی لغت ،نحو،صرف ،معانی وبیان کے قواعد تو اس کے لئے ضروری ہیں ہی ، یہ بھی ضروری ہے کہ اُصول فقہ پر بھی اس کی وسیع اور گہری نظر ہو۔ تیسرے دو متعارض ولائل ہیں تو تاریخی اعتبار سے تقدم اور تاخر کی تحقیق کرے اور بیانہ ہو سکے تو الی تطبق وتو نیق پیدا کرےاور دونوں کےایے محل متعین کرے کہ تعارض ختم ہوجائے ، ورنہ پھر حدیث وفقہ کے اُصول کو سامنے رکھ کرایک کورجے دے اور دوسرے کورک کردے ،ان تین اُمور کے علاوہ چوتھی چیز جواس کے لئے نہایت ضروری ہے وہ یہ ہے کہ شرایعت کے مجموعی مزاج و نداق اوراس کی روح سے آشنا ہو،اس کے لئے فقہی کلیات پر نظر کا ہونا ناگزیر ہے، جو " تواعد فقه" اور" ضوابط" كے نام ہے مستقل فن كي صورت معرض وجود میں آجا ہے۔

اب ایک صورت تو یہ ہے کہ کچھ لوگ اس نوع کے مسائل میں اجتہاد کا فریضہ انجام دیں اور اپنی قوت استدلال سے کام لے کر ان کاحل تلاش کریں اور دوسرے لوگ جوعلم وہم کے

اعتبارے اپن آپ کواس سے قاصر پاتے ہوں اس حسن ظن کے ساتھ ان کی تحقیق پر تکریں کہ انہوں نے سی طور پرا دکام کو سمجھا ہوگا۔ دوسری صورت سے ہے کہ جرخص کواس بات کا مکلف کیا جائے کہ وہ خوداس کا راجتہا دکوانجام وے ہرصا حب انصاف کہ گا کہ بید دسری صورت انسان پرایک ایسی مشقت کا باررکھنا ہے جو اس کے لئے نا قابل برادشت بھی ہے اوراس میں نا قابل برادشت بھی ہے اوراس مین نہوگا ، جب کہ پہلی صورت میں عام انسانوں کے لئے مانیت بھی ہے اور گریا گیا ہے تھی ہے اور گری کا امکان کم یا بالکل نہیں ہے ، اس پہلی صورت کا نام جیسا کہ او پرذکر کیا گیا ہے '' تھی ہے ۔ اس پہلی صورت کا نام جیسا کہ او پرذکر کیا گیا ہے ' تھی ہے ۔ اس پہلی صورت کا نام جیسا کہ او پرذکر کیا گیا ہے ' تھی ہے ۔

ای لئے علاء نے ان لوگوں کو جواجتہاد کی اہلیت ندر کھتے ہول'' تقلید'' کوواجب قرار دیاہے، آمدی کہتے ہیں.

العامى ومن ليس له اهلية الاجتهاد و ان كان محصلاً لبعض العلوم المعتبرة فى الاجتهاد يلزمه اتباع قول المجتهدين والأخذ بفتواه عند المحققين من الاصوليين .(١)

علامها بن جام كابيان ب:

(غيرالمجتهد المطلق يلزمه) عند الجمهور (التقليد). (r)

تقلید کے وجوب کے لئے عام طور پرآیات وروایات کے فرریواستدلال کیا جاتا ہے، جن میں اہل علم سے دریا فت کرنے اور اصحاب رائے کی طرف رجوع کرنے کا تھم دیا گیا ہے، ای طرح اجماع سے بھی تقلید کو ثابت کیا گیا ہے، اس لئے کہ قرون طرح اجماع سے بھی تقلید کو ثابت کیا گیا ہے، اس لئے کہ قرون

<sup>(</sup>۱) الاحكام للآمدى: ۲۳۳/۳

خیر میں عام لوگوں کے اہل علم سے استفتاء کرنے اور ان کے فتو کی پڑھل کرنے کا معمول تھا ، اس پر کوئی تکیر نہیں کی جاتی تھی ، (۱) لیکن حقیقت سے ہے کہ ان امور کے علاوہ تقلید کے واجب ہونے کی ایک اہم ترین دلیل عام لوگوں کا تقلید پر مجبور ہونا ، تقلید سے ممانعت میں تکلیف مالا بطاق کا لازم آنا اور ہوا پرستی کے سد باب کے لئے اس کا ضروری ہونا ہے۔

بعض حفرات نے تقلید سے انکارکیا ہے، بلکہ اس کوایک درجہ کا شرک قرار دیا ہے اور مقلدین کو: اتخدوا احبار هم ورجہ کا شرک قرار دیا ہے اور مقلدین کو: اتخدوا احبار هم ورجہ انھا من دون الله "کا مصداق قرار دیا ہے، تقلید اور انکار پرجن لوگول نے لکھا ہے ان میں ابن حزم اور ابن قیم خصوصیت سے قابل ذکر بیں، گرمیراخیال ہے کفش تقلید کے میراخیال ہے کفش تقلید کے میراخیال ہے کوشش تقلید کے میراخیا ہے میکر نہیں بیں، بلکہ ابن قیم نے ایک طرف" تقلید "تقلید" میں انکارکیا ہے تو دوسری طرف" اتباع" کوشلیم کیا ہے، (۲) جو حقیقت سے کہ" تقلید" بی کا دوسرانام ہے۔

ان محکرین نے یا تو " تھلید شخص" سے انکارکیا ہے، یا الی جامد تھلید سے جس میں صرح و بے غبار نصوص کو اپنے فتہاء کے اقوال کی وجہ سے رو کردیا جائے، رو گئی محکرین تھلید کی دلیلیں تو ان کے جواب کے لئے اس قدر کہنا کافی ہوگا کہ اگر انکہ و مجتمدین کے ہاتھ میں تحلیل و تحریم کی کلید دیدی جائے اور ان کو شارع کا درجہ دیدیا جائے تو بیشک اس درجہ کی تھلید انکہ کو" اربابا من دون اللہ" کا درجہ دے دینے کے مرادف ہے، لیکن من دون اللہ" کا درجہ دے دینے کے مرادف ہے، لیکن

درحقیقت ایبانہیں ہے، ہم مجہدین کو' شارح'' کا درجہ دیے ہیں اور کتاب وسنت کی انہوں نے جوتشریح کی ہے اس پراعتاد کرتے ہیں، اس کوائمہ کو' شارع'' قرار دینے کے مرادف قرار دیناغیر حقیقت پندانہ اور بعیداز انصاف ہے۔ تقلید شخصی

اب تک تقلید کے بارے میں جو پھے کہا گیا ہے اس کا تعلق
"تقلید مطلق" ہے تھا، جس میں مقلد کی ایک فقیہ یا آج کی
طرح کی ایک دبستان فقہ کا پابند نہ ہو بلکہ تقلید کرتا ہو، لیکن
مختلف احکام میں مختلف افراد واشخاص کی ۔۔۔دوسری صورت
تقلید کی وہ ہے، جس کو" تقلید شخص" ہے تعبیر کیا جاتا ہے، یعن
کی امام فقہ یا دبستان فقہ کا التزام اور تمام احکام میں اس کے
اجتہا دات کو قبول کرنے اور اس کی تشریحات پرعمل کرنے کا
اجتہا دات کو قبول کرنے اور اس کی تشریحات پرعمل کرنے کا
اجتہا دات کو قبول کرنے اور اس کی تشریحات پرعمل کرنے کا
تقلید شخصی واجب ہے۔

ثم جمهورالعلماء على انه لايلزم على المقلد التملهب بملهب والاخذ برخصه وعزائمه. (٣) آمري كمتر بين:

ان التزامه لمدهب معین غیر ملزم له .(٣) ای کوابن بر بان اور امام نووی وغیره نے ترجیح دیا ہے(۵) ای لئے فقہاء کے یہال عام طور پر تقلید شخصی کے لئے محض "جائز ہونے" کی تعبیرا فقیار کی گئی ہے، واجب نہیں کہا گیاہے،

<sup>(</sup>۱) الاحكام ١٣٥٣-٢٣٣

<sup>(</sup>٣) تيسير التحرير ٢٣٤/٣

<sup>(</sup>۵) ارشاد الفحول: ۲۷۲

<sup>(</sup>٢) اعلام الموقعين: ١٢٢/٣٢

<sup>(</sup>٣) الاحكام ٢٣٣٨

ابن نجیم کابیان ہے کہ گوآج کی طرح ندا ہب مدون ہوں پھر بھی تقلید جائز ہے اور اپنے ند ہب سے دوسرے ند ہب کی طرف انتقال بھی درست ہے۔

يجوز تقليد من شاء من المجتهدين وان دونت

المذاهب كاليوم وله الانتقال من مذهب . (١)

تاہم حقیقت یہ ہے کہ اس زمانہ میں '' تقلید شخص'' بھی واجب ہے، تقلید شخص کے وجوب پر بعض حفرات نے معقولی طرز سے استدلال کیا ہے، گرحقیقت یہ ہے کہ وہ محض' ' دلیل برائے دلیل' ہے، ای طرح بعض اہل علم نے عہد صحابہ یا عہد تابعین میں تقلید شخص کو ثابت کرنا سپاہے، گرمیرا خیال ہے کہ یہ بھی محض تکلف ہے، اس کی حیثیت اس سے زیادہ نہ تھی کہ وہ بعض مسائل میں کسی کے تفقہ پرزیادہ اعتاد کرتے تھے وہ بالکل اس طرح کی تقلید نہ تھی جو آج مروج ہے اور جس میں زندگی کے اس خرج کی تقلید نہ تھی جو آج مروج ہے اور جس میں زندگی کے بہتمام احکام و مسائل میں ایک ہوآج مروج ہے اور جس میں زندگی کے بہتمام احکام و مسائل میں ایک ہی امام کی بیروی کو ضروری جا ناجا تا ممکن نہیں ، اور قرون خیر میں ایک تقلید مروج تھی ، کیوں کہ چوتی صدی تک تقلید شخص کا ایسارواج ہی نہیں تھا، حضرت شاہ ولی اللہ صدی تک تقلید شخص کا ایسارواج ہی نہیں تھا، حضرت شاہ ولی اللہ دہوی ملکون کہ ایسارواج ہی نہیں تھا، حضرت شاہ ولی اللہ دہوی کی میں ا

اعلم أن الناس كانوا قبل المأة الرابعة غير مجمعين على التقليد الخالص لمذهب واحد بعينه (٢)

نیزیہ کہنا کہ تقلید شخص پراجماع منعقد ہو چکا ہے، بھی قرین انصاف نظر نہیں آتا، اس لئے کہ خودائمہ جمتدین نے تو بھی بھی

تقلید شخصی کا تھم دیانہیں، بلکہ اس سے ردکا ہی ہے، ان کے بعد بھی ہرعہد میں ایسے اہل علم رہے ہیں جوشخصی تقلید کے منکر رہے ہیں، اس لئے اس پراجماع قرار دینامشکل ہے۔

البينة موجوده حالات ميں اگر شخص تقليد كوضروري قرار نه ديا جائے تو علوم اسلامی سے دوری ، ورع وتقویٰ کی کمی اور سیاس تأثر وه امور بین که دین مین زبردست فتنه اور بوس برتی کوکوئی طاقت روک نہ سکے گی ، مثلاً احناف کے یہاں انگوری شراب کے علاوہ دوسری شراب اتنی لی لی جائے کہنشہ پیدانہ موحلال ہے، مالکیہ کی طرف بیوی سے غیر فطری طریق پروطی اور متعہ کا جوازمنسوب ہے بعض علاء حجاز نے آلات لہو کو سننے کی اجازت دی ہے، بعضول نے نقد خرید وفرو خت ہوتو کم ویش کر کے سونا فروخت کرنے کی اجازت دی ہے، کسی نے بلا عذر جمع بین الصلوتين كوجائز ركھا ہے، بعض علاء عراق نے روزہ كى حالت سل طلوع صبح کے بعد بھی طلوع آفاب تک خوردونوش کودرست قراردیا ہے، امام شافعی کے یہاں شطرنج جائز ہے اور بعض اہل علم كاخيال بكر نكاح تقبل مكيتركاسرايا بربنه حالت مين دیکھا جاسکتا ہے ، اصحاب طواہر کی رائے ہے کہ چھ چیزوں (سونا، جاندي، جو، گيهون، محجور اور نمک) كے سواتمام جيزون میں سودی ، لین دین درست ہے ، بیاوراس طرح کے فقہاء کے وسيول تفردات مي كما كر شخصى تقليد كوضروري قرار ندديا جائ اور مختلف فقہی ندا ہب سے خوشہ چینی کی عام اجازت دی جائے تو ہوں پرست اورنفس پرست لوگ''اجتہاد'' کی نقاب اوڑ ھکر ہرنا گفتی اور ناکردنی کے لئے اسلام میں جگہ پیدا کرلیں ہے،

(١) البحر الرائق ٢٢٨٧ (٣) حجة الله البالغة: ١٥٣/١

اس لئے نی ز مانہ ضروری ہے کہ عام لوگوں پر کسی ایک فقیہ کی تقلید کو ضروری قرار دیا جائے۔

#### تقليد شخصى كاائمهار بعه ميں انحصار

پھرریجی ایک قدرتی بات ہے کہ سلف صالحین میں ہم جن فقهاء ومجتهدين كانام سنته جيب ان كي فقد آج تكمل اورمرتب شكل میں موجو زئبیں ہے، ان کی را بے منتشر طور پرمختلف کتابوں میں ملتی ہیں اور وہ بھی اتنی کم ہیں کدان کے ذریعہ زندگی کے سودوسو مسائل و واقعات سے زیادہ پر روشی نہیں پڑتی ، یہی ائمہ اربعہ المام الوصنيف (٨٠-١٥٠) المام شافعيٌّ (١٥٠-٢٠٠) المام مالكُّ (٩٣-٩٣) امام احمد بن حنبل ( ١٦٣٠-٢٣٦ ) بين جن كي فقه بوي حد تک ممل ، مرتب اور محفوظ شکل میں ہم تک پہو نچی ہے،اس لئے خود بخو دیے تقلیدائمہ اربعہ کی فقہ کے دائرہ میں محدود ہوکررہ جاتی ہے ، پس اب اس ك سواكوئى حيارہ نہيں كمانمي فقہاء مجتهدین میں ہے کسی کی تقلید کو ضروری قرار دیا جائے ،علامدا بن مام اوران کی کتاب کے شارح امیر بادیثاہ فرماتے ہیں: (و) بني (على هذا) الذي ذكرمن اجماع المحققين ( ما ذكر بعض المتاخرين ) وهو ابن الصلاح (منع تقليد غير) الاثمة (الاربعة) لانضباط مذاهبهم وتقييد مسائلهم ولم يدر مثله في غير هم الان لانقراض أتباعهم .(١) ای اصل پروہ بات مبنی ہے جو ذکر کی گئی ہے کہ محققین کا اجماع ہے، اور جے بعض متاخرین جیسے، ابن صلاح نے ذکر کیا ہے کہ ائمہ اربعہ کے علاوہ دوسرے فقہاء کی تقلید

درست نہیں --- کوئکہ انہی کے فدہب منضبط ہیں اوران کی رائیں لکھی ہوئی ہیں ، اب دوسرے فقہاء کی رائیں اس طرح نہیں ال پاتیں۔

سین سمجھا جائے کہ بیرائے محض روایتی علاء کی ہے، بلکہ شاہ ولی اللہ صاحب میں روش خیال ، وسیع انتظر اور معتدل عالم کی بھی یہی رائے ہے، فرماتے ہیں:

منها ان هذه المذاهب الاربعة المدونة المحررة قد اجتمعت الامة اومن يعتدمنها على جواز تقليدها الى يومنا هذا وفى ذلك من المصالح مالايخفى لاسيما فى هذه الايام التى قصرت فيها الهمم جدًا واشربت النفوس الهوى واعجب كل ذى راى برايه .(٢)

ان باتوں میں سے ایک یہ ہے کہ ندا ہب اربعہ جو کھی ہوئی مدون صورت میں موجود ہیں، پوری اُمت یا کم از کم اُمت کے قابل لحاظ طبقہ نے آج تک ان کے جائز ہونے پر اتفاق کیا ہے، ان میں جو صلحتیں ہیں بالخصوص موجودہ طالات میں جب کہ متیں کوتاہ ہیں، ہوئی پر تی کا دور ہے اور ہر خض اپنی رائے پر نازاں ہے دہ مخفی نہیں۔

ماضی قریب کے ان اہل علم میں جومغرب کے میخانہ علم کے میخانہ تھے، زمانہ شناس اور زمانہ آگئی میں بھی متاز تھے، ایک متاز نام شاعر اسلام ڈاکٹر اقبال کا ہے، جولوگ جدید فکر اور انداز فکر کے نمائندے ہیں وہ بھی ان کوروثن خیال اور باخبر وصاحب نظر تسلیم

(۱) ليسير التحوير: ۲۵۲/۳

## جزوى تقليداور تجزى اجتهاد كامسئله

تقلید کے باب میں ایک اہم مئلہ یہ ہے کہ کیا یہ بات درست ہوگی کدایک محض احکام ومسائل کے کسی ایک شعبہ میں خود اجتہاد کرے اور ان مسائل ہے متعلق نصوص اور ان کے مدارج ، نیز اُصول وقوائد سے واقف ہو ، جب کہ دوسرے شعبہ میں دوسر ہے جہتد کی تقلید اور اتباع کرتا ہو ، مثلاً شخصی قوا مین ، عبادات، جنایات،معاملات، قانون قضاء ومعدلت،فرائض، میراث وغیره ،بعض شعبول میں خودا حکام کا استنباط کرتا ہو ، جبکیه دوسرے شعبوں میں دوسرے مجتبدین کی رائے پر تکیہ واعتاد كرتا ہو،اى كوعلاء نے'' تجزى اجتهاد'' سے تعبیر كيا ہے۔ محققین علاء نے'' تجزی اجتہاد'' کوشلیم کیا ہے اور بعض فعبهائے حیات میں مقلد ہونے کے باوجود ووسرے احکام میں "اجتهاد" كاحق ديا ہے، يهي رائے اصحاب ظواہر بعض مالكيد اور حنابلہ کی ہے، (۱) امام غزالی اور رافعی کا بھی یہی خیال ہے، صفی ہندی نے اکثر لوگوں کی یہی رائے تقل کی ہے اور شوکانی کا بیان ہے کہ ابن وقیق العید بھی اسے کے قائل ہیں (۲) بہی رائے علامه آمدی کی ہے، (٣) ابن ہمام نے بھی اس کوحق قرار دیا ہے، على القول بالتجزى وهوالحق . (٣) اورواقع بكرابن مام كى رائيمنى برصواب معلوم ہوتى ہے، اوا، تواس لئے ك اکثر الل علم نے فروی احکام میں تقلید کرنے والوں کو بھی أصولی اوراعتقادی احکام مین' اجتهاد' کا حکم دیا ہے، بی ظاہر ہے کہ

کرتے ہیں ، وہی اقبال کہتے ہیں کہ موجودہ زماندانحطاط میں اجتہاد کا دروازہ کھو لنے سے بہتر ہے کہ پہلوں ہی کے اجتہاد پر قناعت کی جائے۔

اجتهاد اندر زمانِ انحطاط قوم رابرہم ہمی میجد بساط اجتهاد عالمان کم نظر افتدار رفتگان محفوظ تر کہیں تقلید کو اُمت کی جمعیت کے قائم رہنے کا رمز قرار دیتے ہیں:

مضحل گرده چوتقویم حیات معنی تقلیدی میرد ثبات راه آباره کمای جعیت است معنی تقلید ضبط ملت است اور آزادی افکار کے اس دور میں مسلمانوں کوتشر تک دین کا حق دیدیا جائے تو اس کے کیا نتائج جوں گے اس پرروشنی ڈالتے ہوئے فرمایا:

قرآن کو بازیچئ تاویل بناکر
عاہد و اللہ تازہ شریعت کرے ایجاد
حق بیہ ہے کہ جہال تقلید میں جموداور کی فقبی فد ہب سے
اد نی انحراف کو اس نظر سے دیکھنا کہ گویا کتاب وسنت کا دامن
چھوٹا جا تا ہے اور خدااور رسول کی نا فرمانی ہوئی جاتی ہے، اسلام
کی روح اور اس کے مزاح کے خلاف ہے، وہیں کسی حقیقت
پنداور زمانہ شناس انسان کے لئے اس سے اٹکار کی مخبائش بھی
نہیں کہ'' تقلید خص' ایک ضرورت ہے، ایسی ضرورت کہاگراس
دیوار کو ہٹا دیا جائے تو دین وشریعت کو '' بازیجہ اطفال' بنے
سے روکنا ممکن نہ ہو سکے گا۔

<sup>(</sup>١) اصول الفقه لابي زهره ٢١٨

<sup>(</sup>٢) قال ابن دقيق العيد وهو المختار لأنها قد تمكن العناية بباب من الابواب الفقهيه تحصل المعرفة بما خذ احكامه ، ارشاد الفحول : ٢٥٥ الاحكام ٢٣١/٣ (٣) الاحكام ١٤١/٣

''تجوی اجتهاد'' بی کی صورت ہے، دوسر ہے بہت ہے دہ اہل علم جو با تفاق اُمت، منصب اجتهاد پر فائز تھے، انہوں نے بھی بعض احکام میں اجتهاد نہیں کیا تھا، اور لوگوں نے ان ہے اس بارے میں سوال کیا، تو صاف اپنی لاعلمی کا اظہار کردیا، اس سلسلے میں امام دار البحر ہ امام مالک کا واقعہ بہت معردف ہے کہ ان ہے سام دار البحر ہ امام مالک کا واقعہ بہت معردف ہے کہ ان ہے اس ہے جواب میں آپ نے لاعلمی کا اظہار فر مایا، (۱) اس کے باوجود کے جواب میں آپ نے لاعلمی کا اظہار فر مایا، (۱) اس کے باوجود کون صاحب علم ہوگا جو آپ کے مقام اجتہاد پر فائز ہونے ہے انکار کی جرائت کر سکے؟ ہاں میں جے ہے کہ ایک خص ایک بی فقی ابل اور نوع کے بعض احکام میں تقلید کرے اور بعض میں باب اور نوع کے بعض احکام میں تقلید کرے اور بعض میں اجتہاد، اس کی اجازت نہیں دی جانی جا ہے ، جیسا کہ ذرکشی نے اجتہاد، اس کی اجازت نہیں دی جانی جا ہے ، جیسا کہ ذرکشی نے کھا ہے: (۲)

پی جوحفرات تجزئی اجتهاد کے قائل ہیں وہ اس بات کو بھی درست قراردیں گے کہ ایک فخص جزوی طور پر جمہد ہواور وسرے احکام میں مقلد، لیکن جولوگ اجتهاد میں '' تجزی' اور تقسیم کے قائل نہ ہوں ان کے زدیک ایسے فخص کے لئے بھی تمام احکام میں تقلید واجب ہوگی ۔(۲) میرے خیال میں جو لوگ اجتهاد میں' تجزی' کے قائل ہیں ان کی رائے زیادہ قرین قیاس ہے، اس لئے کہ جولوگ علی اور فروگی احکام میں تقلید کے قائل ہیں ، وہ بھی اعتقادات کے باب میں'' اجتهاد کے قائل تو یہ قرار دیتے ہیں ، پس اس طرح '' تجزی' 'اجتهاد کے قائل تو یہ قرار دیتے ہیں ، پس اس طرح '' تجزی' 'اجتهاد کے قائل تو یہ حضرات بھی ہیں ، دوسرے امام ما لک کا واقعہ ہے کہ انہوں نے حضرات بھی ہیں ، دوسرے امام ما لک کا واقعہ ہے کہ انہوں نے

بہت سے سوالات کے جواب میں فرمایا کے جھے نہیں معلوم
"لاادری" بیان لوگوں کے لئے قوی نظیر ہے جواس بات کو
ضروری نہیں جھنے کہ حق اجتہاداس کے بغیر حاصل نہ ہو کہ زندگ
کے تمام مسائل میں جہتد ہو، موجودہ دور میں جب کہ ایک محض
کے لئے اجتہاد کے لئے مطلوب تمام علوم پر دست رس حاصل
ہونے کودشوار مانا حمیا ہے، اس اصول کے تحت ایسا ہوسکتا ہے کہ
وہ کی خاص شعبہ کیات میں اختصاص حاصل کر لے اور اس کو
اس شعبہ میں اجتہاد کاحق ویا جائے۔

## مجتدك لئے تقليد

جوفحض مقام اجتهاد پر پہونج کمیا ہو، غالبًا اس میں کوئی اختلاف نہیں کہ اس کو اجتہاد کرنا چاہئے او راپ اجتہاد کے مطابق ہی عمل کرنا چاہئے اور اس پرفتویٰ دینا چاہئے ، پھر اس میں بھی اختلاف نہیں کہ اس نے جس مسئلہ میں اجتہاد کرلیا ہواور اجتہاد کے ذریعہ سے انحراف اور دوسروں کی تقلید جائز نہیں ۔ (م) بال وہ مسائل کہ جن میں اجتہاد نہ کرسکا ہوان میں دوسر نے فقہاء کی تقلید پراکتفا کرے گایا نہیں؟ اس میں اہل علم کی رائیں مختلف کی تقلید پراکتفا کرے گایا نہیں؟ اس میں اہل علم کی رائیں مختلف بیں اور وہ اس طرح ہیں:

ا- تقلید جائز نہیں ، ابو بکر رازی کے بیان کے مطابق امام ابو یوسف بھر نیز ابومصور بغدادی اور ابن ملح کی نقل کے مطابق امام ما لک کا بھی یہی مسلک ہے، علامہ باجی نے اس کوا کھ مالکیہ کا اور رؤیا نی نے عام شوافع کا قول قرار دیا ہے اور کہا ہے کہ بہ فا ہر حضرت امام شافعی ، امام احمد اور ان

<sup>(</sup>٢) ارشاد الفحول: ٢٥٥

<sup>(</sup>۴) تيسير التحرير ۲۲۲/۲۳

<sup>(</sup>۱) اصول الفقه ۱۹۱۹، لابي زهره

<sup>(</sup>٣) تسب التحاد ١١٢٢/٢

بعض مسائل میں ایک فقہسے دوسری فقہ کی طرف عدول

" تقلید فخصی " سے متعلق ایک اہم مستلہ یہ ہے کہ جو فخص کی خاص غذہب فقبی سے وابستہ ہوجائے ، مثلا امام ابو صنیفہ یا امام طور پر دوسر فقبی کھتب فقہ پڑھل کرنے گئے تو اس کی اجازت طور پر دوسر فقبی کھتب فقہ پڑھل کرنے گئے تو اس کی اجازت ہے ہی ، آیا یہ بات بھی جائز ہوگی کہ بعض جزوی اور فروگ احکام میں دوسری فقہ کی طرف عدول کیا جائے ، یا زغدگی کے تمام مسائل واحکام میں وہ اسی فقہ کی تشریح و تبیین پر اعتاد اور عمل کرنے کا پابند ہے؟ بعض اہل علم کی دائے ہے کہ دہ اسی فقہ کرائے ہوگا ، گیان اکثر محققین اور خاتم الفقہاء علامہ ابن ہمام " نے جس وگا ، گیکن اکثر محققین اور خاتم الفقہاء علامہ ابن ہمام " نے جس وابنگی کی وجہ سے ہر جزئیہ میں اس کی پابندی ضرور کی خدود کی دو اس کے در بی کی محتمین فقبی اسکول سے وابنگی کی وجہ سے ہر جزئیہ میں اس کی پابندی ضرور کی خدود کی دو اس کا دو ابنگی کی وجہ سے ہر جزئیہ میں اس کی پابندی ضرور کی خدود کی دو ابن بی کا دو ہو کی دو ابن کی بابندی ضرور کی خدود کی دو ابن کی کا دو تاری کی دو بی ہے کہ کی متعین فقبی اسکول سے دو کی دو در کی میں بی باندی ضرور کی خدود کی دو ابنائی کی وجہ سے ہر جزئیہ میں اس کی پابندی ضرور کی خدود کی دو بی بی ہے کہ کی متعین فقبی اسکول سے دو کی دو بی بی ہوگی ، بی بی بندی ضرور کی خدود کی دو بی بی بی بیندی ضرور کی خدود کی دو بیند کی دو بی دو بیند کی دو بیند ک

(فلو التزم مذهباً معينا كابى حنيفة والشاقعى)
فهل يلزم الاستمرار عليه فلا يقلد غيره فى
مسئلة من المسائل ام لا ؟ (فقيل يلزم) كما
يلزمه الاستمرار فى حكم حادثة معينة قلد فيه
ولانه اعتقد ان مذهبه حق فوجب عليه العمل
بموجب اعتقاده (وقيل لا) يلزم وهو الاصح
لان التزامه غير ملزم اذ لا واجب الاما اوجبه
الله و رسوله ولم يوجب على احد ان يتمذهب

کے اصحاب کی بھی یہی رائے معلوم ہوتی ہے ، رازی ، آمری اورابن حاجب نے بھی اس کوتر جج دیا ہے۔

۲- تقلید جائز ہے، سفیان ٹوری، اسحاق، کرفی، اور رازی کے مطابق امام ابو حنیفتی کی رائے ہے۔ قرطبی نے اس کوموطا میں امام مالک کی روش بتایا ہے، نیز ابواسحاق شیرازی نے امام احراکی طرف اس کی نسبت کی ہے۔

۳- اجتهاد کرناکی خاص وجہ سے دشوار ہو، مثلاً نماز کے
کی مسلہ پر جب اجتهاد کرنا ہواوراندیشہ ہوکہ اجتهادیں
مصروف ہواتو نماز قضا ہوجائے گی، ایی صورت میں تقلید
جائز ہے، عام حالات میں جائز نہیں، بدرائے ابن شریک
کی ہے، امام محمد کے نزدیک الیمی صورت میں اپنے
مساوی سطح کے مجتبد یا اپنے سے فائق مخص مجتبد کی تقلید
کرسکتا ہے ادر امام شافع کے تول قدیم کے مطابق الی
صورت میں صحابی کی تقلید کی جاسکتی ہے دوسروں کی نہیں۔
صورت میں صحابی کی تقلید کرسکتا ہے، لیکن دوسر س

سیاوراس طرح کے بعض اور اقوال ہیں جو ابن ہمام اور ان کی دہ تحریث کے جیں ، (۱) راقم کی دہ تحریث کے جیں ، (۱) راقم سطور کی رائے ہوا مام ابوطنیقہ وغیرہ کی طرف منسوب ہو ہی زیادہ سیج ہے، اس لئے کہ بعض فتہا مسحا ہیکا حکام فتہیہ میں دوسرے صحابہ کی طرف رجوع کرنایا مستنقی کو ان کی طرف جھیجنا اورخو داجتہا دکرنا قابت ہے۔

<sup>(</sup>۱) تهميرالتحرير ۲۲۸/۳

بمذهب رجل من الامة فيقلده في كل ما ياتي ويذرون غيره والتزامه ليس بنذر حتى يلزم الوفاء به . (١)

الركسي خاص مذہب فقهی كاالتزام كرلے مثلاً امام ابو حنيفةً یا امام شافعی کے مذہب کی تو کیا اس مذہب نقبی پر قائم ز ہنا ضروری ہے، کہ سی مسئلہ میں دوسر ہے امام کی تقلید نہ کرے پانہیں؟ بعض حفزات نے کہا کہ ایسا کرنا اس کے لئے ضروری ہوگا، جبیبا کہ خاص اس مسئلہ میں تقلید کا یا بندر ہٹا ضروری ہوگا جس میں وہ تقلید کر چکا ہے، نیز اس لے بھی کراس کا عقاد ہے کہاس کا مذہب حق ہے، لہذا اس پراپے اعتقاد کے مطابق عمل کرنا واجب ہوگا اور بعض حفرات کی رائے ہے کہ ای مذہب خاص کا التزام ضروری نبیں اور یمی رائے زیادہ صحیح ہے،اس لئے کمی اس کے التزام کی وجہ ہے بی تقلیداوراس کا التزام اس سر ضروری نہیں ہوجائے گا ،اس لئے کہ لازم تو وہی بات ہوگی ، جو خدا اور رسول ﷺ نے واجب کی ہے ، اور خدا اوررسول نے کسی مخص پریہ بات واجب نہیں کی ہے کہوہ اُمت کے کی ایک مخص کے مذہب نقهی کا پابند ہوجائے، تمام مسائل میں اس کی تظلید کرے اور دوسروں کی رائے چپوڑ دے:اس کاکسی ندہب خاص کا التزام نذر بھی نہیں کهاس کا بورا کرنا ضروری ہو۔

امير بادشاه نے امام صلاح الدين علائي سے فقل كيا ہے:

والذى صرح به الفقهاء مشهور فى كتبهم جواز الانتقال فى احاد المسائل والعمل فيها بخلاف مذهبه اذا لم يكن على وجه التتبع للرخص .(r)

بعض مسائل میں ایک فقہ ہے دوسری فقہ کی طرف عدول کا جائز ہونا اور اس میں دوسرے مذہب برعمل کرنا اگر سہولت کی حلاش میں نہ ہوتو فقہاء نے اس کے جواز کی صراحت کی ہے، جوان کی کتابوں میں موجود ہے۔

علامہ ابن جیم معری کا ربخان بھی اس کے جواز ہی کی طرف ہے، (۲) آمدی نے بھی جزوی انقال کی اجازت دی ہے، البتہ اس تفصیل کے ساتھ کہ ایک نقہ کی جس رائے پرایک دفعہ عمل کرچکا ہو، اس مسئلہ میں دوسری فقہ کی طرف عدول نہ کرے: ومائم یتصل عمله بھا فلا مانع من اتباع غیرہ فیھا. (۳) یہی رائے ابن حاجب کی ہے، (۵) امام الحرمین، امام قدوری، امام ابن وقتی العیداور ابن حاجب نے بھی اس کوجائز قرار دیا ہے (۲) شاہ ولی اللہ دہلوگ نے قاوی ظہیر ہے ہے تش کیا ہے کہ جو خص کوئی '' جمجہ ذیہ' کام کرے یا کسی مجہد فیدامر میں کسی مجہد کی تقلید کرے، نہ بینگ ہے نہ بری بات اور نہ اس پر انکار کاحق ہے۔ (۵)

ا- قوت دلیل کی بنا پرعدول

لیکن اس سلیلے میں اہم بات یہ ہے کہ بعض مسائل میں

\_\_\_\_ (٢) حوالة سابق

(ח) וציבצוم הקדחד

(٢) ارشاد الفحول: ٢٤٢

(۱)تيمير التحرير: ۲۵۲/۱۳

" (٣) ويكيئ: البحر الوائق ٣٩٨/٦

(٥) عقد الجيد: ٢٥

(٧) من فعل فعلاً مجتهدا فيه اوقلد مجتهدا في فعل مجتهد فيه فلا عارو لاشناعة ولا انكار عليه ، عقد الجيد : ١٧

ایک نقہ سے دوسری فقہ کی طرف عدول کس بنیاد پر کیا جائے؟
عدول کی ایک بنیاد دوسر نقیہ کے دلائل کا زیادہ تو ی
ہونا ہے، کہ اگر کسی مسئلہ میں دلائل کا نقائل کرنے کے بعدا ندازہ
ہوجائے کہ وہ جس امام کی تقلید کررہا ہے ، اس کے مقابلہ
دوسر نقیہ کی رائے کو ترجیح دیا جاسکتا ہے، یہی رائے امام احمد،
ابن صلال می ابن ہمدان اوراحناف میں امام قد دری سے منقول
ہے، امیر بادشاہ نے علامہ علائی نے قتل کیا ہے۔

والثانية اذا رأى القول المخالف لمذهب امامه دليلاً قويا راجحا اذ المكلف مامور باتباع نبيه صلى الله عليه وسلم وهذا موافق لماروى عن الامام احمد والقدورى وعليه مشى طائفة من العلماء منهم ابن الصلاح وهمدان . (١)

شاہ ولی اللہ صاحب نے بہی رائے امام نووی کی نقل کی ہے اور ہے افقہاء احناف میں علامہ ابن ہمام کی یہی روش ہے اور انہوں نے بہت سے مسائل میں امام ابو حنیف کی رائے سے قوت دلیل کی بنا پر اختلاف کیا ہے، جو اہل علم کے لئے مختاج ذکر نہیں،

فقہاء حتقد مین میں عصام بن یوسف کے بارے میں منقول ہے کہوہ بہت ی جزئیات میں اور خودر فع یدین کے مسئلہ میں حنفی ہونے کے باوجود امام ابو حنیفہ کی رائے سے عدول کرتے تھے، اس کے باوجود علماء نے ان کواحناف کی فہرست میں جگہ دی ہے، چنانچے مولانا عبدالحی ککھنوی فرکامی کی فرماتے ہیں:

ويعلم ايضا ان الحنفى لوترك فى مسألة مذهب امامه لقرة دليل فانه لايخرج به عن ربقة النقليد بل هو عين التقليد فى صورة ترك التقليد الاترى الى ان عصام بن يوسف ترك مذهب ابى حنيفة ومع ذالك هو معدود فى الحنفية. (٣)

مولاناعبدالی صاحب اپنی اس رائے میں مفردنہیں ہیں، یمی رائے ابن ہمام کی ہے، شامی ابن ہمام کی صراحت ان الفاظ میں نقل کرتے ہیں:

اذا صح الحديث وكان على خلاف المذهب عمل بالحديث ويكون ذالك مذهب ولا يخرج مقلده عن كونه حنفيا بالعمل به فقد صح عن ابى حنيفة انه قال: اذا صح الحديث فهو مذهبى . (٣)

اگر حدیث سی ہے اور خلاف ند جب ہے تو اس حدیث پر عمل کیا جائے گا اور وہی امام ابو حنیفہ گاند جب متصور ہوگا، نیز اس پڑمل کرنے کی وجہ سے امام ابو حنیفہ گا مقلد حفیت

<sup>(</sup>٢)حجة الله البالغه ٢٨٣/١

<sup>(</sup>٣) شرح عقود رسم المفتى: ٦٧

<sup>(</sup>۱) تيسير التحرير ۲۵۵/۴

<sup>(</sup>٣) الفوائد البهيئة في التراجم الحنفية ١٦٨، مكتبة المصطفائي

ے خارج نبیں ہوگا ، کونکہ خود امام ابو صفیقہ ہے منقول ہے کہ حدیث صحیح ہی میرافد ہب ہے۔

یکی وجہ ہے کہ فقہاء نے اس بات کی اجازت دی ہے کہ اگر صاحبین کی رائے امام ابو حنیفہ کے خلاف ہواور صاحبین کی رائے دلائل کے اعتبار سے زیادہ تو ی ہوتو امام صاحب کے قول کوچھوڑ کر صاحبین کے قول پر فتو کی دیا جا سکتا ہے، ابن جمم نے حاوی قدی سے نقل کیا ہے:

ان الامام اذا كان في جانب وهما في جانب فالا صح ان الاعتبار لقوة المدرك. (١) المام صاحب ايك طرف مول اور صاحبين وومرى طرف تو قوت استدلال كاعتبار موگار

یہاں تک کہ علامہ شامیؒ نے لکھا ہے کہ ایسے مقلد جونصوص کے معنی سے واقف ہوں اگر کوئی قول ضعیف اور قول مرجوح کو اپنی رائے سلے مطابق زیادہ راج سمجھتے ہوں ، کووہ فقہ حنی کے مخالف ہو پھر بھی اس کے لئے اس پڑمل کرناجا ئز ہوگا۔

فی خزآنة الروایات العالم الذی یعرف معنی النصوص والاخبار وهو من اهل اللدرایة یجوزله ان یعمل وان کان مخالف المذهب . (۲) خزانة الروایات علی بے کہ عالم جونصوص واحادیث کے منہوم ومنشا سے واقف ہواوراصحاب درایت علی سے ہواک کے لئے نصوص بڑل کرنا درست ہے ، کوائل کے نہیب کے خلاف ہوں۔

شاه ولى الله صاحب كي مختلواس سلسله مين بالكل بغبار به شاه صاحب فرمات بين ، تقليد كي دوسمين بين . تقليد مباح اور تقليد حرام ، صرح و دائل كرمام مي ، وه فرمات بين . والوجد الثانى ان يظن بفقيد انه بلغ غاية والوجد الثانى ان يظن بفقيد انه بلغ غاية القصوى فلا يمكن ان يخطى فمهما بلغد حديث صحيح صريح يخالف مقالته لم يتركه اوظن انه لما قلده كلفه الله بمقالته وكان المحجور عليه فاذا بلغه حديث واستيقن المحجور عليه فاذا بلغه حديث واستيقن بصحته لم يقبله لكون ذمته مشغولة بالتقليد فهلا اعتقاد فاسد وقول كاسد ليس له شاهد من النقل والعقل . (٣)

تقلید کی دوسری صورت ہے ہے کہ کمی نقید کے بارے میں اعتقاد رکھاجائے کہ وہ علم کے آخری درجہ کو پہو پی گیا اعتقاد رکھاجائے کہ وہ علم کے آخری درجہ کو پہو پی گیا ہے البندااس سے خلطی کا امکان نہیں، چتا نچہ آگراس کی رائے کے خلاف صحح وصرت حدیث بھی آجائے تب بھی اس کی رائے بی کومقدم رکھے، یااس کا خیال ہو کہ خدانے اس کو رائے بی کومقدم رکھے، یااس کا خیال ہو کہ خدانے اس کو اس امام کی رائے پرعمل کا مکلف بتایا ہے اور وہ مسلوب الافقیار فخص کی طرح ہے، البندا اس کو حدیث مسلوب الافقیار فخص کی طرح ہے، البندا اس کو حدیث بہو نے جس کے جسم ہونے کا اس کو یقین ہو، پھراس کو قبول نہ کے دو قلید کا پابندا در مکلف ہے تو یہ فاسدا عقاد اور غیر حصیح قول ہے جو عقل وقول و کو طاف ہے۔

<sup>(</sup>۲) شامی ۱۵۱۱ (۲) شامی ادات

<sup>(</sup>٣) عقد الجيد : ٧٠-١٥ (مع ترجمه سلك مرواريد)

محققین جیسے احناف میں ابن ہمام، ابن جمیم ، ملاعلی قاری، شوافع میں ابن جم عسقلانی ، امام غزالی اور دوسرے اہل علم کی تحریروں سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ جہاں کہیں وہ اپنے امام کی کسی رائے کو واضح نصوص کے خلاف پاتے ہیں ، اس رائے کو ترک کردیتے ہیں اور اس کو تقلید و اجباع کے منافی نہیں سیجھتے ہیں جن میں نصوص پڑ مل کرنے اور اس کے مقابلے فقہاء کے اقوال جن میں نصوص پڑ مل کرنے اور اس کے مقابلے فقہاء کے اقوال کو نظر انداز کرنے کا تھم دیا گیا ہے۔

شامى نے ابن ہمام کا طریق کا رَقْق کرتے ہوئے لکھا ہے: اختار مسائل خارجة عن المدھب ومرة رجح فى مسئلة قول الامام مالک وقال هذا الذى امریفتى به . (۱)

انہوں نے بعض الی آراء کو قبول کیا ہے جو غد ہب احناف سے باہر کی جیں اور ایک مسئلہ میں انہوں نے امام مالک کے قول کو ترجیح دیا ہے اور کہا کہ اسی رائے پر فتوی دیا جانا جا ہے۔

اس کئے بیقول حق ہاور یہی چیز ہے جو تقلید جامداور تقلید معتدل کے درمیان فرق قائم کرتی ہے۔ ضرورت اور مقتضیات زمانہ میں تغیر کی بنا پر عدول

عدول کی دوسری وجمقضیات زمانہ میں تبدیلی ہے، کوئی رائے جوفقہاء نے ایک زمانہ کے حالات کوسا منے رکھ کر قائم کی موہ سے اس

میں تغیر کو تبول کرنا ہوگا ، اس لئے کہ بیاعدول ضرورت کا درجہ اختیار کر لیتی ہے، علامہ شامی فرماتے ہیں:

فكثيرمن الاحكام يختلف باختلاف الزمان لتغير عرف أهله اوحدوث ضرورة اوفساد أهله بحيث لوبقى الحكم على ماكان عليه اولا للزم منه المشقة والضرر بالناس ولخالف القواعد الشرعية المبنية على التخفيف والتيسير و رفع الضرر والفساد لبقاء العالم على الم نظام واحسن احكام. (٢)

بہت ہے احکام ہیں جو زمانہ کی تبدیلی کے ساتھ بدل جاتے ہیں اس لئے کہ اہل زمانہ کا عرف بدل جاتا ہے، نی ضرورتیں پیدا ہوجاتی ہیں، اہل زمانہ میں فساد (اخلاق) پیدا ہوجاتا ہے، اب اگر حکم شرق پہلے ہی کی طرح باتی رکھا جائے تو یہ مشقت اور لوگوں کے لئے ضرر کا باعث ہو جائے گا، حران شرقی اصول وقو اعد کے خلاف ہوجائے گا، جو بہتر اور عمدہ طریقے پر جو بہتر اور عمدہ طریقے پر رکھنے کے لئے ضرور فساد کے ازالہ پرجنی ہیں۔

علامہ شائ نے دوسری جگہ بھی اس موضوع پر گفتگوی ہے،
البتہ فرمایا ہے کہ اس قدر احتیاط کی جائے کہ ایسے اقوال کی
نبست براہ راست حضرت امام کی طرف ندکی جائے۔
والحاصل ان ما حالف فیہ الاصحاب امامهم
الاعظم لا بحرج من مذھبہ اذا رجحہ المشائخ

والمعتبرون وكذا ماهو على تغير الزمان . (٣)

(٢) رسائل ابن عابدين ١٢٦/١

<sup>(</sup>١)رسم المفتى: ١٠٣

<sup>(</sup>٣) رسم المفتى : ٦٨

فقہاء کے یہاں کشرت سے اس کی نظیر س موجود ہیں ، جامع الرموز کے مصنف'' زوجۂ مفقود الحبر'' کے بارے میں مالکیہ کا مسلک نقل کرتے میں کہ جارسال کے انتظار کے بعد قاضی تفریق کا تھم کردے اور پھر فریاتے ہیں: فلو افتی به في موضع الضرورة يتبغي ان لاباس به على ما أظن .(١) مولانا عبدالحي لكصنوي " نے قبستانی اور حسب المفتيين سي بھی اس طرح کی عبارت فقل کی ہے، (۲) جنون کی وجد سے فنخ نکاح کے قائل احناف میں صرف امام محمد ہیں، لیکن ضرورت کی بنا پر تنہا ان کی رائے شیخین کے مقابلہ قبول کی گئی ہے، (٣) اوراس طرح کے بیسیوں مسائل ہیں جن میں ضرورت کی بنایر فقہاء نے عدول کی راہ اختیار کی ہے ،تعلیم قرآن ، امامت ،اوراذ ان کا مسئله اس سلسله میں مشہور ہے ، (۳) امام ابو حنیفة اوران کے دونوں لائق شاگرد قاضی ابو بوسف ومحمد ایک ساتھ ہوں پھر بھی جہال ضرورت دامنگیر ہو وہاں عدول کرنے میں مضا کفٹہیں ،شامی نے حاوی قدسی نے قال کیا ہے: ولماكان قول ابي يوسف و محمد هو موافق قوله لا يتعدى عنه الا فيما مست اليه الضرورة وعلم انه لوكان ابوحنيفة رأى ما رؤالافتى به . (٥) صاحبین کی رائے امام صاحب کے موافق ہوتو بلا ضرورت اس سے تجاوز نہ کیا جائے گا، ہاں جب کہا نداز ہ ہوکدا گرا مام الوصنیفة موجود ہوتے تو وہ بھی اب یہی رائے

قائم كرتے الي صورت ميں اس برفتوى ديا جاسكتا ہے۔

یہ بات بھی ذہن میں رہے کہ ضرورت کی بناپر عدول کی اجازت اس بات پر موقو ف نہیں کہ جس دوسری رائے کی طرف عدول کی عدول کیا جازت اس بات کوچھوڑ کرنسبتاً صعیف رائے کی طرف انقال بھی جائز ہے، چنانچہ علامہ شای فیلامہ شاک فیلامہ شاک فیلامہ شاک فیلامہ شاک

فقد ذكر في حيض البحر في بحث الران الدماء اقوالا ضعيفة ثم قال: وفي المعراج عن فخر الاتمة لو افتي المفتى بشيئي من هذه الاقوال في مواضع الضرورة طلباً للتيسير كان حسناً اله كذا قول ابي يوسف في المنى اذا خرج بعد فتور الشهوة لايجب به الغسل ضعيف واجازوا العمل به للمسافر او الضيف الذي خاف الريبة كما سيأتي في محله وذلك من مواضع الضرورة. (٢)

بحریں ادکام چن میں دم چین کے رنگ کی بابت مختف ضعیف را کیں ذکر کی گئی ہیں ، معراج میں فخر الائمہ سے نقل کیا گیا ہیں ، معراج میں طلب ہولت نقل کیا گیا ہے کہ اگر مواقع ضرورت میں طلب ہولت کے لئے کوئی مفتی ان اقوال میں ہے کی قول پر فتو کی دید ہے تو بہتر ہوگا ، امام ابو یوسف نے فتور شہوت کے بعد خروج منی کی صورت میں کہا ہے ، کوشل واجب نہیں ہوگا ، یہ قول ضعیف ہے ، لیکن مسافریا مہمان جو تہمت کا خوف یہ قول کراس بڑل کر لے جیسا کہ اسے موقع پر ہے بحث

<sup>(</sup>٢) عمدة الرعايه في شرح الوقايه ٣٩٣/٢

<sup>(</sup>٣) رسم المفتى : ٣٧-٣٨

<sup>(</sup>۲) شامی ارا۵

<sup>(</sup>۱) جامع الرموز : ۲۸

<sup>(</sup>٣) الفتاوي الهنديه ١٣١٦/٢

<sup>(</sup>۵) رسم المفتى: ٥٠

آئے گی ،اس کا الیا کرنا درست ہوگا کہ بیضرورت کے مواقع میں سے ہے۔

## ٣- سہولت اور آسانی کے لئے عدول

میراخیال ہے کہ ضرورت کی بنا پرعدول ان اُمور میں سے ہے کہ جن میں فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں اور یہ بات بھی ہرشک وشبہ سے بالاتر ہے کداس مسلم میں ضرورت سے مراداصطلاحی''اضطرار''نہیں ہے، بلکہ اہل علم اوراس زبانہ کے الل افتاء جس کیفیت کوضرورت مجھیں وہ عدول کا جوازیپدا كرنے كے لئے كانى ہوگى ،جن لوگوں نے فقہاء كے اقوال اور عدول برغور کیا ہوگاان کے لئے یہ بات اظہر من افتس ہے۔ يبيں سے وہ مسلم بھي واضح ہوجاتا ہے، جورخصتوں اور سہولتوں کے تتع کے سلسلے میں ہے،اس میں شبہیں، کہ مختلف فقہاء کے یہاں رخصتوں کا تلاش کرنا ،ان کے مسلک پراینے عمل کی بنیاد رکھنا اور عام لوگوں کو اس کی اجازت دینا ایک زبردست فتنه كاباعث موگا،اى لئے فقهاء فے مختلف فقهاء كے یہاں منقول رخصتوں کے اختیار کرنے ہے منع کیا ہے اور اس کو ایک طرح کی بدویتی قرار دی ہے،علامہ ابن عبدالبرنے تو عامی ك لئة اس ك ناجائز مون براجماع فقل كياب، امام احد " ایک روایت ایسے مخص کی بابت فاس ہونے کی نقل کی گئی ہے،(۱) علامه شاطبی نے اس کے رو پرمستقل باب قائم کیا ہے ، (۲) ابواسحاق مروزی اور ابن الی جریرہ نے بھی ایسے محف کو فاسق

قراردیا ہے، (٣) بیمتی میں امام اوزاع سے نقل کیا گیا ہے کہ جس شخص نے علماء کے تفردات کو لے لیادہ دائر واسلام سے لکل گیا، من الحد بنوادر العلماء خرج عن الاسلام . (٣) امام اوزاع "، ی نقل کیا گیا ہے:

وروى عنه انه قال يترك من قول اهل مكة المتعة والصرف ومن قول اهل الدينة السماع و اتيان النساء في ادبارهن رمن قول اهل الشام الحرب والطاعة ومن قول اهل الكوفة النبيذ. (۵)

امام اوزائی سے مروی ہے کہ متعد وصرف کے مسائل میں الل مکہ کا ، تاع کے جواز اور عورت سے غیر فطری طریقتہ پر صحبت کی رائے میں الل مدینہ کا ، الل شام کی رائے جنگ واطاعت کے مسئلہ میں اور نبیذ کے سلسلہ میں الل کوف کا تول ترک کر دیا جائے گا۔

لیکن میرا خیال ہے کہ یہ ممانعت مطلقا نہیں ہے، یہ الی صورت پر محمول ہے جب محض اپنی ہوں میں فقہاء کے ایسے تفردات کو قبول کرلیا جائے جومضبوط دلائل اور شریعت کے مزاج کے خلاف ہواوراً مت کے سواد اعظم نے اس کورد کردیا ہو، اس کی طرف علا مہ این وقتی العید نے اشارہ کیا ہے کہ یہ انقال اس شرط کے ساتھ جائز ہوگا کہ اس کا دل اس کے لئے منشرح ہواوردین سے کھلواڑ مقصود نہ ہو۔ (1)

<sup>(</sup>٢) و كيم : الموافقات ١٩٣١ - ٩٩

<sup>(</sup>٣) ارشاد الفحول ٢٢٢:

<sup>(</sup>٢) حوالة سابق

<sup>(</sup>۱)تيسيرالنحرير ۲۵۴/۴

<sup>(</sup>٣) ارشاد الفحول: ٢٢٢

<sup>(</sup>٥) حوالة سابق

البتہ ایے اجتہادی مسائل جن میں ایک پہلو میں رخصت اور آسانی اور دوسرے پہلو میں نبتا دشواری ہوا در دونوں طرف دلائل موجود ہوں ، لوگوں کی بہولت اور ضرورت کوسا منے رکھ کر مفتی آسانی کی راہ اختیار کرے تو یہ منوع نہیں ہوگا ، کتب فقہ میں اس کی نظیریں موجود جیں ، مزارعت اور مساقاۃ وغیرہ کی اجازت ای قبیل سے ہے ، اس لئے علامہ شای نے مسافرین اجازت اسی دی ہے ، علامہ ابن کے لئے جمع بین الصلو تین کی اجازت بھی دی ہے ، علامہ ابن ما مع مختلف خدا ہب کے رخصتوں کی پیروی کے جائز ہونے کی طرف کئے ہیں۔

(ويتخرج) اى يستبنط (منه) اى من جواز اتباع غير مقلده الاول وعدم التضييق عليه (جواز اتباعه رخص المذاهب)اى اخده من المذاهب ماهو الاهون عليه فيما يقع من المسائل (ولا يمنع منه مانع شرعى اذ للانسان ان يسلك) المسلك (الاخف عليه اذا كان له) اى للانسان (اليه) اى ذلك المسلك للاخف (سبيل) ثم بين السبيل بقول (بان لم يكن عمل بآخر) اى بقول آخر مخالف لللك الاخف (فيه) اى فى ذلك المحل المختلف فيه (وكان صلى الله عليه وسلم يحب ما خفف فيه (وكان صلى الله عليه وسلم يحب ما خفف عليهم) فى صحيح البخارى عن عاتشة رضى عليهم) فى صحيح البخارى عن عاتشة رضى عنهم المفظ ما يخفف عليهم اى امته وذكروا عدة احاديث صحيحة

دالة على هذا المعنى . (١)

جس کی تقلید کرر ہا ہواس کے بجائے دوسرے کی اتباع کے جواز اور اس مسئلہ میں تنگی نہ ہونے سے بیہ بات سجھ میں آتی ہے کہ مختلف خدا ہب کی رخصتوں کی پیروی بھی جائز ہوگی ، لین پیش آمدہ مسائل میں مختلف ندا ہب ہے الی بات کاانتخاب جواس کے نزدیک آسان ہو، کیونکہ اس سے کوئی شری مانع موجود نہیں ہے ،اس لئے کہاگر آسان راہ کواختیار کرنے کی سبیل ہوتو اس کوخل ہے کہوہ ای کاانتخاب کرے سیل سے مرادیہ ہے کہ وہ اس موقع براس سے بہلے اس کی مخالف رائے برعمل نہ کرچکا ہو، حضور ملی الله علیه وآله و کلم بھی وہ بات پیند کرتے تھے جس میں امت کے لئے آسانی ہو، سیح بخاری میں بیہ روایت حفرت عائشرضی الله عنها سے منقول ہے بعض روايات من ' يخفف منهم " اور بعش من " يخفف عنهم '' کے الفاظ ہیں ،محدثین نے متعدد صحیح مدیثیر نقل کی ہیں جواس مفہوم پر دلالت کرتی ہیں۔

میرا خیال ہے کہ فقہاء کی عبارتوں میں یہ تعارض حقیق تعارض نہیں ہے، بلکہ اس کا تعلق ان دو مختلف صورتوں ہے ہے کہا گرفقہاء ایسے تفر دات اور نو ادر کواپے عمل کی بنیا دبنا کیں جو اُمت کے سواد اعظم کی رائے اور مسلک کے خلاف ہوتب تو یہ صحیح نہیں، ورندا گراُمت کو کئی بھی ہے نکا لنا اور کوئی سہوات پیدا کرنا مقصود ہوتو اس کی اجازت ہے، کتب فقہ میں کثر ت سے اس کی نظیریں موجود ہیں۔

<sup>(</sup>۱) ليمير التحرير ۲۵۴/۱۳

## تقليدعالم اور تقليدعاى مين فرق

تقلید کے باب میں ایک اہم مسئلہ جس کی طرف عام طور پر اہل علم نے توجہ نہیں دی اور میرے علم کی حد تک سب سے زیادہ وضاحت سے شاہ ولی اللہ صاحب ؒ نے اس طرف توجہ فرمائی ہے، وہ '' عامی'' اور '' عالم'' میں فرق کرتے ہیں، عام طور پر فقہاء نے '' مقلدین'' کی پھی قسمیں مقرر کی ہیں اور وہ اس طرح ہیں:

#### ا- مجتهدمنتسب:

وہ الل علم كه صاحب خدجب سے جن مسائل ميں كوئى رائے منقول نہ ہوان ميں اجتهادكريں ، جيسے ابو بكر خصاف ، امام ابوجعفر طحادي دغيرہ ، ورنه أصول وفروع دونوں ميں وہ تقليد كرتے ہيں۔

### ٣-اصحاب تخريج:

یہ وہ لوگ ہیں جو جہد مطلق جہد منتسب اور جہد نی المسائل ان تینوں طبقوں کے اہل علم کی مجمل آراء کو واضح کرتے ہیں اوراگران کی کسی رائے ہیں ابہام ہوکہ ایک سے زیادہ معنی کا احتال ہوتو کسی ایک کی تعیین کرتے ہیں ، ابو بکر جصاص رازی کو اس طبقہ ہیں شارکیا گیا ہے۔

(۱) شرح رسم المفتى : ۳۳-۳۳

### ۳۰-اصحاب ترجیح:

صاحب ندب اورمشائے سے جن احکام میں مختلف اقوال منقول ہیں ان میں ایک کو دوسرے پرتر جیج دیتے ہیں اور تعیین کرتے ہیں کہ کس قول پر فتوی ہوگا، جیسے قد وری اور صاحب ہدایہ وغیرہ۔

#### ۵-مقلدین

لینی وہ الل علم جو ہوں تو مقلد ہی ، تخ ن اور ترجیح کی صلاحیت بھی ندر کھتے ہوں ، مگر تو ی اور ضعیف ، ظاہر اور نادر روایات میں اتمیاز کرنے پرقادر ہوں، جیسے صاحب کنزوغیرہ۔

٢-عام مقلدين

عام مقلدين جوتوكى وضعيف دائے كے درميان بحى قرق كرت كرنے كى صلاحيت شدر كھتے ہول ،علامہ شائ كے الفاظ ش: لا يفوقون ہين الغث والسمين ولايميزون الشمال من اليمين . (۱)

اس تقییم کے مطابق '' مجہد منتسب'' کومرف فروی مسائل میں میں اپنے امام سے اختلاف کی مخبائش ہے ، اصولی مسائل میں نہیں ، اس طبقہ کے بعد کے جو اہل علم ہیں ان کو امام سے اختلاف کی اوئی مخبائش نہیں ، لیکن غور کیا جائے تو ہمارافقہی ذخیرہ اس کی تر دید کرتا ہے ، قاضی ابو یوسف اور امام محمد کو'' مجہد منتسب' مانا محمد ہے ، محم مختلف اصولی مسائل میں ان کی رائے منتسب' مانا محمد کے طبقوں میں بھی مصام بن یوسف وغیرہ کی طرح مختلف ہے اور بعد کے طبقوں میں بھی عصام بن یوسف وغیرہ کی طرح مختلف مثاری نے بعض تو ی اور

010

صرت نصوص کے مقابلہ قول امام کوترک کیا ہے، شاہ صاحب کو اللہ تعالیٰ نے جو میت نظر عطافر مائی تھی اس کے تحت انہوں نے بجا طور پر اس حقیقت کا احساس کیا ، خزائة الروایات سے نقل کرتے ہیں:

فان قيل لوكان المقلد غيرالمجتهد عالماً مستدلاًيعرف قواعد الاصول ومعانى النصوص والاخبار هل يجوز ان يعمل عليها وكيف يجوز وقد قبل لايجوز لغيرالمجتهد ان يعمل الاعلى روايات مذهبه وفتاوئ امامه ولا يشتغل بها في النصوص والاخبار والعمل عليها كالعامى قبل هذا في العامى الصرف عليها كالعامى قبل هذا في العامى النصوص والاحاديث وتاويلاتها واما العالم الذي يعرف النصوص والاخبار وهومن اهل الدراية وثبت النصوص والاخبار وهومن اهل الدراية وثبت منه صحتها من المحدثين ومن كتبهم الوثوقة المشهورة المتداولة يجوز له ان يعمل عليها المذهبهم ويؤيده قول ابى حنيفة و محمد والشافعي واصحابه. (۱)

اگر اعتراض کیا جائے کہ مقلد جو مجہد نہ ہو، عالم ہو
استدلال کی صلاحیت رکھتا ہواور اُصول اور آبات و
روایات کی مراد سے واقف ہوتو کیا اس کے لئے نصوص
پر عمل جائز ہوگا؟ اور کیوں کر جائز ہوگا، حالا تکہ کہا گیا ہے
کہ غیر جہتد کے لئے اپنے غد بہ کی روایات اور اپنے

امام کے فاوئی پڑمل کرنے کے سواکوئی اور راہ نہیں اور اسے بھی ایک عام آدی کی طرح آیات وروایات کی حمیق اور اس پڑمل کرنے میں مشغول نہ ہونا چاہئے ، تو جواب دیا جائے گا کہ یہ تھم زے جائل عوام کے لئے ہے جوقر آن و حدیث کی مراد اور اس کی تشریح سے واقف نہ ہو، عالم جو قرآن د صدیث سے باخر ہواسی اب ہم میں ہے ہو، محدثین قرآن د صدیث سے باخر ہواسی اب ہم میں ہے ہو، محدثین کے اقوال اور ان کی مشہور و صنداول اور متند کتب سے ان کی صحت ثابت ہوتو اس کے لئے اس پڑمل کرنا جائز ہے، گودہ ان کے فد ہب کے قلاف ہو، خود الم ابو حنیفہ میں میں شافی ان کے فد ہب کے قلاف ہو، خود الم ابو حنیفہ میں میں اسے ان کی میں ہوتو اسے اس کی تائید ہوتی ہے۔ اور ان کے اصحاب کے قول سے اس کی تائید ہوتی ہے۔

آگاس کی تائید میں خودائمہ جہتدین کے اقوال قل کے ہیں، نصوص کے مقابلہ ان کے اقوال کوترک کردیے کی ہدایت ہے، اس کے بعد خطیب سے نقل کیا ہے کہ علماء شوافع میں سے دوار کی' بھی بھی امام ابو حفیفہ اور امام شافئ دونوں سے مخلف فق ہو کہتے کہ بیہ تو ان دونوں ائمہ کے فلاف ہے، تقی کہتے کہ بیہ تو ان دونوں ائمہ کے خلاف ہے، تو کہتے کہ تہمارائر ابھو (ویلکم) فلال خص نے ای مندسے حضورا کرم میں اس طرح نقل کیا ہے اور حدیث رسول کو تبول کرنا ان حضرات کی رائے کو قبول کرنے سے زیادہ بہتر ہے (۲) پھراپی تائید میں ہدایہ سے ایک جزئر نیقل کیا ہے کہ کہتر ہے اس طرح نقل کیا ہے کہ رسول کو تبول کرنا ان حضرات کی رائے کو قبول کرنے سے زیادہ بہتر ہے (۲) پھراپی تائید میں ہدایہ سے ایک جزئر نیقل کیا ہے کہ کسی نے رمضان میں پچھٹا لگوایا اور صدیث 'افیطر المحاجم کسی نے رمضان میں پچھٹا لگوایا اور صدیث 'افیطر المحاجم والمحدجوم ''(۲) کے تحت اس نے سمجما کہ اس کا روزہ ٹوٹ چکا ہے، لہذا اس نے کھالیا توا یہ خص پرصرف قضا واجب ہوگی

(٢) حو اله سابق

<sup>--</sup>

<sup>(</sup>١) عقد الجيد : ٥٣-٥٢

<sup>(</sup>٣) محصد لكانے والا أورجس كولكا يا كيا، دونوں كاروز وثوث كيا

کفارہ واجب نہ ہوگا ، اس لئے کہ اگر وہ مفتی کے قول پر افظار
کرلیتا تو کفارہ واجب نہ ہوتا اور '' قول رسول'' بہر حال مفتی
کے فتو کا سے بڑھ کر ہے ، یہ امام محر کی رائے ہے ، قاضی
ابو یوسف کے نزد یک کفارہ واجب ہوگا ، اس لئے کہ دلائل اور
حدیث سے استنباط صرف مجتمد بن کا کام ہے، عوام کا نہیں ، پھر
اس کا جواب دیا ہے کہ یہ جابلِ محض عوام (المعامی المصرف
السجاهل) کے حق میں ہے جواحادیث کے معانی اور مفہوم سے
بالکل ہی ہے خبر جیں ۔ (۱)

شاہ صاحب یہاں تک 'خواند الروایات '' کا طویل اقتباس نقل کرنے کے بعد لکھتے ہیں کہ بعض لوگوں کی رائے ہے کہ اس کونیس معلوم کہ وہ حدیث منسوخ ہے کہ نیس ؟ اوراس کے ظاہری معنی مراد ہیں ، یا کوئی اور معنی ؟ پھراس کا جواب دیتے ہیں کہ اگر حدیث کے منسوخ نہ ہونے اور ظاہری معنی مراد نہ ہیں کہ اگر حدیث کے منسوخ نہ ہونے اور ظاہری معنی مراد نہ ہونے کا بینی علم مقصود ہے تو وہ تو جہدکو بھی حاصل نہیں ، اوراگر ایسا علم مقصود ہو ، جس سے غالب گمان حاصل ہو جائے تو وہ ایسا علم مقصود ہو ، جس سے غالب گمان حاصل ہو جائے تو وہ اور احاد ہث وفقہ کا ایک قابل کی ظرحصد اس کے علم میں ہو (۲) پھر اوراحاد ہث وفقہ کا ایک قابل کی ظرحصد اس کے علم میں ہو (۲) پھر خودشاہ صاحب نے ابن صلاح کا قول نقل کیا ہے ، کہ اگر کوئی شافتی امام شافی کا قول حدیث کے خلاف پائے تو اگر وہ جہد مطلق کے درجہ کو بہو نچا ہوا ہو ، یا اس خاص شعبہ کیات میں اس مطلق کے درجہ کو بہو نچا ہوا ہو ، یا اس خاص شعبہ کیات میں اس درجہ پر فائز ہو جس سے یہ مسئلہ متعلق ہے تب تو وہ اس پھل درجہ پر فائز ہو جس سے یہ مسئلہ متعلق ہے تب تو وہ اس پھل

کرنے کاحق دار ہوگا، اگر درجہ اُجتہا دکو نہ پہو نچا ہوا ورحدیث کی کا فنہ علیہ نے اس کو کا فنہ کے اور جمہد نے اس کو جو کیا ہوت بھی وہ اس حدیث بڑعمل کرسکتا ہے اور وہ اس میں معذور سمجھا جائے گا، نووی نے بھی اس رائے کو پہند کیا ہے اور شاہ صاحب نے بھی اس رائے کو پہند کیا ہے اور شاہ صاحب نے بھی اس کوتر جج دیا ہے۔ (۳)

آگے شاہ صاحب نے اس مسئلہ میں ایک بنیادی عقدہ کھولا ہے، کہتے ہیں کہ اصل یہ ہے کہ آدی دلیل شری کے مطابق عمل کر ہے گرجود لیل سے واقف نہ ہو، اس کی رائے کے مطابق اس امام کی تمام آراء بہ مقابلہ دوسر نے فدا ہب کے افضل ہوگا، یہی وہ ہوگیں، اس لئے اس کی رائے پر عمل کرنا ضروری ہوگا، یہی وہ اساس اور بنیاد ہے، جس کے تحت ایک گروہ نے اپنے فہ ہب کے مطور عدول کو جا ترنہیں رکھا، گریہ بجائے خود شیح نہیں ہے، تقلید کے لئے بیضروری ہے، بی نہیں کہ وہ جس امام کی اجاج کہ اجاج کہ دیا جو کھوکہ دفتا بعین کو انظید کے لئے بیضروری ہے، بی نہیں کہ وہ جس امام کی اجاج کہ دیا جو کہ دفتا ہو تا بعین کو دیکھوکہ دفتا بعین کو دیکھوکہ دفتا ہو تا بعین کو دیس ہو اس کی اجاج کی دائے ہے۔ اس کو افضل ہمی یقین کرے، چنا نچے صحابہ وتا بعین کو ان اس کے باوجود بہت سے مسائل میں وہ ان کی رائے سے انحراف کرتے تھے اور دوسر نے فقہاء کی اجاع کی رائے سے انحراف کرتے تھے اور دوسر نے فقہاء کی اجاع کی رائے سے دوسر نے وام کے لئے کسی مسئلہ میں کی امام کی افضلیت اور اصابت کو جانزا بھی ممکن نہیں ہے۔ (۲)

حقیقت سے ہے کہ شاہ صاحب کا سے بیان ان کی دفت نظر اور وسیع الفکری کا شاہر بھی ہے اور افراط و تفریط کے درمیان عدل و اعتدال کی راہ بھی ۔

<sup>(</sup>۱) عقدالجيد : ۵۳ (۳)عقد الجيد : ۵۸

<sup>(</sup>٢) عقد الجيد : ٥٤

<sup>(</sup>٣) عقد الجيد: ٥٨-٥٩-٢٠ ملخصاً

## فقہاء شواقع کے یہاں طبقات

احناف کے بہال طبقات فقہاء کی جس تقیم کا ذکراو برآیا ہے، وہ اصل میں ابن کمال یاشاکی ہے، اور بعد کو بہت ہے مشائخ نے ای کی اتباع کی ہے ، اس سلسلہ میں دوسرے وبستان ہائے فقہ مس بھی کچھتے اور درجہ بندی ملتی ہے، یہاں اس كاذ كرمناسب موگا\_

فقہاء شوافع میں امام نووی نے بنیادی طور پر اصحاب افتاء ی دوفتمیں کی بی ،مفتی مستقل او رمفتی منتسب ، پرمفتی منتسب کے جار درجات کئے جیں ،اس طرح برحیثیت مجموی اصحاب افماء کے یائج طبقات ہوتے ہیں:

 ا- مجتمد مطلق مستقل: اس سے مرادوہ اصحاب افتاء ہیں ، جو سمی کی تعلیداورسی فد مب کی بابندی کے بغیر دلائل کی روشنی میں خود اجتهاد واستنباط كرتے بين ، وهو المجتهد المطلق المستقل ، لانه يستقل بالادلة بغير تقليد وتقيد بمذهب احد . (١)

۲- مجتهد مطلق منتسنب کا اول درجه بیر ہے کہوہ مقام اجتهاد پر فائز ہو، نداصول میں مقلد ہونہ فروع میں ، البتہ اپنے طریقہ ً اجتهاد مس كسى مجتد سے زياده موافقت كى وجه سے اس كى طرف منوب كرديا جائے ، ان لايكون مقلدا بإمامه لالمي الملهب ولا في دليله واتصافه بصفة المستقل وانما ينسب اليه سلوكه طريقة في الاجتهاد\_(r) ..... غرض ابن کمال یاشاہ کے یہاں مجتدمنسب اصول

اجتہادیس مقلد ہاورامام نووی کے یہاں وہ ایک مجتد کامل کی شان ركھتا ہے، البتہ طریقة استنباط میں وحدت اور ہم آ جمكی كی وجہ سے اپنے سے پہلے کے کسی نقید کی طرف منسوب کردیا جاتا ب، حقیقت بی ہے کہ امام ابو بوسف اور امام محمد کوان ہی معنوں میں مجتبد منتسب کہنا زیادہ درست معلوم ہوتا ہے، اوران کواصول وقواعد كاستنباط من مقلد محض خيال كرنا درست نظرنبيس أتا-٣- مجتدمقيد في المذبب: جواصول مين كسي مجتدمتقل كالمبع مواوران کے دلاکل اور طریقتہ استدلال سے آگاہ مواوراس جہتد کے مقرر کے ہوئے اصول وقواع کے دائرہ میں رہے بوے اجتها و کرتا ہو، ان یکون مجتهداً مقیدا فی مذهب امامه ، مستقلاً بتقرير اصوله بالدليل غير انه لا يتجاوز في أدلته اصول امامه وقواعده . (٣)

.... ان کاکام یہ ہوتا ہے کہ جن مسائل میں صاحب غد جب سے کوئی رائے منقول نہ ہوان کے اصول وقو اعد کوسامنے رکھتے ہوئے ان مسائل میں اجتہاد کرے ، پرمجہدمقید کے اجتهاد يرجولوكمل كرين وه اصل جهتد متقل بي كے مقلد سمجھے جائیں گے،اس طبقہ کواصحاب وجوہ ہے بھی تعبیر کیا گیا ہے،اور مختلف نداہب فعہیہ کے صاحب نظرعلماء زیادہ تر ای طبقہ ہے تعلق رکھتے ہیں۔(۴)

مویا یہ طبقہ اصحاب تخریج کا ہے ، جوان واقعات کے بارے میں رائے دیتا ہے،جن کی بابت مجتدمتقل کی رائے صراحثا منقول ندبوبه

<sup>(</sup>۱) شرح مهذب:۱۷۲۱

<sup>(</sup>٢) حوالة سابق (٣) حوالة سابق (۳) شرح مهذب :۱۳/۱

۳- چوتھا درجہ ان اصحاب افتاء کا ہے جو اصحاب وجوہ سے کم درجہ کے ہیں ، لینی وہ اپنے امام کے خرب سے اچھی طرح درجہ کے ہیں ، نیز ان کی آراء اور واقف ، ان کے دلائل سے خوب آگاہ ہیں ، نیز ان کی آراء اور ادلہ میں شفیح ورجی سے کام لے سکتے ہیں ، ان کو فقیہ النفس سے موسوم کیا گیا ہے ، اور نووی نے ان الفاظ میں ان کا تعارف کرایا ہے:

حافظ مذهب إمامه عارف بأدلته ، قائم بتقريرها يصور ويحرر ويقرر ويمهد و بنف . (۱)

اییا گلتا ہے کہ بنیادی طور پر ان کے دوکام ہیں، اس دہستان فقہ کے اقوال میں ایک کو دوسرے پرتر جیج دیا، اور کسی کو صبح اور کسی کوضعیف قرار دینا، دوسرے جن مسائل میں صاحب منہ منہ کی منقول ہو جو واضح طور پر اس واقعہ کے لئے نظیر بن سکتی ہوتو اس غیر منقول مسئلہ کو اس پر قیاس کرنا، چوتھی صدی ہجری کے اواخر تک کے اکثر متاخرین اس درجہ کے لوگوں میں بنے۔ (۱)

مویا ابن کمال پاشاہ کی تقسیم کے مطابق یہ اصحاب ترجیح

۔ جولوگ فرجب کے احکام ہے آگاہ ہوں، اس کوفل کرتے ہوں، معقولہ مسائل میں واضح اور مشکل مسائل کا فہم رکھتے ہوں، البتہ یہ لوگ صاحب فرجب کے دلائل اور قیاسات پر پوری محرفت نہیں رکھتے، اس لئے فتویٰ دینے میں امام اور مجتهدین فی

یدو بی اصحاب علم ہیں، جن کو ابن کمال پاشاہ نے چھے طبقہ میں رکھا ہے، اس تفصیل کے مطابق پہلا اور دوسرا طبقہ تو مجتمد مطلق کا ہے، اور تیسرا طبقہ ان لوگوں کا ہے جو تخ ت یعنی ان مسائل میں اجتہاد پراکتفاء کرتا ہے، جن مسائل میں پہلے دونوں طبقات کے الماعلم نے اجتہاد نہیں کیا ہو، چوتھا اور پانچواں طبقہ اصل میں مقلدین کا ہے جوسابق فقہاء کی آراء کو سجھتا، اس میں قوی وضعیف کی تعیین کرتا اور خاص حالات میں موجودہ واقعات پران کی آراء سے قیاس کرتا ہے۔

فقہاء حنابلہ کے یہاں طبقات

فقہاء حنابلہ میں علامہ ابن قیم نے اصحاب افتاء کی درجہ بندی کرنے کی کوشش کی ہے، اور ان کے چار درجات مقرر کئے بیں:

ا- مجتدمطلق: جو كتاب وسنت اورآ ثار صحابه مي بعيرت ركهتا

<sup>(</sup>۱) شرح مهذب :۱٬۳۳۱

<sup>(</sup>٣) حوالة سابق

ہو،اور جومسائل پیش آئیں ان میں اجتہاد سے کام لیتا ہو،ابن قیم نے لکھا ہے کہ آگر وہ بعض مسائل میں اپنے سے بڑے مجتمد کی تعلید کر لیتا ہے، تو بیاس کے جہتد ہونے کے منافی نہیں۔(۱)

۲- وہ محض جو ہوتو مجتمد ، لیکن اس نے اپنے آپ کو کسی امام کی تعلید کا پابند کررکھا ہو گو اس مجتمد کے فقاوئی ، اقوال اور دلائل واصول سے پوری طرح آگاہ ہو،اور جن مسائل میں صاحب واصول سے پوری طرح آگاہ ہو،اور جن مسائل میں صاحب نہ ہو، ان میں اجتہاد سے کام لیتا ہو، بینہ اصول میں امام کا تعمل مقلد ہوتا ہے، اور نہ فروع میں ، البتہ وہ اجتہاد میں عام طور پر ای کے نیج کو اختیار کرتا ہے ، ای کے اجتہاد میں عام طور پر ای کے نیج کو اختیار کرتا ہے ، ای کے نہ ہو کو ت دیتا ہے۔

بقول ابن قیم ، حنابلہ میں قاضی ابو یعلی اور قاضی علی بن ابی موئ ، اسی درجہ کے لوگوں میں ہے اسی طرح حفیہ میں امام ابو یوسف ، اسی درجہ کے لوگوں میں ہے اسی طرح حفیہ میں امام ابن قاسم اور ابن و مہاور شوافع میں مزنی ، ابن سرتج ، ابن منذ راور مجھ بن شمار دراین و مہاور شوافع میں مزنی ، ابن سرتج ، ابن منذ راور مجھ بن شمار کیا ہے۔ (۲)

سا وہ اصحاب افتاء جو کسی مذہب فقتی کے دائرہ میں رہے ہوئے اجتہا دکرتا ہو، دلائل قائم کرتا ہو، اس کے فتادی سے پوری طرح آگاہ و باخر ہو، لیکن ان کے اقوال وفتا وکی سے ذرا بھی سرموتجاوز نہیں کرتا ہے۔

این قیم کےلب ولہجہ سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ اس طبقہ کے لوگوں سے خوش نہیں ہیں، کہ نہ بیاجتہا دکے مدعی ہیں، اور ندان کو تقلید کا اقرار ہے، بلکہ ان میں بعض تو اس قد رغلو کرتے ہیں کہ

ای امام کے اتباع کو واجب قرار دیتے ہیں اور دوسرے کی اتباع سے منع کرتے ہیں۔(۳)

۳- مقلدین محض جوسرف اپند ند بب کے فقاویٰ کو یادر کھتے
ہیں، کتاب وسنت سے استدلال نہیں کرتے ، اورا گر کہیں آیت
یاروایت و کر کرتے ہیں تو محض تیمرک کے طور پر ، بقول ابن قیم
اگرامام کی رائے کے بمقابلہ کوئی حدیث محجے ، یا صحابہ کے آثار
بھی آجا کیں تو وہ اپنے امام کے قول کو ترجے ویتے ہیں اور آثار
صحابہ کونظر اعداز کردیتے ہیں، اور کہتے ہیں کہ ہمارے امام اس
سے بمقابلہ ہمارے زیادہ واقف تھے۔ (م)

# ابن کمال پاشاه کی تقسیم اوراس کی جامعیت

ان مختلف تقسیمات کوسا منے رکھا جائے تو واقعہ ہے کہ ابن کمال پاشاہ کی تقسیم زیادہ جامع معلوم ہوتی ہے، اور اس میں زیادہ بہتر طریقہ پر طبقات فقہاء کا احاطہ کیا گیا ہے، البتہ انہوں نے جمہتہ منتسب کے بارے میں جو یہ بات کبی ہے کہ دہ اصول میں کمل طور پر صاحب مذہب کے مقلد ہوتے ہیں، یہ بات درست نظر نہیں آتی ، اس طرح مختلف طبقات میں انہوں نے جن شخصیتوں کو شامل کیا ہے ، وہ کانی محل نظر ہے ، لیکن ان دو باتوں سے قطع نظران کی تقسیم بہت جامع ادر متوازن ہے۔ وہ باتوں سے قطع نظران کی تقسیم بہت جامع ادر متوازن ہے۔ البتہ یہ بات ذبین میں رکھنی چا ہے کہ فقیاء کے جو طبقات متعین کئے گئیں، نفس سے ان کا ثابت نہ ہونا تو ظاہر ہے ہی ، اس کے علاوہ انکہ متبوعین ، ان کے رفقاء اور حتقد مین کے بہاں ہو تعیم نہیں ملتی ہے، یہ تقسیم متاخرین اور اس میں بھی کانی بعد کے بیٹن سے تقسیم نہیں ملتی ہے، یہ تقسیم متاخرین اور اس میں بھی کانی بعد کے بیٹن سے تقسیم نہیں ملتی ہے، یہ تقسیم متاخرین اور اس میں بھی کانی بعد کے بیٹن سے تقسیم نہیں ملتی ہو تی تقسیم متاخرین اور اس میں بھی کانی بعد کے بیٹن سے تقسیم نہیں متاخرین اور اس میں بھی کانی بعد کے بیٹ تقسیم نہیں متاخرین اور اس میں بھی کانی بعد کے بیٹ تقسیم نہیں متاخرین اور اس میں بھی کانی بعد کے بیٹ تقسیم متاخرین اور اس میں بھی کانی بعد کے بیٹ تقسیم نہیں متاخرین اور اس میں بھی کانی بعد کے بیٹ تقسیم متاخرین اور اس میں بھی کانی بعد کے بیٹ تقسیم متاخرین اور اس میں بھی کانی بعد کے بیٹ تقسیم متاخرین اور اس میں بھی کانی بعد کے بیٹ تعلی دور اس میں بھی کانی بعد کے بیٹ تعلی دور ان کی کھی کانی بعد کے بیٹ تعلی دور ان کو کیٹ کی کو کیٹ کی کو کیٹ کی کو کیٹ کی کور کو کی کور کیٹ کی کور کی کی کور کی کو

<sup>(</sup>٢) حوالة سابق

<sup>(</sup>٣) حوالة سابق :٣/٢١٢

<sup>(</sup>١) اعلام الموقعين:٢١٢/٣

<sup>(</sup>٣) حوالة سابق ٢١٣/٢

لوگوں کی ہے پھراس کی حیثیت کی مسلم قاعدہ کی نہیں ہے، اس
لئے عام طور پراصول فقہ کی کابوں بیں اس تقیم اور درجہ بندی کا
ذر نہیں ملتا، یہ ایک ذوقی چیز ہے، اس سلسلہ بیں مختلف اہل علم
اور اصحاب نظر کے جداگانہ نداق ہوسکتے ہیں، اور ظاہر ہے کہ
ذوقی چیزیں جمت نہیں ہوتیں، اس لئے کوئی فخض صلاحیت اور
اہلیت کے بغیر کوئی کام کرنے گئے تو یقینا اس کو تعبیہ کی جائے گی،
اہلیت کے بغیر کوئی کام کرنے گئے تو یقینا اس کو تعبیہ کی جائے گی،
لیکن چونکہ صلاحیتوں کا کسی فخص میں پایا جانا اور نہ پایا جانا بھی
ایک اجتہادی امر ہے، اس لئے اس سلسلہ بیں اگر کسی کے گمان
کو فلط سمجھا جائے تو اس کوفائ اور گراہ نہیں سمجھا جا سکتا، چنا نچیہ
بعد کے اہل علم میں بھی علامہ ابن ہمام، علامہ زیلتی، اور مولا نا
عبد الحی فرنگی کئی کھنوی نیز ماضی قریب کے علماء میں مولا ناسید
بعد کے مشارکن کی رائے سے اختلا ف بھی کیا ہے، خلا ہر ہے کہ
انورشاہ کشمیری، وغیرہ نے بعض مسائل میں اصحاب نہ بہب اور
بعد کے مشارکن کی رائے سے اختلا ف بھی کیا ہے، خلا ہر ہے کہ
ابن کمال پاشاہ کی تقسیم اور درجہ بندی ان پر جمت نہیں ہے۔

تقیہ کے معنی خوف اور بچاؤ کے ہیں، اللہ تعالی کا ارشاد ہے:

لا یتخد المومنون الکفرین اولیاء من دون
المومنین ومن یفعل ذالک فلیس من الله فی
ششی الا ان تتقوا منهم تقاق. (۱)
الل ایمان مومنوں کے مقابلہ کافروں کو اولیاء نہ بتا کیں،
جوالیا کرے گا خدا ہے اس کا کوئی تعلق نہیں رہے گا،
موائے اس کے کتم ان سے اپنا بچاؤ کرو۔

ابن عربی نے اس آیت کی تشریح اس طرح کی ہے کہ اس میں دوقول ہیں، ایک بیر کہ اگرتم کو کا فروں سے خطرہ ہوتو ان کی بظاہر موافقت کر لو (فساعدو هم ووالو هم) اور زبان سے الکی بات کہدو جوتم کو ان کے شراور ایڈاء سے بچائے، ایمان وعقیدہ کے لحاظ سے ان کی موافقت نہ کرو، چتا نچر آن مجید کی بیآیت: الامن اکرہ وقلبہ مطمئن بالایمان ،ای آیت کا بیان اور اس کی وضاحت ہے، دوسری رائے بیہ کہ اگر اہل کفر بیان اور اس کی وضاحت ہے، دوسری رائے بیہ کہ اگر اہل کفر سے تہماری قرابت ہے تو ان کے ساتھ دادود ہش کا سلوک رکھو، اس طرح کا سلوک کو دین میں جائز ہے، لیکن اس آیت کی بیات شیر زیادہ تو کی نہیں، وان کان جائزاً فی اللدین فلیس بقوی فی معنی الآیة . (۲)

ابو بکر بصاص نے بھی اس آ بت سے اس بات پر استدلال کیا ہے کہ جہاں انسان ، یا اس کے بعض اعضاء کی ہلاکت کا اندیشہ ہو وہاں '' تقیہ'' کر کے جان بچالینا جائز ہے اور بیر آن کے اس اُصول پر بنی ہے جس میں بحالت اکراہ طماعیت قلب کے ساتھ مجوراً کلمہ کفر کہنے کی اجازت دی گئی ہے ، نیز یہ رخصت ہے اور واجب نہیں ہے ، بلکہ تقیہ نہ کر کے اپنی جان دید ینا زیادہ افضل ہے ، اسلنے اگر کوئی محض کفر پر مجور کیا جائے اور وہ اس کے لئے تیار نہ ہواور اپنی جان دید ہے ، تو یہ زیادہ افضل اور بہتر طریق ہے ، چنا نچہ شرکین نے خبیب بن عدی کو افضل اور بہتر طریق ہے ، چنا نچہ شرکین نے خبیب بن عدی کو افضل اور بہتر طریق ہے ، چنا نچہ شرکین نے خبیب بن عدی کو ادانہ کیا ، تو ان کا بیٹل مسلمانوں کے درمیان قدر وعزت کی نگاہ ادانہ کیا ، تو ان کا بیٹل مسلمانوں کے درمیان قدر وعزت کی نگاہ سے دیکھا گیا۔ (۳)

(٢) احكام القرآن لابن العربي ١٨٣/٣

(۱) آل عمران : ۲۸

(٣)احكام القرآن للجصاص ١٠/٢

آلوی نے لکھا ہے کہ'' تقیہ' دوطرح کے اسباب کی وجہ
سے ہوسکتا ہے، یا تو اس محض کے مقابلہ میں جس سے اس کی
عداوت دینی بنیاد پر ہو، جیسے ہوئی پرست مسلمان، یا اس محض
کے مقابلہ جس سے دنیوی اغراض کی بناء پر عداوت ہو، پہلی
صورت میں اس پر ہجرت واجب ہے کہ الی جگہ چلا جائے،
جہاں وہ اپنے دین کی حفاظت اور اس کا اظہار کرسکے، دوسری
صورت میں بعض حضرات کا خیال ہے کہ ہجرت واجب نہیں،
بحض حضرات نے ہجرت داجب قراردی ہے، لیکن کہا ہے کہ اس
کی وجہ سے'' ھیجو ت المی اللہ''کا تو اب نیل سکے گا۔(۱)

کی وجہ سے'' ھیجو ت المی اللہ''کا تو اب نیل سکے گا۔(۱)

اب تقیداس وقت جا کز ہے جب اپنی جان اور عضوکی حفاظت
کے لئے اپنے ضمیر کے خلاف انسان زبان سے کلمہ کفر
بولنے پر مجبور ہو جائے، جن صورتوں میں نو بت اکراہ تک
نہیں یہو چی ہو،ان صورتوں میں تقیہ جا تز نہیں۔

۲- تقیدرخصت ہے، تقیہ نہ کرنا اور پیش آنے والی اہتلاء کو برداشت کر لیٹا زیادہ بہتر ادر افضل ہے۔

سا۔ دینی اسباب کی بناء پر جہاں انسان تقیہ پر مجبور ہوجائے
 اس سرز مین سے ہجرت کرناوا جب ہے۔

۳- د نعوی اسباب مثلاً حفاظت و جان و مال وغیره کی وجہ سے جہاں تقید کرنا پڑے وہاں سے ججرت کر جائے ، البتہ اس کا اجرمتذ کرہ صدرصورت کے اجرکے برابر نہ ہوگا۔

الل سنت والجماعت كى اس راہِ اعتدال ہے ہث كروہ گروہ ہے، جس نے افراط وتفريط كى راہ اختيار كى ہے، ايك

طرف خوارج میں ،جن میلے نزدیک حالت اکراہ میں بھی تقیہ جائز نہیں اور دین کے مقابلہ جان و مال اور آبرو کی حفاظت کی ' کوئی رعایت نہیں ہے ، دوسری طرف اہل تشیع ہیں ،جن کے یماں ادنی خوف وحرص تقیہ کے لئے وجہ جواز نے ،ان کے یہاں تقیہ کامغبوم بیہ ہے کہ دشمن کے ادنی خوف اور مسلحت کے پیش نظرعقا کدکو چھیایا جائے اوران کےعقا کدکی تا ئید کی جائے، مسلحت اعدیثی کی بیدت اس قدرطویل ہوسکتی ہے کان کے عقیدے کے مطابق سیدنا حضرت علی کرم اللہ وجبہ ذات رسالت مآب کی وفات ہے حضرت عثمان غنی ﷺ کی شہادت تک مسلسل تقیه کرتے رہے اور ظاہری طور پران کی اطاعت و فرمانبرداری کی ، پھراس تقیہ کا دائرہ اتنا وسیع ہے کہ نہ صرف ایمانیات بلکه ساسات، عمادات اوراس کے طریقوں میں بھی تقید کی مخبائش ہے، چنانچہ دھیعی فقہ' میں وضوء میں یا وُں کا دھونا نہیں ہے بلکہ صرف اس کامسے ہے، حضرت علی ﷺ سے جو ماؤں دھونے کی روایت ہے،ا سےعلاء شیعہ'' تقبہ'' ہی برحمول

اس میں کوئی شبہ نہیں کہ جیسا کہ گذرا، وقع طور پراسلام نے
اس بات کی اجازت دی ہے کہ اگر انسان اس حد تک مجبور کر دیا
جائے کہ ابھی ایسا کرو ورنہ تہمیں قبل کیا جاتا ہے، پھراگر وہ بہ
کراہت خاطر ایسا کرگذر ہے تو گنہگار نہ ہوگا، ای کو '' اکراہ''
کہتے ہیں، گریدای وقت ہے، جب دشمن ایذ ارسانی کے ورپ
مواور وقتی طور پرید بات پیش آگئی ہو، اس کوزندگی کے لئے ایک
مستقل طریق کاراور ڈھال نہ بتالیا گیا ہو۔

(۱) روح المعاني ١٠٨/٣

حضرت علی رہے کے ساتھ یقینا بیصورت حال نہیں تھی،

آپ کے وصال کے بعد چھ اہ تک انہوں نے حضرت

ابو بکر رہے ہے ہا تھ بیعت نہیں کی، گرکی نے ان سے کوئی تعرف نہیں کیا، ای طرح حضرت سعد رہے ہیں عبادہ رہے ہے اپنی پوری زندگی بیعت نہ فر مائی گرخود حضرت ابو بکر رہے ہے اپنی کے خلاف کوئی اقدام نہیں کیا، ایسی حالت میں ظاہر ہے کہ وہ

اکراہ موجود نہ تھا، جس کی طرف قرآن مجید نے اشارہ کیا ہے،

اکراہ موجود نہ تھا، جس کی طرف قرآن مجید نے اشارہ کیا ہے،

کر ت سے اختلاف پایا جاتا ہے اور سیدنا حضرت علی رہے تنقشہ میں خاص مقام اور ابھیت رکھتے تھے، اور صحابہ ور طفاء کواس کا پاس بھی تھا، اس کے باوجود یہ بات کہ وہ ان مسائل میں بھی تقیہ پاس بھی تھا، اس کے باوجود یہ بات کہ وہ ان مسائل میں بھی تقیہ پاس بھی تھا، اس کے باوجود یہ بات کہ وہ ان مسائل میں بھی تقیہ پاس بھی تھا، اس کے باوجود یہ بات کہ وہ ان مسائل میں بھی تقیہ پاس بھی تھا، اس کے باوجود یہ بات کہ وہ ان مسائل میں بھی تقیہ پاس بھی تھا، اس کے باوجود یہ بات کہ وہ ان مسائل میں بھی تقیہ بات ہے!

حفرت علی الکل ابتداء میں اسلام لانے کا شرف مامیل ہے، مکہ کی تیرہ سالہ زندگی انہوں کے حضور کھی کے ساتھ سخت محمٰی ہوئی فضا میں گذاری ، جہاں اسلام کے شدید ترین دشمنوں سے سامنا تھا، گراس طویل عرصہ میں انہوں نے کہیں، '' تقیہ'' سے کام نہیں لیا اور اس جراً ت وہمت سے کام لیا کہ جرت کے موقعہ سے حضورا کرم کھی کے بستر پر لیٹے رہے، جہاں اس بات کا قوی اندیشہ تھا کہ وہ دشمنوں کی زومیں آ جا کیں گے، پورے عہدرسالت میں وہ اس قدر جری اور بیباک رہے اور اس کے بعد رسالت میں وہ اس مقدر جری اور بیباک رہے اور اس کے بعد اچا تک بر دلی کی اس سطح پر آ گئے کے مسلسل تقیہ کے نام پر زندگی گذارتے رہے ، یہ قطعاً نا قابل فہم ، ان کی ذات سے فروتر اور ان کی عظمت کے منافی ہے۔

اس کے علاوہ سوال سے پیدا ہوتا ہے کہ اگر اس طرح تقید کی مخاکش تھی تو آخر سید نا حضرت حسین کھی نے اس سے کام کیوں نہ لیا؟ اور کیوں اپنی اور تمام اہل بیت کی جان نگار کروی؟ حقیقت سے ہے کہ '' تقیہ'' کی ایس عام مخبائش فراہم کرنے کے بعد ''ایمان' اور '' نفاق'' کے ورمیان کوئی سرحد باتی نہ رہ سکے گی اور آخر اس اصول کی بنا پر اگر کوئی فخص کے کہ سید نا حضرت علی حظی ہے نے حضور وہ کی کے زیانہ میں ایمان کا اظہار از راہ تقیہ کیا تھا، ورنہ دراصل وہ مومن نہ تھے، و العیاذ باللہ ، تو اس کا جواب کیا ہوگا؟ واللہ ھو بھدی الحق و مسواء السبیل.



اس کے لغوی معنی "بڑا مانے" کے ہیں اور اصطلاح میں " "اللہ اکبر" کہنے کو کہتے ہیں ، نماز کا آغاز مسنون طریقہ کے " مسمع الله لمن حمده" كهنائي، پورى نماز ميں ايك ركن " مسمع الله لمن حمده" كهنائي، پورى نماز ميں ايك ركن سمع الله لمن حمده" كهنائي، پورى نماز ميں ايك ركن سے دوسرے كى طرف نقل ہونے كى صورت ميں" الله اكبر" ميں كہنامسنون ہے، ان كو كبيرات انقال كہتے ہيں" عيدين" ميں امام الوضيفة كے مسلك كے مطابق چي كبيرات زوائد ہيں، تين بهلى ركعت ميں قرات سے بہلے اور تين ووسرى ركعت ميں قرات كے بعدركوع سے بہلے، يكبيرات واجب ہيں۔ (ا) قرات كے بعدركوع سے بہلے، يكبيرات واجب ہيں۔ (ا)

تكبيرات تشريق

تحبيرتشريق ان الفاظ مين مروى ہے:

الله اكبر الله اكبر لااله الا الله والله اكبر الله اكبر ولله الحمد .

نویں تاریخ کی نماز فجر کے بعد ہے اس تجبیر کا آغاز ہوگا
اور سیدنا حفرت علی دوایت کے مطابق ۱۳ ارتخ کی
نماز عمر تک کہے گا، اس طرح ۲۳ رکبیریں ہوں گی، امام ابو
یوسف اور امام محد کا یہی مسلک ہے اور اس پرفتو کی ہے، امام ابو
جنیفہ عبداللہ بن مسعود دیا نہ کے مسلک کے مطابق ۹ رتاریخ کی

فجرے ارتاریخ کی عصرتک ہی تھیرتشریق کے قائل ہیں، مگر اس پرفتو کانہیں ہے، کوشیخ ابراہیم حلبی نے امام صاحب ہی کی رائے کوڑجے ویا ہے۔

سے تجبیر ہر فرض نماز کے بعد سنت اور اکثر احناف کے قول کے مطابق واجب ہے، چاہے مسافر ہو یا مقیم، مرد ہو یا عورت، شہر میں ہویا دیہات میں، جماعت سے نماز پڑھے یا تہا، جبیا کہ امام ابو یوسف اور امام محرکا مسلک ہے، امام ابوصنیفہ کے یہاں صرف جماعت سے فرض نماز ول کے بعد اور محض شہر میں ہے، مصرف جماعت میں شرکت سے معذور الحخاص عورت، مسافر ، منفر واور جماعت میں شرکت سے معذور الحخاص کے لئے نہیں ہے، نماز جمعہ کے بعد بھی تجبیر کئی جائے گی، ان ونوں کی کوئی نماز چھوٹ گئی اور بعد کو قضا کی تو اب قضا کے وقت تحبیر کہنے کی فشرورت نہیں ، ای طرح پہلے کی کوئی واجب الا دا تحبیر کہنا بھول جائے ، تب بھی مقتدی کو کہنی چاہئے ، خووامام کو تحبیر کہنا بھول جائے ، تب بھی مقتدی کو کہنی چاہئے ، خووامام کو بھی تحبیر کہنا بھول جائے ، تب بھی مقتدی کو کہنے چاہئے ، خووامام کو بھی تعبیر کہنا بھول جائے ، تب بھی مقتدی کو کہنے چاہئے ، خووامام کو بھی معبد سے نکلنے سے پہلے یا د آ جائے تو کہہ لینا چاہئے ، خوامام کو بھی میں میں بھر تمبیر کہنا ، پھر تمبیر کہنا بھول جائے ، تب بھی مقتدی کو کہنے گئی جائے ، خوامام کو بھی میں میں بھر تمبیر کہنا ہوں جائے ہے ، تب بھی مقتدی کو کہنے گئی جائے ، خوامام کو بھی میں میں بھر تمبیر کہنا بھول جائے ، تب بھی مقتدی کو کہنے گئی جائے ، خوامام کو بھی میں میں بھر تمبیر کہنا بھول جائے ، تب بھی مقتدی کو کہنے گئی جائے ، خوامام کو بھی تعبیر کہنی ہو ہے ، خوامام کو بھی تعبیر کہنی ہو ہے ، خوامام کو بھی تعبیر کہنا ہوں بھی تعبیر کئی ہو ہوں بھی تعبیر کہنا ہوں ہوں بھی تعبیر کہنا ہوں بھیر کی بھیر کہنا ہوں ہوں بھیر کی تعبیر کہنا ہوں بھیر کہنا ہوں بھیر کہنا ہوں بھیر کی تعبیر کہنا ہوں بھیر کی تعبیر کہنا ہوں

مالكيه اورشوافع كنزديك صرف تين دفعه 'الله اكبر'ك خدرية كير الله المركز ويك مرف تين دفعه 'الله الله الله الله والله اكبر ولله الحمد''كا اضافه كياجات توجي مضاكة نيس \_

شوافع کے یہال تیری تجبیر کے بعد 'اللہ اکبو کبیراً اور المحمد للہ کثیراً اور سبحان اللہ بکرہ واصیلا' کااضافہ

<sup>(</sup>٢) حوالة سابق ال٢١٦،غنية المستملي ٥٣١

<sup>(</sup>١) خلاصة الفتاوي ارا٥

<sup>(</sup>٣) حوالة سابق

زیاده بهتر به پخراس کے بعداس فقره کا کہنا بھی منقول ہے:
لا اله الا الله ولانعبد الا ایاه ، مخطصین له
الدین ولو کره الکافرون ، لا اله الا الله وحده
صدق وعده ونصر عبده و وهزم الاحزاب
وحده لا اله الا الله والله اکبر.

اوران الفاظ ملوة براس كوفتم كياجائ:

اللهم صَلَ على محمد وعلى ال محمد وعلى اصحاب محمد وعلى ازواج محمد وسلم تسليما كثيرا.

مالکیہ کے یہاں تحبیر تشریق جماعت اور فرد دونوں کے لئے فرائض کے بعد ۱۰ ارذی الحجہ کی ظہر سے ۱۳ ارد والحجہ کی فجر تک کل ۱۵ ارزماز وں میں کہی جائے گی۔ (۱) شوافع کی بھی جاج کے سلسلہ میں ایک رائے ہے، غیر حاجی کے سلسلہ میں اختلاف ہے، لیکن رائے یہ ہے کہ وہ بھی ای پڑمل کرےگا، (۲) حنا بلہ کا مسلک اس مسئلہ میں حنیہ کے مطابق ہے۔ (۲)

(عیدین میں تجبیرات زوائد، نیز عیدگاه کو جاتے ہوئے تحبیرات کاذ کرخود''عیدین'' ہی کے ذیل میں کیاجائیگا)

تكليف

فقدی اصطلاح میں '' تکلیف' یہ ہے کہ کی کو کسی بات کا پابند بنادیا جائے اورا میے فض کو'' مکلف'' کہتے ہیں۔ دنیا میں تین قتم کی مخلوق ہیں ، ایک فرشتے ، دوسرے

چوپائے اور تیسرے انسان ، فرشتے حلم و عدل کا مجموعہ اور اطاعت و فرما نبرداری کے پیکر ہیں ،جسم کے بادی تقاضوں اور اس کے افراط و تفریط ، بعوک ، خوف وغم ، غیظ و غضب اور تکبر وغیرہ سے خالی ہیں ، وہ ہرونت تھم اللی کے منتظر اور اس کی تقیل کے لئے آبادہ و تیار رہتے ہیں ، اس کے مقابلہ میں چوپائے صرف بادی اور جسمانی منفعت کو جانتے ہیں اور اپنی طبی خواہشات کی تعیل میں گےرہے ہیں ، وہ سرایا جہل ہیں اور عدل کی صلاحیت سے محروم۔

اس کے برخلاف انسانوں میں دومتفاد صلاحیتیں رکھی گئی ہیں اور دونوں میں مسلسل کھکش کی کیفیت رہتی ہے، جب بھیت عالب آتی ہے تو ملحق صغت کم زور پڑجاتی ہے، اور جب بی عالب آتی ہے تو وہ مغلوب ہوجاتی ہے اور اللہ تعالی کا بھی کھا ایسانظام ہے کہ آ دی جس ست میں بڑھتا ہے ای کواس کے لئے آسان کردیا جاتا ہے، جبیا کہ ارشاد باری تعالی ہے: فاما من اعطی واتقی وصدق بالحسنی فسنیسرہ فلمسری واما من بخل واستغنی و کذب بالحسنی فسنیسرہ للعسری (ایل:۱۰)

اوریہ بھی قدرتِ خداوندی ہے کہان دونوں میں سے ہر ایک راہ میں ایک گوند کلفت بھی،اب ایک راہ میں ایک کوند کلفت بھی،اب احکام اللی کی تکلیف کا جومنشاء ہے وہ انسان ہی سے پورا ہوسکتا ہے، چنانچ قرآن مجیدنے کہا:

انًا عرضنا الامانة على السموات والارض و

(١) الشرح الصغير ١/٥٣١

<sup>(</sup>۲) مغنى المحتاج ۱۳۱۲

<sup>(</sup>٣) المغنى ٣٩٣/٢

الجبال فابين ان يحملنها واشفقن منها وحملها الانسان انه كان ظلوما جهولا ليعذب الله المنافقات والمشركين والمشركت ويتوب الله على المومنين والمومنات وكان الله غفورا رحيما. (۱)

ہم نے آسانوں اور زمینوں اور پہاڑوں پرامانت (احکام شریعت) پیش کی محر ان سب نے اس کو اٹھانے سے انکار کردیا اور ڈرگئے، ہاں انسان نے اسے ٹھالیا کہوہ بڑا بے ترس اور نادان ہے تا کہ منافق اور مشرک مردوں اور عورتوں کو عذاب دیں اور مومن مردوں اور عورتوں کی تو بہ تول کرلیں ، اللہ بخشے والا مہریان ہے۔

امام غزائی اور بیضادی وغیرہ نے یہاں امانت سے یہی مکلف قراردینے کے معنی مراد لئے ہیں،اس سے یہ بات معلوم ہوتی ہے کہ قرآن یہ کہنا چاہتا ہے کہ مکلف وہی ہوسکتا ہے جو'' ظلوم وجول'' بننے کی صلاحیت رکھتا ہو، کیونکہ ظلم اسی میں پایا جاسکتا ہے،جس میں عدل کا امکان ہو،اورجہل وہیں ہوگا جہاں علم کی استعداد ہو، جہاں علم دعدل کی استعداد ہی نہ ہووہ مکلف خہیں ہو سکتے ،جیسے کہ بہائم ،اور جو تلوق عدل وظلم کے معاملہ میں خور ہو، بیلہ مجبور ہو، جیسے فرشتہ ،وہ بھی مکلف قرار نہیں و کے جالمہ شل علی استعداد ہو، بلکہ مجبور ہو، جیسے فرشتہ ،وہ بھی مکلف قرار نہیں و کے جالئے ،اس لئے کہ مکلف قرار دینے کا مشاء ہزاوسزا ہواور جو جالئے ،اس لئے کہ مکلف قرار دینے کا مشاء ہزاوسزا ہواور جو جالئے ،اس لئے کہ مکلف قرار دینے کا مشاء ہزاوسزا کیا سوال؟ جاسم ف جور ہواس کے لئے جزاء وسزا کا کیا سوال؟ اب صرف حضرت انسان رہ گئے جوا ہے عمل میں مجبور بھی نہیں ہیں ،اور عدل کی صلاحیت بھی رکھتے ہیں ،اس لئے فطری بات کی جاسکتی ہے بات ہی وماعی ہوتا چاہئے ،البذا یہ بات کی جاسکتی ہا

کہ گویا خود انسانی فطرت کا تقاضہ ہے کہ اس کو عمل خیر کا مکلف قرار دیا جائے اور اس پر تواب ہوا در عمل شرسے بیخے کو کہا جائے ادر اس پرعذاب ہو۔ (۲)

#### شرع اسلامي كاتوازن

شرع اسلامی میں مکلف قرار دئے جانے کے سلیلے میں بنیادی اُصول وہ ہے،جس کا ذکر قرآن نے کیا:

لا يكلف الله نفسا الاوسعها . (بتره:٢٨٦)

یعنی اللہ تعالی کی کواس کی صلاحیت اور قوت سے زیادہ کی مکا پابند نہیں کرتے ۔ چنا نچہ اس اُصول کی بناء پر تابالغ ، پاگل اور دیوا نے کی جم کا پابند نہیں کرتے ۔ چنا نچہ اس اُصول کی بناء پر تابالغ ، پاگل اور دیوا نے کی جم کے پابند نہیں ، ان کے علاوہ حالات کے لحاظ سے عور توں ، غلاموں ، معند وروں اور ناواروں کو بہت سے شرعی احدام سے مشتی رکھا گیا ہے ، نیند ، نشر ، بھول چوک ، بھو دغیرہ کی احکام سے مشتی رکھا گیا ہے ، نیند ، نشر ، بھول چوک ، بھو دغیرہ کی وجہ سے بھی بعض بہولتیں فراہم کی گئی ہیں ، بیسب شرع اسلای کے اعتدال ، توازن ، نیز انسانی زندگی سے مطابقت اور فطرت سے بم آ بھی کی کھی دلیل ہے۔

## کیا کفاراحکام اسلامی کے مکلف ہیں؟

یہاں ایک اہم مسلم یہ ہے کہ کیا غیر مسلم حالت کفر میں بھی شرع اسلامی کے مکلف ہیں یا نہیں؟ علامہ عنی نے مش الائمہ سے اس مسلم پر بڑی اچھی بات قل کی ہے، وہ فرماتے ہیں کہ اسلامی ملک میں تعزیری قوانین کے پابندوہ بھی ہوں گے، جیسے: زنا، چوری، اور اس کی سزائیں، نیز وہ معاملات میں بھی احکام اسلامی کے پابند ہوں گے اور شریعت کے دیگر احکام عبادات

وغيره مِن آخرت مِن ان كامؤاخذه موگا، جبيها كرقر آن كهتا ہے:

فویل للمشر کین اللین لا یُاتُون الز کوة. (نسلت: ) مشرکین کے لئے بربادی موجوز کوة ادانیس کرتے۔

اوردوسري جكه:

وقالوا لم نک من المصلّين. (درُ ٣٣) اوركفاركيس كريم تمازنيس پڙھ تھ۔

اختلاف صرف اس بات می ہے کہ عبادات میں وہ دنیا کے لحاظ سے مكلف ہیں یا نہیں؟ اہل عراق كا خیال ہے كدان كے ذمہ عبادات كى ادائيكى واجب ہے، البتہ چونكہ ماراان سے "عهد" ہے، اس لئے ہم ان كو مجور نہیں كر سكتے، اور دوسرى جماعت كہتى ہے كہ جب تك ايمان قبول ندكرليں واجب ہى نہیں ہے۔

علامہ انور شاہ کشمیری کی تحقیق ہے کہ دیندی احکام کے لحاظ سے معاملات میں بھی وہ تمام شرع اسلامی کے مکلف نہیں ہیں، جیسا کرصاحب ہدائی عبارت سے معلوم ہوتا ہے کہ اگروہ اپنے نہ جہب کے مطابق کو اہوں کے بغیریا کسی دوسرے کی عدت میں نکاح کرلیں تو ان کا نکاح درست ہوگا اور اگروہ دونوں اسلام تجول کرلیں تو ان کو اینے نکاح پر باقی رکھاجائے گا۔(۱)

شریعت میں مکلف قرار دئے جانے کا مراتعلق "اہلیت" سے ہے، اگرانسان میں کوئی الی بات پائی جائے جواس کی اہلیت کوختم کردیتی ہو، جن کواصول فقہ کی اصطلاح میں "عوارض اہلیت" یا "موانع اہلیت" کہاجا تا ہے، تو پھروہ مکلف باتی نہیں

ر متارد مکھئے:''عوارض''

تلاوت

قرآن مجیدی تلاوت جس قدر زیاده هوسکے بہتر ہے،خود اللہ تعالیٰ نے ایسے لوگوں کی تعریف کی ہے، (آل عران :۱۱۱) اور رسول اللہ بھی نے اس کوقائل رفک قرار دیا ہے، (۲) کتاب اللہ کے ایک حرف کی تلاوت پروس نیکیاں ملیس گی، (۳) آپ لیک نے اس کوقیا مت میں آ دمی کے لئے سفار خی قرار دیا ہے۔ (۳) اور بیٹارا جادیث ہیں جوقر آن مجید کی تلاوت پراجر وقواب اور اس کی فضیلت وعظمت اور برکتوں کو بتاتی ہیں۔

تلاوت كى مقدار

قرآن مجیدی تلاوت کے سلیلے میں سلف کامعمول تو دن و رات میں آٹھ فتم تک کا تھا، محرعمو ما اس افراط کو پہند نہیں کیا میا ہے، مسلم بن مخرات سے مروی ہے کہ میں نے حضرت عائشہ ا سے بعض لوگوں کے ایک شب میں دویا تھی فتم کرنے کا ذکر کیا، تو آپ نے فرمایا، ان کا پڑھنا نہ پڑھنا برایر ہے، فواوا اولم بقرؤا.

حضورا کرم ﷺ پوری شب میں بقرہ ، آل عمران اور نسام پڑھتے تھے۔

چنانچسلف میں سے اکثر لوگوں نے تین دنوں سے کم میں قرآن مجید ختم کرنے کو کروہ قرار دیا ہے، ابوداؤداور ترفدی نے عبداللہ بن عمر ﷺ کے واسطہ سے حضور اکرم ﷺ سے لقل کیا

(۱) ملخص از : فتح الملهم ١٨٧/

(٣) ترمذي ١١٨/٢ ابواب فضائل القرآن

<sup>(</sup>٢) بخاوى ١/٥٥/ باب اختباط صاحب القرآن

<sup>(</sup>٣) حوالة سابق

ہے کہ تین دنوں ہے کم میں جس نے قرآن مجید پڑھا وہ ہجھتا ہے کہ تین دنوں ہے کہ میں قرآن نہ پڑھو، معاذ بن جبل کے تین دنوں ہے کہ میں قرآن نہ پڑھو، معاذ بن جبل کے تین دنوں ہے کہ میں قرآن کی تکیل کو کر وہ بجھتے تھے، حفرت سعید بن منذر کے سے مردی ہے کہ انہوں نے آپ کی ہے دریافت فر بایا کہ کیا میں تین دنوں میں قرآن پڑھوں؟ آپ کی نے فر بایا:اگر موسکے تو پڑھو، (۱) اس ہے معلوم ہوتا ہے کہ معمولاً تین دنوں ہو سے تو پڑھو، (۱) اس ہے معلوم ہوتا ہے کہ معمولاً تین دنوں سے کم میں قرآن مجید کی تکیل نالبندیدہ امر ہے، لیکن اس کا تعلق نماز سے باہر عام تلاوت سے ہے، درمضان المبارک میں جو ''سٹی شبینہ'' کا سلسلہ قائم ہے وہ بہر حال کر اہت سے خالی نہیں ، اس لئے کہ حضور اکرم کی ہے تھی اتی طویل جو نابت نہیں۔

متوسط اور بہتر طریقہ یہ ہے کہ نماز کے باہر ایک ہفتہ میں ایک ختم کیا جائے ، اکثر صحابہ گا بھی معمول تھا، حضرت عبد اللہ بن عمر حظانہ ہے مروی ہے کہ جھ سے آپ شی نے ایک ماہ میں ایک ختم کرنے کوفر مایا، میں نے کہا کہ میرے اندراس سے زیادہ کی صلاحیت ہے، آپ شی نے کہا کہ میر وی دوں دوں میں پڑھو، پھر آپ شی نے فر مایا ایک ہفتہ میں پڑھو، اس سے آگے نہ بڑھو، (۲) آپ شی نے فر مایا ایک ہفتہ میں پڑھو، اس سے آگے نہ بڑھو، (۲) آپ شی نے فر مایا ایک ہفتہ میں پڑھو، اس سے آگے نہ بڑھو، (۲) ہفتہ میں بڑھو، اس سے آگے نہ بڑھو، (۲) ہفتہ میں بڑھو، اس سے آگے نہ بڑھو، (۲) ہفتہ میں بڑھو، اس سے آگے نہ بڑھو، (۲)

کھول نے صحابہ کا معمول نقل کیا ہے کہ تنومند حضرات سات دنوں میں ایک ختم قر آن کرتے تھے، بعض مہینہ میں بعض

دوماہ میں اور بعض اس سے زیادہ میں، حضرت امام ابوحنیفہ ؒسے مروی ہے کہ جس نے سال میں دوختم کئے اس نے قر آن کا حق ادا کیا۔ (۳)

بہر حال ان روایات وآثار سے جوبات متر شح ہوتی ہے، وہ یہ کہ معمولاً تین دنوں سے کم میں تین ختم کرنا کروہ ہے، بہتر ہے کہ ایک ہفتہ میں کمل کیا جائے اور کوئی غور وقد بر کے ساتھ پڑھے تو سال میں دود فعہ تم کرے، ھذا ماعندی واللہ اعلم بالصواب .

## تلاوت کے آداب

بہتر ہے کہ وضوکر کے قرآن پڑھا جائے، گو کہ بے وضوبھی قرآن چھوئے بغیر پڑھا جاسکتا ہے، صاف تحری جگہ میں، اور زیادہ بہتر ہے کہ مبحد میں تلاوت کی جائے، جمام، راستوں اور بازاروں میں پڑھنا مکروہ ہے، اس لئے کہ لوگوں کی بے تو جہی کے باعث بے حرمتی ہوتی ہے، متحب ہے کہ تلاوت کرنے والا قبلہ رخ ہو کرسکون و وقار اور خشوع کے ساتھ سر جھاکر بیٹے، قبلہ رخ ہو کرسکون و وقار اور خشوع کے ساتھ سر جھاکر بیٹے، قرآن کی تلاوت سے پہلے مسواک کرلے، شروع میں تعوذ پڑھے، پھربم اللہ کہے۔

قرآن مجید ترتیل اور جوید کی رعایت کے ساتھ پڑھا جائے ، زبان سے واقف ہوتو تد برہمی کرے، قرآن کی مناسبت سے بعض دعا کیں اور حمد یہ کلمات کہا کرے، مثلاً آپ ﷺ ''مسبح اسم ربک الاعلی '' پڑھتے تو فرماتے: مسحان ربی الاعلیٰ وغیرہ ، گریداس دفت ہے جب نماز میں نہو،

<sup>(</sup>۲) بخاری ۷۵۵/۲ ، باب فی کم یقرا القرآن

<sup>(</sup>۱) الاتقان ار۲۹۳

<sup>(</sup>٣) الاتقان ١٩٣١-١٩٣

تلاوت کے قت رونا، یا اپنے آپ برگر بیطاری کرنے کی کوشش کرنامتحب ہے، حافظ سے قرآن بڑھنے سے زیادہ باعث اجر د کھے کرقرآن کی تلادت کرنا ہے ۔۔۔ کسی کی گفتگو کی وجہ سے تلاوت کو بند کردینا، یا تلادت کے درمیان بنسنا، بے کار کاموں میں معروف رہنا (عیث) ادر ادھر ادھرد کھنا کر وہ ہے، (۱) قرآن مجید کو اوسط آواز میں بڑھنا چاہئے، نہ بہت زور سے اور نہ بہت آہتہ، حضرت عرفظ، بہت زور سے تلاوت کرتے تھے، اور حضرت ابو بکر منظہ بہت آہتہ، آپ منظم نے دونوں کو

ر تبي

تلبيهان كلمات كوكتے ميں:

ليك اللّهم ليك ، ليك لاشريك لك لبيك اللهم ليك ، انَّ الحمد والنعمة لك والملك لا شريك لك . (r)

میں حاضر ہوں ،بار الہا ایس حاضر ہوں، آپ کا کوئی شریک نہیں ، بے شک تمام تعریفیں آپ کوسزا وار، تمام نعتیں آپ کی ملکیت ، آپ ہی مالک ہیں ،کوئی آپ کا شریک نہیں۔

عام طور پر عالباً آپ ای قدر فر مایا کرتے تھے، اس لئے ابن عمر ملک سے مردی ہے کہ آپ ملل اس سے زیادہ نہیں کہتے

تصاورای لئے فقہاء کی رائے ہے کہ اس پر دعائیہ، یا حمد بیالفاظ کا اضافہ تو کیا جا سکتا ہے، اس میں کوئی ترمیم یا تبدیلی نہیں کی جا سکتی (۲) — لیکن بعض احادیث میں آپ واللے سے درج ذیل الفاظ قال کئے گئے ہیں، جوغالبًا ایک اتفاقی امر تھا، اور جس سے ان کلمات کا بھی جواز معلوم ہوتا ہے:

لیک اللهم لیک، لیک وسعلیک، والمخیو لیک والعمل (۵)

می بدیک ، والموغیی الیک والعمل (۵)

میں حاضر ہوں، اے اللہ عمل حاضر ہوں اور تیری موافقت
کرتا ہوں، اے خداو عمالم! تمام بہتری تیرے بہندی ہیں۔
ہ، اور تمام آرز و کیں اور تمنا کی تیری طرف ہیں۔
تلبیہ سے فراغت کے بعد آپ کی جنت، رضائے خداوندی اور دوز نے سے نجات کی دعا بھی ما نگا کرتے تھے، (۱) جج خداوندی اور دوز نے سے نجات کی دعا بھی ما نگا کرتے تھے، (۱) جج جب کوئی فخص تلبیہ کہتا ہے تو یہاں سے دہاں تک اس کے دا کیں بیک بیٹی کے دوران تلبیہ کہتا ہے تو یہاں سے دہاں تک اس کے دا کیں بیک بیٹی کے درخت و پھر اور مکانات اس کے ساتھ شرکیک رہے بیس، (۵) تلبیہ بلند آ واز میں کہنا چاہئے ، حضرت جرکیل الطبیع بیں، (۵) تلبیہ بلند آ واز میں کہنا چاہئے ، حضرت جرکیل الطبیع اللہ کے دا دا بلند

تلبیدی ابتداء یوں ہوگی کے مسل کرے''میقات احرام'' پر یااس سے پہلے احرام کالباس پہنے، پھر دور کعت نماز پڑھے، جج

تلبيه كائتكم فرما كيں \_(۸)

<sup>(</sup>٢) ابوداؤد ا/١٨٨، باب رفع الصوت بالقرأة في صلاة الليل

<sup>(</sup>٣) قدوري ٥٤، كتاب الحج

<sup>(</sup>٢) شافعي عن خزيمة بن ثابت

<sup>(</sup>۸) ابوداؤد ا۱۲۵۳

<sup>(</sup>۱) ملخص از : الاتقان ا/۳۰۵-۲۹۵

<sup>(</sup>٣) بخارى ١/٠١٠، باب التلبية

<sup>(</sup>٥) حوالة سابق

<sup>(</sup>۷) ترملی ، عن سهل بن سعد ۱۹۸۱

کی نیت کرے اور قبولیت کی وعاکرے پھر تلبیہ کیے ، (۱) اب اس وقت ہے جس قدر تلبیہ کیے بہتر ہے ، خاص کر چڑھتے ، اترتے نمازوں کے بعد ، شبح گاہی میں زیادہ کیے ، یہاں تک کہ دسویں ذی الحجہ کومنی میں جمرہ عقبہ پر پہلی کنگری پھینکنے کے ساتھ بی تلبیہ کاورد بند کردے۔ (۲)

## تلبينه

## تُلِجيه

تلجیہ کی بات پرمجبور کئے جانے کو کہتے ہیں، مثلاً کوئی آدی بادشاہ سے ڈرتے ہوئے کی سے طے کرلے کہ ہیں کہوں گا کہ میں نے اپنامکان تم سے فالیا ہے اور تم اس کی بظاہر تا ئید کرو گے مطالا تکہ میں حقیقت میں تم سے بیزی نہیں رہا ہوں۔(م)

خرید وفر وخت کے ایسے نمائش معاملہ کو'' بیج تلجیہ'' کہا جاتا ہے، تھم کے اعتبار سے بیہ معاملہ'' ہزل ومزاح'' کے درجہ میں ہے، لیعن'' بیج'' منعقد تو ہو جائے گی، محرکسی فریق کے لئے لازم اور ضروری نہیں ہوگی، فریقین کو اختیار ہوگا کہ اسے ختم کردیں،

اوراً گرکوئی فریق کے کہ بیہ معاملہ ازراہ ' تعلیہ' تھا، اور دوسرا کے کہ بالارادہ خرید وفرو خت کا معاملہ ہوا تھا، تو جو گواہوں ہے اپنی بات ثابت کروے اس کا اعتبار ہوگا، دونوں کے پاس گواہ ہوں تو اس کی بات معتبر ہوگی جو ' تعلیمیہ'' کا مدی ہواور اس کوش ہوگا کہ اس معاملہ کو مستر دکرد نے، اور اگر کسی کے پاس گواہ نہ ہوتو اس فض کی بات معتبر ہوگی جو باضابطہ اور مقصدی معاملہ خرید وفروخت کا دعویٰ کرر ہاہو۔ (۵)

(تلجيه كاذكر الم من مى موچكا ب)

# تلقیح صناعی (سُك يُوب عوليد)

' تلقیح صناعی '' سے مراد مصنوی طور پر حمل و تولید ہے، گذشتہ چند سالول قبل شٹ ٹیوب کے ذریعہ تولید کا ایک الو کھا تجربہ کیا گیا، جو کا میابی سے ہم کنار ہوا، یہ تواصل میں ایک میڈیکل تجربہ اور طبی انکشاف ہے، لیکن متعدد فقہی اور شرعی احکام ہیں، جواسی ایجاد ہے متعلق ہیں۔

## اجنبی مردوعورت کے مادہ کا اختلاط

بنیادی طور پرشٹ ٹیوب کے ذریعی تولیدی دوشکلیں ہیں،
اول یہ کہ اجنبی مردوعورت کے مادہ منویہ اور بیعیۃ المنی کو باہم
خلط کر کے تولید عمل میں آئے جا ہے بیددو اجنبی مادے کی ٹیوب
میں خلط کئے جا کیں یا خودا سی عورت کے دم میں یا کسی اور عورت
کے دم میں، بیصورت بہر حال ناجا تز ہوگی کہ اس کی وجہ سے

<sup>(</sup>۲)قدری ۲۰

<sup>(</sup>٣) ردالمحتار بحو اله المغرب ٣٣٣١/٢

<sup>(</sup>۱) ابوداؤد ا۱۲۵۲

<sup>(</sup>۳) بخاری ۸۱۵/۲، باب التلبية

<sup>(</sup>٥) الدرالمختار على هامش ردالمحتار ٢٥/٣-٢٣٣

نسب میں اختلاط ہوتا ہے اور زناکی ممانعت کی اصل وجہ یمی اختلاط نسب ہے۔

پی اجنبی مرد وعورت کے مادے کے اختاط کی تمام صورتیں گناہ ہیں اور حکم کے اعتبار سے '' زنا'' ہیں ،البتہ چونکہ حدود (شریعت کی مقررہ سزا کمیں) معمولی شبہات کی وجہ سے بھی ساقط ہوجاتی ہیں اور یہاں بھی بیشہ موجود ہے ،اس لئے کہ زنادوا جنبیوں کے درمیان ایک جسمانی فعل یعنی مباشرت کا نام ہے اوران صورتوں ہیں یہ فعل اپنی ظاہری شکل کے ساتھ موجود نہیں ، دوسر نے زنا میں دواجنبی مردوعورت ایک دوسر کے جسم سے لطف اندوز بھی ہوتے ہیں ، جب کہ اس مصنوع ممل کے ذریعہ اس طرح کی لذت حاصل نہیں کی جاستی ،اس لئے کے ذریعہ اس طرح کی لذت حاصل نہیں کی جاستی ،اس لئے مقررہ شرع سزا (حد) نافذ نہیں کی جائے گی ،البتہ چونکہ اپنی روح اور نتائج کے لحاظ سے ای قدر معز ہے ،جس قدرخود فعل زنا ،اس لئے قاضی اس پرمناسب معنر ہے ،جس قدرخود فعل زنا ،اس لئے قاضی اس پرمناسب تعزیراور سرزش کرے گا۔

اگروہ عورت کسی مرد کی زوجیت میں رہتے ہوئے کسی اور اجنبی کے مادہ سے حاملہ ہو یا صاحب اولاد ہے تو مولود کا نب اس کے حقیقی شوہر ہی سے ثابت ہوگا ،اس لئے کہ ثبوت نب کے باب میں فقتی اُصول ہے کہ عورت جس مرد کا ''فراش'' ہو، اس سے بیدا ہونے والے بچہ کا نب اس سے بیدا ہونے والے بچہ کا نب اس سے بیدا ہونے والے بچہ کا نب اس سے نبیدا ہونے والے بیدا ہونے

''الولد للفراش وللعاهر الحجر''۔(۱) اور بیوی کواس کے شوہر کا فراش مانا گیا ہے(۲) ، نیز اگر

كوارى لاكى اس طرح مال بنى تب بهى بچه كانسب صرف اى عورت سے متعلق ہوگا ،اس مرد سے نسب کا کوئی تعلق نہ ہوگا جس کے مادہُ منوبیہ سے استفادہ کیا گیا ہے، جبیبا کہ زنا کے نتیجہ میں پیدا ہونے والے بچول کا حکم ہے، ہاں اگر کسی اجنبی عورت کی بیشة المنی حاصل کی گئی اور کسی مرد کے ماد ۂ منوبیہ کے ساتھ شٹ ٹیوب کے ذریعہ آبیدگی کی گئی اور پھریہ ''لقیحہ'' اس مر دکی جائز بوی کے رحم میں منتقل کردیا گیا اور اس کی بیوی نے اس کو جنا تو اب اس کی بیوی بچه کی مال قرار پائے گی، کیونکه قرآن میں مال اس عورت کو قر اردیا گیاہے، جو بچوں کو جنے (الجادلہ ۲) اور جب اس مرد کی زوجہ مال قرار یائی تو چونکہ وہ اس کی فراش ہے، اس لئے وہ خوداس بچہ کا باپ قرار بائے گا اور'' جننے والی مال' کے شو ہر سے بچہ کا نسب ٹابت ہوگا ،رو گئی وہ عورت جس کابیضة المنی اس کی تخلیق کے لئے حاصل کیا گیا تھا تو اس کی حیثیت ماں کی نہ ہوگی ، کول کہ شریعت میں محض بد بات شوت نسب کے لئے کافی نہیں کہ مولود کسی کا جزو بن جائے ، بلکہ یہ بھی ضروری ہے كەدەا يىتخلىق مىس جس مردياغورت كاجز بنامودە جائزاورحلال طریقہ پر بنا ہو، یہی وجہ ہے کدزنا سےنب ٹابت نہیں ہوتا، حالانکه مولود زانی کا جزو ہوتا ہے، اور مدت رضاعت دوسال مُخْدَر نے کے بعدعورت کا دودھ پیا جائے تو حرمت رضاعت ثابت نہیں ہوتی ،البتہ چونکہ امام ابوصیفہ کے نزدیک''حرمت تکاح" میں غایت درجه احتیاط برتی گئی ہے اور ای لئے زناہے بھی حرمت مصاہرت ثابت ہوجاتی ہے ، اس لئے ان تمام صورتوں میں مولود کے لئے اس مرد کے خاندان ہے بھی حرمت

(١) سنن خمسه عن عمروبن شعيب ، جمع الفوائد ٢٣٦/١

<sup>(</sup>r) هدايه ۲۳/۲، باب ثبوت النسب

قائم ہوگی جس کا ماد و منوبیاس کی تخلیق میں استعال ہوا ہے،اس عورت کے خاندان سے بھی جس نے اس کو جنا ہے اور اس کے لئے زحمت ولا دت برداشت کی ہےاوراس عورت کے خاندان سے بھی جس کے رحم سے اس کے وجود کے لئے بیصة المنی حاصل کی گئی ہے۔

### زن ومثوکے مادے کا اختلاط

دوسری صورت یہ ہے خود شو ہرو بیوی کے مادہ حیات کوخلط کر کے تو لیڈ مل میں آئے ،اس کی بھی کی شکلیں ہوسکتی ہیں: ا- شوہر کا مادہ انجکشن وغیرہ کے ذریعہ عورت کے رحم تک پہونیادیاجائے۔

۲- شوہروبیوی کے مادے حاصل کئے جا کمیں اور کسی ٹیوب میں مخصوص مدت تک ان کی برورش کی جائے ، پھراسی عورت کے رحم میں اس کونتقل کر دیا جائے۔

س- شوہراوراس کی ایک ہوی کا مادہ حاصل کیا جائے ادراس آمیزہ کواس شوہر کی دوسری بیوی کے رحم میں منتقل کردیا جائے ،اس کئے کہاس کی پہلی بیوی زیکی کی متحمل نہ ہو ما طبی اسباب کی بنایر تولید کی الل نه ہو۔

ان صورتوں میں ایک سوال توبہ ہے کہ ایبا کرنا کیا محض صاحب اولا دہونے کے جذبہ کی تسکین کے لئے ورست ہوگا؟ دوسرے کیا مولوو کا نسب مال باپ سے ثابت ہوگا؟ تیسرے میہ · که تیسری صورت میں مولود کی ماں کون ہوگی ؟ وہ جس کا بیضة المنی حاصل کیا گیا ، یا وہ جس نے اس کے لئے زحمت ولاوت برداشت کی؟

اب يهلي بهم كواس برغوركرنا جائية كدكيا اليا كرنا درست بھی ہوگا؟

اس حقیر کی رائے ہے کہ لا دلد جوڑوں کے لئے بطور علاج اس طرح کی منجائش ہوگی ،رہ گئی ہے بات کماس میں شوہر کوجلق کے ذریعہ مادہ منوبہ کا اخراج کرنا بڑے گا، اور "جلق" کی ممانعت ب، توبیاس لئے غلط بے کہاس کی وجہ سے مادہ حیات كا ضياع موتا ب، يهال" جلل" اس كر برعس اس لئ كيا جارہا ہے کہاس کو ضیاع سے بچایا جائے، اور بار آور کیا جائے ،اس کے بیشبہ می نظر نہیں آتا، بعض حفرات کا خیال ہے کہاس عمل میں بےستری ہوگی اورعورت کو دوسری خاتون معالج ہی كے سامنے سبى بے بردہ مونا بڑے گا ، محرفقہاء نے محض مونا بے کے حصول اور جماع کی قوت میں اضافیہ وغیرہ کے لئے حقنہ کی اجازت دی ہے جوظاہر ہے صاحب اولاد ہونے کے زبروست فطری جذبے کم اہمیت رکھتا ہے اورجس میں بستری ہوتی ہے تو حصول اولا د کے مقصد کے لئے ایک خاتون کی اپنی ہم جنس کے سامنے بے ستری کو بدرجہ کولی قبول کیا جا تا جا ہے۔

لٹٹ ٹیوپ کے ثبوت نسب کا مسئلہ

يهال يه بات تو ظاہر ہے كہ جس مردكا ماده تھاوہي مولودكا باب ہوگا، ثبوت نسب کے لئے شوہر کے نطفہ سے بیوی کا حاملہ ہوجانا کافی ہے، بیضروری نہیں کہوہ جسمانی طور پراس کے ساتھ مباشرت كرے ، چوكله يه بالكل في صورت ب،اس لئے كتب فقہ میں اس سے متعلق صریح حکم کا دستیاب ہونا بظاہر مشکل ہے، البيته بعض اليي جزئيات موجود ہن جن ميں وطي کے بغير بھی

استقر ارحمل کومکن شلیم کیا گیا ہے اورنسب ثابت کیا گیا ہے۔ رجل وطئ جاریۃ فی مادون الفرج فالزل فاحذت الجاریۃ ماء ہ فی شنی فاستد خلته فی فرجها فعلقت ، عند ابی حنیفۃ ان الولد ولد ہ وتصیر الجاریۃ ام ولد له . (۱)

کوئی فخص اپنی باندی سے شرمگاہ کے باہر جماع کرے
اوراس کو انزال ہوجائے ، باندی اس بادہ منویہ کو کسی چیز
میں محفوظ کرلے ، پھراس کو اپنی شرمگاہ میں داخل کرلے
اور اس سے حمل بھی تھہر جائے تو امام ابو حنیفہ کے نزدیک
وہ بچراس کا ہوگا اور باندی اس کی ''ام ولڈ' قرار پائیگل۔

سی بات بھی ظاہر ہے کہ جس عورت کا ''بیطنۃ المنی' ہے اگر اس کے رحم ہیں اس کی پرورش بھی ہوئی ہے تو وہی اس کی ماں شار ہوگی ، نیکن سوال ہے ہے کہ اگر ایک عورت کی بیطنۃ المنی اس کی ماں سوکن کے رحم ہیں ڈ الی گئی اور اس طرح تو لیڈ عمل ہیں آئی تو بچہ کی مال کوئ بھی جائے گی؟ ۔۔۔۔اس بار ہے ہیں اہل علم کی رائمیں مختلف ہیں ، بعض حفز ات کا خیال ہے کہ مال وہ ہوگی جس سے ''بیطنۃ المنی' عاصل کیا گیا ہے ، بعض لوگوں کی رائے ہے کہ مال وہ ہوگی جس نے وہ ہوگی جس نے دونوں وہ ہوگی جس نے رحم میں پرورش ہوئی اور جس نے جنا ہے ، حقیقت ہیہ ہے کہ دلائل اور حکمت شرگی پرنظر کی جائے تو یہ دونوں ہی رائمیں اپنی اپنی اپنی جگہ محقول ہیں ، جس عورت سے ''بیطنۃ المنی' عاصل کیا گیا ہے ، وہ اس لئے کہ اب بچہ کی حیثیت اس کے جزو عاصل کیا گیا ہے ، وہ اس لئے کہ اب بچہ کی حیثیت اس کے جزو کی ہوگئی اور نسب اور حرمت کی بنااصل میں اس رشتہ بجز نیت پر

ے، صاحب ہدایہ نے زناکی وجہ ہے' حرمت مصابرت' ثابت ہونے پر بحث کرتے ہوئے ای تکتہ کوان الفاظ میں اٹھایا ہے:

ان الوطی سبب المجزئیة ہواسطة الولد حتی یضاف الی کل واحد منها کملا . (۲)

وطی مولود کے واسط سے جزئیت کا سبب بنتا ہے، یکی وجہ ہے کہ مولودز وجین میں سے ہرایک کی طرف پوری طرح منہ منہ وب ہوتا ہے۔

جن لوگوں نے اس عورت کو ماں قرار دیا ہے، جو زحت
ولادت برداشت کرے اور جس کے رحم بیں بچہ پرورش پائے
ان کے لئے سب سے بڑی شہادت قرآن پاک کی یہ تجبیر ہے
کہ دہ مال کو' والدہ' (بچہ جننے والی) کے لفظ سے تعبیر کرتا ہے،
پھررحم میں بچہائی عورت کے خون سے پردرش پاتا ہے اور اس
طرح اپنے وجود کے اعتبار سے دہ اس عورت کا جز وقرار پاتا ہے،
اس لئے حقیقت یہ ہے کہ یہ مسئلہ خاصا ولچ سپ اور قابل فکر ہے،
داقم سطور کے ذہن میں یہ بات آتی ہے کہ نقہاء کے یہاں بعض
داقم سطور کے ذہن میں یہ بات آتی ہے کہ نقہاء کے یہاں بعض
الی نظیریں موجود ہیں کہ ایک ہی بچہ کا نسب دومر دوں سے
ٹابت کیا گیا ہے، اور دونوں ہی کواس پر' ولا یت' کاحق دیا گیا
ہے، ملا حداد شارح قد دری تکھتے ہیں:

واذا کانت جاریة بین اثنین جاء ت بولد فادعیاه حتی ثبت النسب منهما (۳) ایک باندی دوخضول کے درمیان مشترک بو،اس باندی کو دلادت بوادر دونول اس کے دعویدار بول تو مولود کا

<sup>(</sup>۱) فتاویٰ عالمگیری ۳۳۵/۳ ،ط:ولویند (۲) هدایه ۲۸۹/۲

<sup>(</sup>٣) الجوهرة النيرة ٦/٢ ،ط:ولإبتر

درست قرارنه یا تا ہو:

القيام بعمل يجمع فيه بين عدة مذاهب حتى لا يمكن اعتبار هذا العمل صحيحاً في اي مذهب من المذاهب . (۲)

اگر دو علا حدہ مسکلوں میں مختلف فقہاء کی رائے پڑمل کیا جائے، گووہ دونوں ایک دوسرے سے مسلک اور وابسة ہول تو اس کا شارتلفیق میں نہ ہوگا ،مثلاً فقد شافعی کے اصول پر کپڑے یاک کے اور فقہ حنی کی رعایت کرتے ہوئے نماز اواکی تو کو كير كى پاكى فقه حفى مين اور نماز كى صحت فقه شافعي مين تسليم شده نه بو ، پر بھی یہ عدول درست ہوگا ، الممنوع ان يتركب حقيقة ممتنعة في مسئلة واحدة ..... لافي مسئلتين كما اذا طهر الثوب بمذهب الشافعي وصلى بمذهب ابى حنيفة . (٣) اى طرح اگرايك بى مسئله مين دوالك الك مواقع اوراوقات يرمختف فقهاء كي تقليدي، تب بھی مضا لکتہ نہیں ، مثلاً ایک دن ایک فقہ کے مطابق نماز ادا کی، دوسرے دن دوسری فقہ کے مطابق: اما لو صلی يوماً على مذهب واراد ان يصلي يوما آخر على غيره فلا يمنع منه. (٣)

عبادات مین وتلفیق" کی مثال بی ہے کہ مثلاً وضوء میں اعضاء وضوكومَلنا امام مالك ٓ كے يہاں فرض ہے، امام شافق ٓ كے يهال فرض نبيس ، اورعورت كو بلاشهوت جيمولينا امام شافئ ك يهال ناقض وضو ب، امام ما لك عنز ديكنبيس، اب كو كي فخض نىب دونول سەتابت ہوگا\_

ابن نجیم نے ظہیریہ کے حوالے سے اس کو تھوڑ نے فرق کے ساتھ يول لکھاہے:

والجارية بين اثنين اذاجاء ت بولد فادعياه يثبت النسب من كل واحد منها ينفرد كل واحدمنهما بالتزويج . (١)

دو مخصول کے درمیان مشترک باندی کو ولاوت ہواور دونول اس سنے ثبوت نسب کا دعویٰ کریں تو مولود کا نسب دونوں سے ثابت ہوگا اور دونوں میں سے ہرایک کواس کا نکاح کرنے کی ولایت حاصل ہوگی۔

پس کیا یه بات مناسب نه جوگی که تمام احکام شرعیه می ان دونوں کواس مولود کے لئے حقیقی ماں کے حکم میں رکھا جائے؟ یدراقم سطور کی اس تحریر کا خلاصہ ہے جو''اسلام اور جدید میڈیکل مسائل'' میں شریک اشاعت ہے، تفصیل کے لئے كتاب نذكور لما حظه بو:هذا ماعندى والله اعلم بالصواب وعلمه اتم واحكم.

تلفیق (أصولِ فقه کی اصطلاح)



ایک فقہ سے دوسری فقہ کی طرف جزوی عدول کی ایک صورت "تلفیق" ہے، "تلفیق" سے مراد ایک ہی عمل میں دو مئلول میں دومختلف فقہاء کی رائے کواس طرح قبول کرنا ہے کہ بحثیت مجموعی وہ عمل ان دونوں میں ہے کسی کے نزدیک بھی

<sup>(</sup>٢) معجم لغة الفقهاء ١٣٣

<sup>(</sup>١) البحر الرائق ١١٩/٣

<sup>(</sup>٣) ردالمحتار اءا٥

<sup>(</sup>٣) عقد الجيد ٢٣

اعضاء وضوکو ملے بغیر دھوئے اور کہے کہ وہ مثوافع کی رائے پڑمل کررہا ہے اور عورت کو بلا شہوت چھو لے اور وضونہ کرے کہ وہ مالکید کی رائے اختیار کرتا ہے ، تو بحیثیت مجموعی اس کا وضونہ مالکید کے یہاں درست ہوا اور نہ شوافع کے یہاں باتی رہا، امام شافعیؒ کے یہاں بالغہ لڑکی کا نکاح ولی کی شرکت کے بغیر نہیں ہوسکیا ، امام ابو صنیفہؒ کے نزد کید بغیر ولی کے وہ خود اپنا نکاح کر حتی ہے ، امام ابو صنیفہؒ کے یہاں نکاح کے لئے گواہوں کی موجود گی ضروری ہے، امام مالک کے یہاں مہر نہ ہونے کی شرط کو دو گادی جانے تو نکاح درست نہیں ہوگا ، احناف وشوافع کے یہاں ہو جائے گا ، اگر ایک شخص بغیر ولی کے ، بغیر گواہوں کے یہاں ہو جائے گا ، اگر ایک شخص بغیر ولی کے ، بغیر گواہوں کے اور بھر مسئلہ میں اس فقیہ کی رائے کو اور بھر مسئلہ میں اس فقیہ کی رائے کو بھول کرتا ہے، جس کی رو سے اس کا نکاح درست ہوجائے تو یہ ، تبغیر ہیں ہوجائے تو ہی ہوبائے تو یہ ، تبغیر ہیں ہوجائے تو ہی ہوبائے تو ہیں ، تبغیر ہیں ہیں ہوجائے تو ہیہ ، جس کی رو سے اس کا نکاح درست ہوجائے تو ہیں ، دیکھیں ، سے ۔ ، دو ہوبائے تو ہی

ساتویں صدی جری سے پہلے فقہاء کے یہاں ''تلفین''
کا کوئی ذکر نہیں ملتا ، عام طور پر دسویں صدی جری کے بعد
متاخرین فقہاء نے اس کا ذکر کیا ہے ، (۱) حافظ بن حجر نے
''تلفین'' کے ممنوع ہونے پر اجماع نقل کیا ہے ، (۲) یہی بات
علامہ شامی ؓ نے لکھی ہے : وان المحکم الملفق باطل
علامہ شامی ؓ نے لکھی ہے : وان المحکم الملفق باطل
بالاجماع ، (۲) شیخ علی اجبوری شافعی (۲) اور علامہ قرافی مالی
سے بھی تلفین کی ممانعت نقل کی گئی ہے ، (۵)' تلفین'' کی وجہ
سے جی تلفین کی ممانعت نقل کی گئی ہے ، (۵)' تلفین'' کی وجہ
سے خی آجماع کی نوبت آتی ہے ، مثلاً ایک شخص جے قئے ہوگئ

اس کا وضوٹوٹ گیا ،احناف کے نز دیک تئے کی وجہ سے اور شوافع کے نزد یک عورت کو جھونے کی وجہ سے ، اب اگر کوئی محف '' تے'' کے مسئلہ میں شوافع کی انتاع کرے اور دوسرے مسئلہ میں احناف کی ، تو اس مخص کے نز دیک وضودرست قرار پائے گا، حالانکهاس مخض کاوضوٹو ٹنے پر دونوں فقہاء کا اجماع ہو چکاہے، گریہ دلیل کی وجوہ سے محج نظر نہیں آتی ،اول تو خرق اجماع ہے مرادیہ ہے کہ کسی ایک ہی مسئلہ میں دورا کیں ہوں ،کوئی تیسری رائے اختراع نہ کی جائے ، یہاں دوالگ الگ مسئلے ہیں،ایک قئے کی وجہ سے نقض وضواور دوسرے مس مراۃ کی وجہہ ہے نقف وضوء کا مسئلہ، دوسر ہے'' خرق اجماع'' اس وقت ہوگا جب کسی مجمع علیه حکم کی خلاف ورزی کی جائے ، یہاں بیدونوں مسّلے پہلے ہی سے مختف نیہ ہیں،اس کے "خرق اجماع" قرار دینے کے کوئی معنی ہی نہیں ہیں ، تیسر بے اساب کے اختلاف کے باوجود بحثیت مجموعی کسی جزئیہ میں فقہاء کا اتفاق جس کو "اجماع مركب" كہا جاتا ہے ، تحض احناف كے يہاں اجماع شار کیا گیا ہے اور وہ بھی اس اجماع کے درجہ اور حکم میں نہیں ، جس ير"اتحادسب"كساتها تفاق كياجاكـ

اور جہاں تک ابن حجراورشامی کا دعویٰ ہے کہ''تلفین'' کی حرمت پراجماع ہے ، تو یہ ایک ایبا دعویٰ ہے کہ اس کو ٹابت کرنا جوئے شیرلانے سے کم نہیں ، ڈاکٹر و مہدزهیلی نے خودشامی کی''تنقیح حالہ یہ'' سے نقل کیا ہے کہ شیخ طرطوی اور ابوالسعو داس کو جائز قرار دیتے تھے ، یہی بات اب ابن نجیم

<sup>(</sup>٢) حوالة سابق

<sup>(</sup>٣) اصول الفقه الاسلامي ٢/٣٣/١١

<sup>(</sup>١) اصول الفقه الاسلامي ١٣٣١/

<sup>(</sup>٣) ردالمحتار اداد

<sup>(</sup>۵) تيسير التحرير ۲۵۴/۳

جیسے بلند پایہ حنی نقیہ نے '' بیج وقف' کے ایک مسئلہ میں کہی ہے ، برازیہ میں بھی '' کو جائز قرار دیا گیا ہے ، ابن عرفہ ما کلی اور علا مہ عودی کی بھی یہی رائے منقول ہے ، علامہ بیجوری اور هفشانی وغیرہ نے بھی اس مسئلہ میں اختلاف ہی نقل کیا ہے اور جواز کو ترجے دیا ہے ۔ (۱) خاتم الحققین علامہ ابن کیا ہے اور جواز کو ترجے دیا ہے ۔ (۱) خاتم الحققین علامہ ابن ہمام کا رجحان بھی میرا خیال ہے کہ 'تلفیق' کے جواز ہی کی طرف ہے ، چنا نچہ انہوں نے بعض متاخرین سے تلفیق کی ممانعت نقل کی ہے ، کیکن اس پر ندا پی رائے کا اظہار کیا ہے اور ندا ہے نماق ومزاج کے مطابق اس پر دلائل قائم کئے ہیں ،

وقيده متأخر ..... بأن لايترتب عليه مايمنعانه فمن قلد الشافعي في عدم الدلك ومالكا في عدم نقض اللمس بلا شهو ة صلى . (٢)

امام قرائی نے قیدلگائی ہے کدالی صورت واقع نہ ہونے
پائے جس کو دونوں ہی منع کرتے ہوں، چیسے کہ کوئی فخص
(وضویس) جسم کے نہ طنے میں شافعی کی اور بلا شہوت
عورت کو چھونے کی وجہ ہے وضو نہ ٹو شنے میں مالک کی
تقلید کر ہے اور نماز اوا کر ہے۔

" تحریر" کے شارح امیر بادشاہ نے تلفیق کو جائز قرار دیا ہے، تلفیق کے مانعین کی دلیل اوررائے پرردکرتے ہوئے لکھتے ہیں:

وهذا الفارق لانسلم ان يكون موجبا للحكم

بالبطلان وكيف نسلم والمخالفة في بعض الشروط اهون من المخالفة في الجميع فيلزم الحكم بالحجة في الاهون بالطريق الاولى ومن يدعى وجود فارق اووجود دليل آخرعلى بطلان صورة التلفيق على خلاف الصورة الاولى فعليه البرهان .(٣)

ہمیں تعلیم نہیں کہ بیا بیافارق ہے کہ تھم کے باطل ہونے کا باعث ہوگا اور اے کو کر تتلیم کیا جائے جب کہ تمام شرطوں میں خالفت ہے کم شرطوں میں خالفت ہے کم ترخالفت کی صورت میں بدرجۂ اولیاں عمل کے درست ہونے کا تھم لگایا جانا جا ہے اور جس کا دعویٰ ہے کہ کوئی وجہ فرق یا کوئی اور ولیل پہل صورت کے برخلاف تلفیق کے باطل ہونے پر موجود ہے تواے دیل پیش کرنی چاہئے۔

یمی رائے شاہ ولی اللہ دہلوی رحمۃ اللہ علیہ کی ہے، اور انہوں نے بڑی توت اور وضاحت کے ساتھ اس مسئلہ پر بحث کی ہے، (م) ۔۔۔۔ تاہم موجودہ حالات میں حرص وہوں اور انباع نفس کا جیسا کچھ غلبہ ہے، اس کا تقاضا یہی ہے کہ تلفیق کی ایس کھلی چھوٹ نہ دیدی جائے ، ہاں کہیں کسی مسئلہ میں اجتماعی دفت پیدا ہو جائے ، ایک فقہ سے دوسری فقہ کی طرف عدول ضروری ہوجائے اور صورت حال یہ ہو کہ تلفیق سے نج کراس کا حل کرنا مشکل ہوتو علم ء اور اصحاب افتاء اجتماعی غور وفکر کے ذریعہ

(١) اصول الفقه الاسلامي ٢٩٧٢–١١٢٨

(٣)حوالة سابق

رr)تیسیر التحریر ۲۵۳/۳

<sup>(</sup>٣)عقد الجيد ٣٣-٢٢

ايسمواقع راس نقط نظر عفائده الله اسكت ميس والله اعلم

محجور كزاور ماده يود \_ كاختلاف كوكت بين: حفرت جابر بن عبدالله رهائے سے مروی ہے کہ رسول اللہ اللہ نے محبور کے باغوں میں میمل کرتے ہوئے ویکھا تو فرمایا " 'لقاح" كونى چيزنبيس إور بيس تجهتا مون اس ميس كوئى فائده نہیں ہے (لا اری اللقاح شینا)، چنانچہ لوگوں نے اس کو چھوڑ دیا، پھر جب اس کی وجہ سے نقصان ہوا اور آپ بھی کواس کی اطلاع دی گئی تو آپ ﷺ نے فر مایا ایسا کیوں ہوا؟ لوگوں ن كهاال ل ك كرآب الله في "تلقيح" عضع فرمايا تها، آپ ﷺ نے فرمایا: میں نہ کا شکار ہوں نہمیرے یاس تھجور کے درخت ہی ہیں،تم لوگ' تلقیع " کر سکتے ہو\_

یہ حدیث حضرت طلحہ نظافیہ سے بھی مروی ہے ،اس میں ' وَبِلْقِينَ '' كَي اجازت دية هو عضورا كرم ﷺ كالفاظ يه مِين:

فالى انما ظننت ظنا لاتؤا خذوني بالظن ولكن اذاحد تتكم من الله شيئا فخذوا به فاني لن اكذب على الله .

بيميراذاتى خيال تعابم لوگ ميرے ذاتى خيال كونه لو،ليكن جب میں تم سے اللہ کی طرف سے کوئی تھم بیان کردوں تو اسے قبول کرلو کہ میں خدا پر جھوٹ نہیں بول سکتا۔ ال حدیث ہے معلوم ہوا کہ حضور اکرم ﷺ بعض باتیں

ا پنا اجتهاد ہے بھی فر ماتے تھے اور اس میں لغزش بھی ہو سکتی تھی ، البيتة پ ﷺ كى الىي اجتهادى غلطى كوبرقر ارنبيس ركھا جاتا، بلكه اس پرمتنبکردیاجا تاہے۔(۱)

' د تلقی'' کے اصل معنی تو ملنے اور ملاقات کرنے کے ہیں۔ فقه میں ایک مستقل اصطلاح "د تلقی جلب" کی ہے" تلقی جلب' سے کہ باہرے یادیہات سے جو تجارتی قافے آئیں ان کے شہر میں داخل ہونے سے پہلے ہی ان کے سامان خرید کئے جا کیں اور پھرشہر میں لاکر گرال فروثی کی جائے ،رسول اللہ عظم نے اس سے منع فرمایا ہے، ایک حدیث میں ہے کہ بازار میں مال پہو نچنے سے پہلے سوداخرید نہ کرلیا جائے ، (۲) ایک اور مدیث میں ہے کہ حضور اکرم عللے نے اس طرز عمل سے منع فر ماتے ہوئے تھم دیا کہ اس طرح مال خرید لینے کے بعد اگر اہل قافله بازار میں خود آجا کیں تو ان کواختیار ہوگا کہ جا ہیں تو خرید وفروخت کے اس معالمے کو کا لعدم کردیں۔(۲)

اس کئے جمہور فقہاء کے نز دیک سیمطلقاً کروہ ہے اور امام ابوصنیفهٔ ٔ وربعض دیگرفقهاء کے نز دیک اس وقت جب اس سے نقصان پہونچے (م)اس کئے کہاس کی ممانعت کا اصل مقصود يمي ہے كدا كيك طرف اہل قافلہ كونقصان سے بجايا جائے ،اس لئے کہ عین ممکن ہے، یہ پیفگی خریداراس کوسیح اور مروج قیمت ے کم میں دھوکہ دے کرخر بد کرلیں اور دوسری طرف اہل شہر کو

<sup>(</sup>١) ابوبكر حازمي (١٥٨٣هـ) كتاب الاعتبار ١٢١ (٢) مسلم عن ابن عمر ٣/٢، باب تحريم تلقى الجلب (۴) شرح نووی علی مسلم ۲،۲۰ هدایه ۳،۱۵

<sup>(</sup>٣) حوالة سابق

نقصان سے بچایا جائے ،اس لئے کہ اہل قافلہ خود آئیں تو عین مکن ہے کہ کچھ ارزاں فروخت کریں اور شہر والوں کو سہولت حاصل ہو۔ واللہ اعلم

دوسری حدیث جواد پرذکر ہوئی اس سے یہ بات بھی معلوم ہوئی ہے کہ اگر خرید نے والے اہل قافلہ کو دھوکہ دیدیں، پھرخود قافلہ شہر میں آئے اور اس سے معلوم ہوکہ اس نے مجھ سے مروجہ نرخ سے کم میں میرا سامان خریدلیا ہے تو اس کو اختیار ہوگا، چاہتو اس معاملہ کومستر دکردے، چنا نچہ امام شافعی کا مسلک ہی ہے، (۱) احناف اس کو کفس زجر وتو نئے پرمحول کرتے ہیں۔

## تلقين

تلقین کے معنی یادد ہانی اور توجد ہانی کے ہیں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے مرتے وقت آدی کو تلقین کا حکم دیا ہے، ایک حدیث میں ہے، کہ مرتے وقت "لا الله الا اللہ " کی تلقین کرو (۲) اور ایک حدیث میں تلقین کے الفاظ اس طرح وارد ہوئے ہیں:

لا الله الا الله الحليم الكويم ،سبحان الله رب العرض العظيم ، الحمد الله رب العالمين . (٣) خدا عظيم وكريم كيسواكونى معبود نبيل ، الله كي ذات باك به ، جوعرش عظيم كارب ب، تمام تعريفيس الله كي لك بير، جوتمام عالم كاروردگار ب ـ . محمراس سے كوئى تحد يدمقصو و نبيس بے ، كلمه تشها و تمن كى محمراس سے كوئى تحد يدمقصو و نبيس بے ، كلمه تشها و تمن كى

تلقین کرانی چاہے ، تلقین کا طریقہ یہ ہے کہزع کی حالت میں بلندآ وازے کلمہ پڑھا جائے ، تا کہوہ بھی اس کی نقل کرنے کی کوشش کرے مسلسل نہ پڑھے، بلکہ تھوڑ نے قصل سے پڑھے، اور پڑھنے کو کہ نہیں، بلکہ صرف خود پڑھتا جائے، کہ خدانخواستہ موت کے وقت شدت تکلیف میں چڑھ کراس کی زبان ہے كوكى نامناسب كلمه نه ذكل جائے \_ (٣) اس طرح تلقين بالا تفاق متحب ہے ، مرموت کے بعد یا دنن کے وقت سیح قول کے مطابق اس طرح تلقین كرنا درست نبيس ، (٥) اس لئے كهموت کے بعد تلقین کونے پر کوئی روایت اورنص موجود نہیں ہے، عام طور برلوگول نے: لقنو امو تاکم شهادة ان لااله الا الله . " حدیث" ہے استدلال کیا ہے، وہاں "مونی" ہے حقیقی مردہ مرادنہیں ہے، بلکہ مجازاً قریب الموت فخص کو''موتی''کے لفظ سے تعبیر کردیا گیا ہے، شخ ابراہیم طبی کابیان ہے: والذي عليه الجمهور ان المراد من الحديث مجازاً كما ذكرنا حتى ان من استحب التلقين لم يستدل به الاعلى تلقينه عند الاحتضار . (١) بحالت موجوده چونکه عموماً اس تشم کاعمل'' بدعت'' کی صورت اختیار کرلیتا ہے،اس لئے اس کوممنوع ہی ہونا جاہئے، والله اعلم\_



علم فرائض کی اصطلاح ہے ۔۔۔۔ ایک عدد کے دوسرے

<sup>(</sup>r) مسلم ا/٣٠٠، فصل في تلقين المحتضر

<sup>(</sup>٣) فتاويٰ هنديه ١٠٠٨

<sup>(</sup>١) غنية المستملى ٥٣٣

<sup>(</sup>۱) شرح نووی علی مسلم ۴

<sup>(</sup>٣) ابن ماجه ١٠١١)

<sup>(</sup>٥) حوالة سابق

عدد سے برابراور مساوی ہونے کو کہتے ہیں، جیسے تین اور تین، کون احدهما مساویاً للآخر .(۱)

## تمليك

کمل طور پرکی چیز کا مالک برنادینے کو کہتے ہیں۔ بہد، صدقہ ،خرید وفروخت ، وراثت وغیرہ '' تملیک'' میں داخل ہے، اجارہ ، اعارہ وغیرہ میں چونکہ محض نفع سپر دکیا جاتا ہے، اس لئے یہ '' تملیک' نہیں۔

امام ابو حنیفہ ؒ کے یہاں لفظ '' تملیک'' کے ذریعہ نکاح منعقد ہوسکتا ہے، مثلاً لڑکی کہے کہ میں نے تم کو مالک بنا دیا ، لڑکے نے کہا میں نے قبول کیا اور دونوں کا ارادہ نکاح کا تھا تو نکاح ہوگیا۔(۲)



لغوی معنی "فائدہ اٹھانے" کے ہیں۔
اصطلاح میں ایک خاص قتم کے جج کو کہتے ہیں، جج کی
تین قتمیں ہیں، ان میں سے ایک "فتتع" بھی ہے، "میقات"
سے صرف عمرہ کا احرام بائدھا جائے اور حرم شریف پہو نچ کر
کھول دیا جائے، پھر جب جج کا زمانہ آ جائے تو دوبارہ" جج"
کی نیت سے احرام بائدھ کر جج کی تعمیل کرلی جائے، جج کی اس
صورت میں چونکہ عمرہ کے بعد احرام کھول لیاجا تا ہے، اور
منوعات احرام سے" فائدہ اٹھانے" کا موقع مل جا تا ہے، اس
لئے اس کوئت کہتے ہیں۔۔۔۔۔ تمتع کرنے دالے حاجی کومنی

میں دسویں تاریخ کودو ہری عبادت کی انجام دہی کے شکرانہ کے بہطور قربانی دینی ہوتی ہے،اس قربانی کو'' دم شکر''یا'' دم تنظ'' کہتے ہیں۔

امام مالک یہ بہاں سب سے افضل جج یہی ہے،امام الوصنیف کے یہاں '' جس میں میقات سے جج وعمرہ دونوں کا احرام با ندھاجا تا ہے،اورامام شافق کے یہاں '' افراد'' جس میں میقات سے صرف جج کا قصد کیا جا تا ہے،اس اختلاف کی وجہراویوں کا اختلاف ہے کہرسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم کا'' واحد جج'' جو احمیں ہوائس نوعیت کا تھا؟ (ہم انشاء اللہ '' جج '' کے تحت اس موضوع پر گفتگو کریں گے ، تمتع کے احکام کی تفصیل بھی وہیں ذکر کی مائے گی ۔

## UZ

'' تمثال'' کے معنی '' مجسمہ'' کے ہیں، ہر تسم کی تصویر کو بھی کہدویا جاتا ہے۔

قدیم و جدید علماءِ اُمت کا مجسمہ کی حرمت پر اتفاق ہے،
رسول اللہ ﷺ نے اس سے بڑی شدت سے منع فر مایا ہے اور سخت
فدمت کی ہے، آپ ﷺ نے فر مایا جس گھر میں ایسے جمعے ہوں،
ان میں فرشتے داخل نہیں ہوتے ، (۲) ادرا یے لوگ قیامت کے
دن سب سے شدید عذاب میں مبتلا کئے جا ئیں گے۔ (۲)
گذشتہ اُمتوں میں غالبًا اس کی اجازت تھی جیسا کہ
حضرت سلیمان النیکی کے واقعہ سے اندازہ ہوتا ہے، لیکن کی

(٢) هدایه ۲۸۵/۲ کتاب النکاح

(٣) بخارى شريف ، صريث تمبر ٥٩٥ ، باب عذاب المصورين يوم القيامة

(١)السراجي في الميراث ٣٢

(۳) بخاری شریف ، صدیث تمر ۵۹۳۹ ، باب التصاویو

ناجائز قل جیسے عورت ، یا نابالغ بچہ دغیرہ کے قل پر سیاہی اس کا

عربول میں اسلام سے پہلے بیرواج تھا کہ لوگ بچوں کو

نظر بدسے بچانے کے لئے ان کے ملے میں ایک ڈوری ڈال

دیا کرتے تھے،ای کو' تمیمہ'' کہاجا تا تھا، (۵)موجودہ زمانہ میں

جوتعویذات استعال کئے جاتے ہیں، وہ''تمیمہ''ہی کی صورت

ہ، ای سے دوسری قریبی صورت ''جھاڑ چھونک'' کی ہے،

"جمار چونک" کو حدیث من" رقیه" کے لفظ سے تعبیر کیا گیا

ہے، آیات قرآنی اور اللہ تعالی سے دعاء کے ذریعیہ جھاڑ پھونک

بہت ی حدیثوں سے ثابت ہے ، ادراس کے جائز ہونے پر

قریب قریب تمام ہی علماء کا اتفاق ہے ، کوبعض روا نتوں سے بیہ

بھی ظاہر ہوتا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اس عمل کو

بہت زیادہ پیندنہیں فرمائے تھے،جن حدیثوں سے جھاڑ پھونک

ا- رسول التُدصلي التُدعليه وآله وسلم حضرت عا رَثيةٌ كوتكم فرمايا

۲- حفرت امسلمہ سے مروی ہے کہ ان کے یہاں ایک

باندى تقى ،رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم نے اس كے

كرتے تھے كەنظر بدك دفعيد كے لئے جھاڑ بھونك كيا

كاجوازمعلوم موتاب،ان من نے چنديہ مين:

حقدارنه بوگا\_(م)

چز تھی ، جوان اُمتوں کے لئے شخصیت پری ، شرک ادر انبیاء کو خدا كا درجه دينے كا ايك برا سبب اور ذر ايجه ثابت ہوئي اور ہميشه بت پرتی کا''باب الداخله'' بنتی رہی،اس لئے اسلام کی آخری شریعت ہونے کا تقاضا تھا کہ اس پرامتاع عائد کر دیا جائے کہ ممرای کابیدروازہ ہمیشہ کے لئے بند ہوجائے۔

"عفیل" نقل ہے ہے " انقل" کے معنی زائد کے ہیں ، اس طرح '' تعفیل'' کے معنی'' زیادہ عطا کرنے'' کے ہوئے۔

غنیمت کا کچھ حصہ ، یا جواس کے ہاتھوں قتل ہوا اس کا ذاتی ال لئے حسب ضرورت'' امیر'' کے لئے اس میم کا ترغیبی اعلان كرنامتحب ب، البته يدانعام"قل مباح" برطع كا،

(٢) تومذى ، عن عباده بن صاحت ،حديث تمبر:١١ ١٥، كتاب السير

(٣)الدرالمختار على هامثن الرد ٣٩/٣-٢٣٨

کرو۔(۱)

(٢) مسلم ٢٢٣٦، باب استحباب الرئية من العين

چرے پرزردی محسوس کی ،آپ ﷺ نے تھم فر مایا کہ اس بر

جنك مين خصوصي انعام فقه كى اصطلاح مين "تحفيل" اس كو كتية بين كدمر براه

مملکت کی جانب سے فوجیوں یا کسی خاص فوج کے لئے مال سامان (سلب) ببطورانعام مخص كروياجائ (١)\_\_\_اسطرح كانعامات مقررك جاسكة بي،رسول الله بطفافوج كآم چلنے والے دستہ (بدو) کو جو وثمن سے نبر دآ زما ہو جائے حاصل شدہ مال غنیمت کا چوتھائی حصہ اور واپس ہوتے ہوئے فوج کے پیھےرہے والے دستہ ( تغول ) کوایک تہائی دیا کرتے ہے، (۲) غزدہ بدر کے موقع ہے آپ بھانے ایک موار حفرت علی دار بطورانعام مرحمت فرمائي، جو' ذوالفقار' سےموسوم ب\_(١)

(١) ابو على نسفى ، طلبة الطلبه

(۳) توملی ، عن ابن عباس ، حدیث تمبر: ۵۱۱ کتاب السید

(۵) النهايه لابن اثير ا/١٩٤

نظربدے،اس لئے اس کوجھاڑ چھونک کی جائے۔(۱) ٣ - حفرت جابر الله سے مروی ہے کہ آپ اللہ نے مارگزیده کوجها رپھوتک کرنے کی اجازت دی ہے۔ (۲) بعض روا نتوں ہے معلوم ہوتا ہے کہ آپ ﷺ نے حجاڑ مچونک کرنے کو ناپند فر مایا ہے ، اور اس کوخلاف تو کل قرار دیا -، من اكتوى او استرقى فهو برى من التوكل. (r) لیکن روایات کے مجموعی مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ اسلام سے پہلے کثرت ہے ایے جھاڑ پھونک مروج تھے،جن میں مشرکاندالفاظ اور خیالات بائے جاتے تھے ،اس لئے حضور ا كرم ﷺ نے ابتداء ميں اس ہے منع فرمايا تھا، ليكن بعد ميں مشركانه الفاظ نه جول تو اس كى اجازت مرحمت فرمادي محى، حفرت جابر فظ کی روایت میں صراحت موجود ہے کہ انہوں نے حضور اکرم علل سے عرض کیا کہ آپ علل نے جمال چونک ے مع فرمایا ہے اور مجھے بچھو جھاڑنا آتا ہے؟ اس پرآپ عظیا نے یہ کہتے ہوئے اجازت مرحمت فرمائی کہ جواپنے بھائی کو فائده پهونيانا چا ہے بهونيانا چاہے۔ (م)كيكن بياجازت اسى ونت ہوتی تھی جب آپ ﷺ کواطمینان ہوجا تا کہاس میں

تے، ہم نے رسول اللہ ﷺ اس کے بارے میں سوال کیا،
آپ ﷺ نے فر مایا کہ جماڑ پھونک کے کلمات میرے سامنے
پیش کرو، اگران میں کلمات شرک نہ ہوں تو جماڑ پھونک میں
مضا تھ نہیں، (ہ) خودرسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے بعض
مریضوں کو دعاء پڑھ کر پھونکنا ثابت ہے، (۱) حضرت انس ﷺ
سے مردی ہے کہ وہ بھی مرر دوں کو یکی دعاء پڑھ کر پھونکا کرتے
سے مردی

دوسرامسئله گلے میں تعویذ وغیرہ اٹکانے کا ہے،اس سلسله میں بھی حدیثیں مختلف ہیں، زیادہ تر روایتیں اس کی ممانعت کو ظاہر کرتی ہیں، چندروا تیں ملاحظہ ہوں:

ا- حفزت عقبہ بن عامر ﷺ سے مروی ہے کہ آپ ﷺ نے فرمایا، جو' دہمیمہ'' لٹکائے الله اس کے مقعد کو پورانہ کرے، من یعلق التمیمة فلا اتم الله له . (۸)

۲- آپ کی خدمت میں نو آدمیوں کی ایک جماعت
آئی،آپ کی خدمت میں نو آدمیوں کی ایک جماعت
نہیں لی ، وجہ دریافت کی گئی تو ارشاد فرمایا کہ اس نے
''تمیمہ''لٹکارکھا ہے،تواس نے توڑدیا، پھرآپ کی نے
بیعت لی اور فرمایا،جس نے''تمیمہ''لٹکایا،اس نے شرک
کیا،من علق التمیمة فقد الشرک . (۹)

مشر کانہ فکر وخیال کی آمیزش نہیں ہے، چنا نچہ عوف بن مالک

اتجی راوی ہیں کہ ہم زمانہ جا ہلیت میں جھاڑ پھونک کیا کرتے

<sup>(</sup>٢) حوالة سابق

<sup>(</sup>٣) مسلم ٢٢٣٣ ، باب الرقية

<sup>(</sup>۲) ابوداؤد ۲/۵۵

<sup>(</sup>١) مسلم ٢٢٢٦٦، باب استحباب الرئية من العين

<sup>(</sup>٣) ترمذی ۲۵/۲ نیز ملاحظه هو : بخاری ۸۵۲/۲

<sup>(</sup>٥) حوالة سابق ، ابوداؤ د ٥٣٣٢، باب في تعليق التماثم

<sup>(</sup>۷) بخاری ۸۵۵/۲، باب رقیة النبی

<sup>(</sup>٨)مسند احمد بسند صحيح ، مجمع الزوائد ١٠٣/٥، باب فيمن يعلق التميمة او نحوها

<sup>(</sup>٩) مجمع الزوائد ١٠٢٦٥

۳- ایک صاحب حظرت معدید کے پاس عیادت کے لئے مجے اور عرض کیا کہ آپ کھ تعویذ وغیرہ لٹکا کیوں نہیں لیتے ؟ فرمایا کہ موت اس سے زیادہ قریب ہے، میں نے حضورا کرم صلی الله علیه وآله وسلم کوبیفر ماتے ہوئے سنا ہے کہ جس نے کوئی چیز لٹکائی وہ ای کے سپرد کردیا جاتا ٢٠٥٠ علق شيئا وكل اليه. (١)

 ہول الله صلى الله عليه وآله سلم نے ایک فحض کے باز ویر پیتل کا جملہ دیکھا ،آپ ﷺ نے اظہار افسوں کرتے ہوئے یو چھاریکیا ہے؟ انہوں نے عرض کیا، واہند(۲)والی يارى كى وجه سے لگايا ہے ،آپ نے فرمايا كه جو چيز تہاری'' کمزوری''(وہن) میں اضافہ کرے اے نکال مچینکو، اگر اس کے رہتے ہوئے تم کوموت آئی تو تم کامیاب نہ ہوگے۔(r)

تاہم ابوداؤوشریف کی ایک روایت سے لکھے ہوئے تعویذ کا جواز بھی معلوم ہوتا ہے، لکھ کر محلے میں اٹکا نا خودحضور کے قول و فعل سے ثابت نہیں ،البتہ صحابی رسول عبداللہ بن عمر وبن العاص فظاند سے ثابت ہے کہ جو نیجے اپنی تمیز کونہیں پہو نیج ہوتے تھے،اورغالباً حمار پھونک کےمسنون الفاظ ادا کرنے کی صلاحیت نہیں رکھتے تھے، وہ ان کے گلے میں دعائیے کلمہ لکھ کراٹکا دية تقيم روايت ملاحظه مو:

الله عليه وسلم كان يعلمهم من الفزع كلمات اعود بكلمات الله التامة من غضبه وشر عباده ومن همزات الشياطين وان يحضرون وكان عبدالله بن عمرو يعلمهن من عقل من بنيه ومن لم يعقل كتبه فيعلقه عليه . (٣)

حضرت عبدالله بن عمر والعاص ﷺ ہے روایت ہے کہ جناب رسول الله على صحابة كوخوف كي موقع بر" اعود بكلمات الله التامقمن غضبه وشرعباده ومن همزات الشياطين وان يحضرون "رْ هِ كَاتُّعْلِم فرمایا کرتے تھے، چنانچہ حضرت عبداللہ اپنے بڑے اور سمجھدار بچول کواہے سکھلاتے اور چھوٹے و ناسمجھ بچوں ك مل من لكوكرانكادياكرت تقي

حضرت عبدالله بن عمرو مظفه كاسعمل كى بنا برسلف كى ایک جماعت کا نقطهٔ نظریہ ہے کہ جماڑ پھونک کرنے کی طرح تعویذ لکھ کر گلے میں اٹکا تا بھی جائز ہے اور اس کا حکم بھی وہی ہے جو حکم جھاڑ چھو تک کا گذر چکا ہے کدا گرمشر کا نہ کلمات نہ ہوں توجائز ہے،مولاناخلیل احمد صاحب سہار نپوری نے اس مدیث کے ذیل میں لکھاہے:

فاعلقه عليه اي علقه في عنقه ، فيه دليل جواز كتابة التعويذ والرقى وتعليقها . (٥)

فاعلقه علیه لین اے (لکسی ہوئی عبارت کو) یے

عن عمر وبن شعيب عن ابيه عن جده ان رسول

<sup>(</sup>۱) مجمع الزواند ۱۰۳/۵، اس كى سند مين مجمد بن الي كيلي بين جوثقة ادرحافظ كے اعتبارے كزور سمجے جاتے ہيں۔

<sup>(</sup>٢) " واهنه " موندهون اور بازوؤن سے گذرنے والی ایک رگ کو کہتے ہیں، غالبًا ای رگ کی بیاری کو واہنہ کہا جاتا ہے۔

<sup>(</sup>٣) حوالة سابق ، بحواله ابن ماجه و مسند احمد

<sup>(</sup>۵) بذل المجهود ۱۰/۵

<sup>(</sup>٣) ابوداؤد ٥٣٣٦، باب كيف الرقى

کے گلے میں ڈال دیتے ،اس حدیث سے بیٹا بت ہوا کرتعویذ کا لکھنا جائز ہے ،اوراس کا گردن میں ڈالنا بھی درست ہے۔

نیز شیخ عبدالحق محدث د ہلوی نے شرح مشکلو ق میں لکھا ہے: والتمانم جمع تمدمة ، وال مهره باکه زنان درگردن اولاد خود بیا ویزند واعتقاد کنند که آل دفع چشم زخم کند و درآ ویختن تعویذ درگردن دسمن در باز و نیز بعضے علاء راخن است ، اما آل سند ے از حدیث عبداللہ بن عمر واست که اوراد عابرائے دفع بے خوالی آ موختہ بود ووے رضی اللہ عنداولا دخودرا کہ کلال بودند بیا موخت وخر دال رادر نوشتہ درگردن آ و یخت ۔ (۱)

تمائم تمیمہ کی جن ہے، اور وہ مہرے ہیں جن کو عور شمی اپنی
اولا د گی گر دنوں میں ڈالتی ہیں اور بیا عقادر کمتی ہیں کہ یہ
نظر بد کو دور کھتے ہیں، تعویذ باز ویا گرون میں ڈالنے کے
بارے میں بعض علاء کواعتراض ہے، گر حضر ت عبداللہ بن
عمر د کی روایت ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وآلہ دیکم نے
ان کو بے خوابی کے دفع کے لئے دعا مسکھلائی تھی، حضر ت
ابن عمر ڈاپنی بڑی اولا د کو یہ سکھلا دیا کرتے اور چھوٹے
ابن عمر ڈاپنی بڑی اولا د کو یہ سکھلا دیا کرتے اور چھوٹے
عالمگیری میں ہے:

واختلف فى الاسترقاء بالقرآن نحوان يقرأ على المريض واللدوغ وأن يكتب فى ورُّق

ويعلق أويكتب في طست فيغسل ويسقى المريض فاباحه عطاء ومجاهد وابو قلابه وكرهه النخعى والبصرى كذا في خزانة الفتاوئ ..... ولابأس بتعليق التعويد ولكن ينزعه عند الخلاء والقربان . (٢)

قرآن کے ذریعہ جماز پھونک، '' جیسے مریض یا ڈے
ہوئے فض پر قرآن پڑھنایا کاغذ پر لکھ کرلٹکا دیتایا طشت
میں لکھ کر دھوکر مریض کو پلایا جانا'' میں اختلاف ہے،
عطام، بجاہدا درابوقلا ہاس کو جائز قرار دیتے ہیں اور خفی اور
حسن بھری مکروہ کہتے ہیں ،خزائد الفتاوی میں ایسائی لکھا
میا ہے ، تعویذ لٹکا نے میں کوئی حرج نہیں ، لیکن قضاء
عاجت اور ہم بستری کے وقت نکال لے۔

نيزعلامه شامی ناقل ہیں:

اختلف فى الاستشفاء بالقرآن بأن يقرأ على المريض اوالملدوغ الفاتحة اويكتب فى ورق ويعلق عليه اوفى طشت وغسل ويسقى وعن البنى صلى الله عليه وسلم اله كان يعوذ نفسه وعلى الجواز عمل الناس اليوم وبه وردت الآثار والاباس بأن يشد الجنب والحائض التعاويد على العضد إذا كانت ملفوفة . (٣) قرآن ك ذرييشفاء طيبل كرت من اختلاف ب حصول شفاء كي صورت يه ب كم م يض يا وسه بوت حصول شفاء كي صورت يه ب كم م يض يا وسه بوت

<sup>(</sup>٢) فتاوي عالمگيري ٢٥٦/٥

<sup>(</sup>١) اشعة اللمعات ٥٤٢/٣

<sup>(</sup>٣) ردالمحتار ٢٣٢/٥

معنی پرسورہ کاتحہ پڑھی جائے یا لکھ کر مجلے میں اٹکائی
جائے یا طشت میں لکھ کراس کا دھون بیا جائے ، رسول
اللہ وہ اللہ سے مردی ہے کہ وہ اپنے آپ کے لئے اللہ سے
پناہ چا جے سے اب لوگوں کاعمل جواز پر ہے اورای
کے مطابق آ خار وارد جیں ، جنبی اور حائضہ کو باز و پر تعویذ
باعد منے میں کوئی قباحت نہیں بشر طیکہ تعویذ ملفوف ہو۔
گویا اگر تعویذ کے کلمات مشر کا نہ نہ ہوں تو حضر ت عبداللہ
بن عمر و حقیق کے عل سے ایک حد تک اس کی منجائش لگتی ہے اور
ای کی طرف فقہاء کا رجحان ہے۔ و اللہ اعلم
اس کی طرف فقہاء کا رجحان ہے۔ و اللہ اعلم
تعویذ براجر ت

تعویذ پراجرت لینے کو عام طور پر فقہاء نے جائز قرار دیا ہے،
اس پر بیر دوایت دلیل ہے کہ صحابہ گی جماعت سفر پر تھی ، وہ قبائل
عرب میں سے ایک قبیلہ پراتر ہے اور ان سے مہمان نوازی کی
خواہش کی ، مگران لوگوں نے میز بانی سے انکار کیا، انفاق کہ مردار
قبیلہ کو سانپ نے ڈس لیا، لوگ صحابہ گی خدمت میں گئے کہ کوئی
جھاڑ پھو تک سے واقف ہوتو جھاڑ پھو تک کردے ، بعض صحابہ شادی میز بانی سے انکار کردیا تھا، اس لئے اجرت لئے بغیر میکام
ہماری میز بانی سے انکار کردیا تھا، اس لئے اجرت لئے بغیر میکام
ہماری میز بانی سے انکار کردیا تھا، اس لئے اجرت لئے بغیر میکام
ہماری میز بانی سے انکار کردیا تھا، اس لئے اجرت لئے بغیر میکام
ہماری میز بانی سے انکار کردیا تھا، اس لئے اجرت لئے بغیر میکام
ہماری میز بانی سے انکار کردیا تھا، اس لئے اجرت لئے بغیر میکام
ہماری میز ہوگا کر بالی استعمال نہیں کیں ، حضورا کرم بھیگا نے
ابھی صحابہ شنے احتیا طا بحریاں استعمال نہیں کیں ، حضورا کرم بھیگا نے
کی خدمت میں لئے کرآئے اور سارا ماجرا کہ سنایا ، آپ بھیگا نے
نے صرف اس کو طال قرار دیا ، بلکہ ان کی طماعیت خاطر کے لئے یہ
نے ضرف اس کو طال قرار دیا ، بلکہ ان کی طماعیت خاطر کے لئے یہ
نے میں دورہ اس کو طال قرار دیا ، بلکہ ان کی طماعیت خاطر کے لئے یہ
نے میں دورہ اس کو طال قرار دیا ، بلکہ ان کی طماعیت خاطر کے لئے یہ
نے میں دورہ نے بیانی الدف نوی الرفیة

بھی ارشاد فرمایا کہ اس میں حصہ میر ابھی لگاؤ، (۱) ای حدیث کی بنا پر عام طور پر محدثین اور فقہاء نے جھاڑ پھونک پر اجرت کو جائز قرار دیا ہے، امام نووکؒ نے اس پر ائمہ اربعہ کا اتفاق بتایا ہے، (۲) فقہائے متاخرین نے تعویذ اور گنڈے کو بھی چونکہ جھاڑ پھونک کے حکم میں رکھا ہے، اس لئے اس پر قیاس کرتے ہوئے تعویذ پر بھی اجرت کی اجازت دی ہے۔

خیال ہوتا ہے کدان فقہاء کے دور میں غالبًا جماڑ پھوتک، تعویذ اور گنڈے کو ہزرگول نے آج کی طرح کاروبار اور ذریعہ ر دز گارنہیں بتایا ہوگا ، موجودہ دور میں بعض لوگ اسے جس طرح کا پیشہ اور ذریعہ معاش کا درجہ دے بچے ہیں، وہ نہایت خسیس اورمروت کے خلاف کام نظر آتا ہے، جس حدیث سے اجرت کے جواز پراستدلال کیا جاتا ہے،اس میں پیربات قابل کیا ظہ کہ بیاجرت غیرمسلموں سے لی ٹی تھی اور وہ بھی اس بنیاد پر کہ ان لوگوں نے ضافت سے انکار کر دیا تھا، حالانکہ اس زمانہ میں عام گذر گاہوں پر د کا نوں کی عدم موجودگی اور ہوٹل وغیرہ نوعیت کی کوئی چیز نہ یائے جانے کی وجہ سے مسافر قافلہ کو بھی مقامی آبادی کی میز بانی کے سوا خوراک کی ضروریات بوری \* كرنے كاكوئى اور ذرىيەنىيىن تھا، حديث ميں خوداس كى صراحت موجود ہے کہ مقامی لوگون کے ضیافت سے انکار کرنے کی وجہ سے بی مغرات محابر نے ان سے اجرت وصول کی تھی۔ پھر بيہ بات بھي قابل لحاظ ہے كدرسول الله صلى الله عليه وآله

پھریہ بات بھی قابل لحاظ ہے کدرسول الله صلی الله علیه وآله وسلم نے جہال جھاڑ پھونک کی اجازت دی ، وہال یہ بات بھی واضح فرمادی کداس کا مقصد محض نفع رسانی ہونی چاہئے ، کوئی اور

(٢) شرح مسلم ٢٢٢٦، باب جواز احذ الاجرة على الرقية من القرآن

مقصداس سے متعلق نہ ہو، من استطاع منکم أن ينفع اخاه فلينفعها. (١)

تعویذاورگنڈے میں بھن بےاحتیاطیاں

آج كل تعويذ كندول كے كام كرنے والے بعض اليي باتوں کا ارتکاب کر گذرتے ہیں جوشرعاً جائز نہیں ،مثلاً غیرمحرم عورتوں کے ساتھ تنہائی ، یاان کے جسم کو ہاتھ لگانا ، یاان کودیکھنا ، يەقطعا جائز نېيىس، اسىطبى علاج پر قياس نەكرنا چاہيے ، طبى علاح کاتعلق محسوسات سے ہے، اور اس کے لئے بعض دفعہم کو ہاتھ لگانا یا بیاری کے حصہ کود کھنا ضروری ہوتا ہے، جھاڑ پھونک اور تعوید بنیادی طور براللہ تعالی سے صحت یا بی کے لئے دعاء کرنا ہاورظاہر ہے کہ خداانسان کی ہریماری اور ہر تکلیف سے آگاہ ب، چيوكريا و كيوكركى خاص حصه كوشخص كرنے كامحاج نہيں ، هذا ماعندى والله اعلم بالصواب.

(۱) مسلم شریف۲۳۳۶

(٣) حوالة سابق

"و نجش" كمعنى اصل مين ابعار في اور برا هيخة كرف کے میں، فقد کی اصطلاح میں' تناجش'' یہ ہے کہ سامان خرید کرنا و ہو گر کھن اس لئے کہ دوسرا خریدار اس کی قیت بڑھا کر بولے بڑھ بڑھ کر قبت بولی جائے (۲) جیسا کہ بسااوقات ''نيلام''،اور'' ڈاک'' میں مصنوعی طور پر قیمتیں بڑھائی جاتی ہں،بعض لوگوں نےمبیع کی مبالغہآ میز تعریف کوبھی'' بخش''

(سوائے اس کے کہ دونوں طرف سے نقز پیشکش ہو)۔

(٣) بخاري عن ابي هريره ، مسلم عن ابن عمر ، كتاب البيوع

(۲) فتارئ عالمگيري ۱/۵۲

قراردیا ہے۔(۲)

آپ اس کے تمام علاء (م) اس کے تمام علاء كے نزد يك بيكام حرام اور بخت كناه كاباعث ہے، اگر تاجر اور اس کی مشتر کے سازش ہے تو دولوں اور اگر تاجر کا تعلق نہ موتو ہولی بولنے والا كنهار موكا، البته بيع جائز، كيكن مروه موكى - (٥)

### تنحنخ (کھانستا)

کھانے کو کہتے ہیں ۔۔۔ جان بوجھ کرنماز میں کھانت كروه ب، بلااراده اورمجورا كهانية بس كوكى مضا كقنبيس بنماز یراس کا کوئی اثر نہیں پڑتا۔(۱)

یہاں تک کہ اگر بلا عذراس طرح کمانے کہ مسلسل کھانسیوں سے لفظ بن جائے تو امام ابو بوسف اور امام محر کے نزديك نماز فاسد موجائے كى۔(٤)

(تفصيل خودمللوة من مذكور موكى) ـ

" جین کے معنی نفتر اور حاضر ہونے کے ہیں ، ایک حدیث میں سکوں کی سکوں سے خرید و فروخت کی ممانعت کرتے ہوئے حضور اكرم على ك الفاظ اس طرح منقول بين الا ناجزاً

<sup>(</sup>۲) شرح نووی علی مسلم ۳/۲

<sup>(</sup>۵)شرح مسلم للنووى ۱۳/۲ هدایه ۵۰/۳

<sup>(</sup>٤) هدايه ١١٣١ ، باب مايفسد الصلاة ومايكره فيها

ای لئے کسی شرط کے بغیر فی الفورطلاق دینے کو' تنجیز''اور الی طلاق کو' طلاق منجز'' کہتے ہیں،اس کے مقابلہ''تعلق''اور مشروط طلاق کے لئے''طلاق معلق''کالفظ بولا جاتا ہے،طلاق منجز کی وجہ سے عورت پرفوراطلاق واقع ہوجاتی ہے۔

# تنقيح مناط

کی خاص داقعہ میں کوئی تھم دیا گیا ہوتا ہم شریعت اس تھم کوائی واقعہ کے ساتھ مخصوص کرنا نہیں چاہتی ہے، بلکہ اس کو ایک قاعدہ کلیے بنانا چاہتی ہے، پھر اس داقعہ خاص میں مختلف اوصاف ہیں، جن میں بعض علت بننے کی صلاحیت رکھتے ہیں ادر بعض نہیں رکھتے ، مجتہدان کے درمیان سے اس مناسب دومف کوڈھونڈ نکالتا ہے، جس سے دہ تھم متعلق ہونا چاہئے، اس کانام' "تنقیح مناط'' ہے۔

مثلاً عہدرسالت میں دیہاتی نے اپنی ہوی ہے دن میں جماع کرنیا تو آپ ﷺ نے اس کو کفارہ اداکر نے کا تھم دیا اس واقعہ میں گی ہا تیں جمع ہوگئ ہیں ،اس خض کا دیہاتی ہونا ،اس کا اہل یعنی عاقل و بالغ ہونا ،اس کا جان ہو جھ کر اس طرح کا عمل کرنا ، یارمضان میں ہونا ،اب سوال سے ہے کہ ان میں کون سا وصف ہے ،جس کی وجہ ہے آپ ﷺ نے کفارہ کی ادائیگی کا تھم دیا ،تو امام ابوحنیفہ وامام مالک نے اس وصف کو علت بنایا کہ اس مخص نے قصد ارمضان کا روزہ تو ڑئیا ،اس لئے اب جس طور میں کوئی حض قصد ااور عمد اروزہ تو ڑئیا ،اس لئے اب جس طور ہمی کوئی حض قصد ااور عمد اروزہ تو ڑ لیا ،اس پر کفارہ واجب ہوگا ،

کفارہ دا جب ہونے کا سبب ہے،لہٰداا گرکوئی مخض رمضان میں جماع کرلے تو کفارہ واجب ہوگا ، کھا پی کر روزہ تو ڑیے تو واجب نہ ہوگا۔(۱)

FF

فرائض کی ایک اصطلاح ہے، جس میں ایک عدد کم اور دوسراعدوزیادہ کا ہو، کم والا عدد زیادہ والے کوتقیم کر کے ختم تو نہیں کرسکتا ہو، گر کوئی تیسرا عدد ان میں سے دونوں کوتقیم کردے ، جیسے آٹھ اور بارہ کہ بید دونوں ایک دوسرے کواس طرح تقیم نہیں کر کتے کہ دوہ بالکل ختم ہوجائے ، البتہ چار کا عدو ان دونوں کوتقیم کرسکتا ہے۔ (۲)

# تؤى

مال ہلاک ہوجانے کو کہتے ہیں ۔۔۔ فقدی کتابوں ہیں ایک مسئلہ '' حوالہ یہ ہے کہ کوئی مخض کی مقروض کی قرض کی ادائیگی کی ذمہ داری اس طرح قبول کرلے کہ مقروض برئ الذمہ ہوجائے ،اصول یہ ہے کہ اس کے بعد صاحب قرض مقروض سے مطالبہ کا کوئی حق نہیں رکھتا، بلکہ کلیٹا اس کا ذمہ دار تیسر انحض ہوجا تا ہے، جس نے یہ ذمہ داری قبول کی ہے، ہاں اس وقت مقروض سے مطالبہ کیا جا سکتا ہے کہ جب اس کو اینے حق کے ضائع ہونے کا اندیشہ ہوجائے فقہاء کے اس کو اینے حق کے ضائع ہونے کا اندیشہ ہوجائے فقہاء کے اللہ طالبہ کیا جا کہ دیشہ ہوجائے فقہاء کے اللہ طالبہ کیا جو این یہ دیشہ ہوجائے فقہاء کے اللہ طالبہ کیا جو کے خان یہ یہ دیشہ ہوجائے فقہاء کے اللہ طالبہ کیا جو کے کا اندیشہ ہوجائے فقہاء کے اللہ طالبہ کیا جو کے کہ دیشہ ہوجائے فقہاء کے اللہ طالبہ کیا ہوگا۔ اللہ طالبہ کیا کہ دیشہ ہوجائے فقہاء کے اللہ طالبہ کیا کہ دیشہ ہوجائے کو کہ دیشہ ہوجائے کو کہ دیشہ ہوجائے کو کہ دیشہ کیا کہ دیشہ ہوجائے کیا کہ دیشہ ہوجائے کہ دیشہ کی ہوئے کا اندیشہ ہوجائے کیا کہ دیشہ ہوجائے کو کہ دیشہ ہوجائے کو کہ دیشہ کیا کہ دیشہ ہوجائے کو کہ دیشہ کی کے کہ دیشہ کیا کہ دیشہ ہوجائے کو کہ دیشہ کیا کہ دیشہ کیا کہ دیشہ کیا کہ دیشہ کی کے کہ دیشہ کی کے کہ دیشہ کیا کہ دیشہ کیا کہ دیشہ کیا کہ دیشہ کیا کہ دیشہ کی کس کے کہ دیشہ کی کے کہ دیشہ کیا کہ دیشہ کی کے کہ دیشہ کیا کہ دیشہ کیا کہ دیشہ کیا کہ دیشہ کی کے کہ دیشہ کیا کہ دیشہ کیا کہ دیشہ کیا کہ دیشہ کی کے کہ دیشہ کیا کہ دیشہ کی کہ دیشہ کیا کہ دیشہ کی کہ دیشہ کی کے کہ دیشہ کی کہ دیشہ کیا کہ دیشہ کی کے کہ دیشہ کی کہ دیشہ کی کے کہ دیشہ کی کہ دیشہ کی کے کہ دیشہ کی کے کہ دیشہ کی کے کہ دیشہ کی کے کہ دیشہ کی کہ دیشہ کی کے کہ دیشہ کی کے کہ دیشہ کی کے کہ دیشہ کی کے کہ دیشہ کی کے کہ دیشہ

ید حق کا ضائع ہونا (توئ) امام ابو طنیفہ کے یہاں دو

<sup>(</sup>١) معارف السنن ١٣٦١

صورتوں میں ہوگا، ایک اس وقت جب ذمہ داری قبول کرنے والا انکار کرجائے کہ اس نے ایس کوئی ذمہ داری قبول کی ہے اور صاحب قرض اس موقف میں نہ ہو، کہ اپنا دعویٰ ثابت کر سکے، دوسرے وہ اس طرح مفلس اور قلاش ہو کر مرر ہا ہو کہ نہ کوئی جا کداد چھوڑ کر جارہا ہو اور نہ کی کوان حقوق کے لئے گفیل اور ذمہ دار بنا کر، امام ابو یوسف اور امام محمد کے یہاں ایک اور صورت ہے ،وہ یہ کہ قاضی زندگی ہی میں اس کی معاشی ایشری کے پیش نظرا سے مفلس قرار دیدے۔(۱)

# توجيه

لغوی معنی کسی خاص ست میں متوجہ ہونے یا کرنے کے ن:

نقدی کتابوں میں قریب الموت آدمی کے لئے '' توجیہ''
کا ذکر ملتا ہے، لیعنی آدی موت کے قریب ہو جائے تو اس کو
دائیں کروٹ پراس طرح لٹانا چاہئے کہ چرہ قبلہ کی سمت ہو، نیہ
اس وقت ہے جب اس میں کوئی مشقت نہ ہو، اگر اس طرح
کروٹ کرنے میں مشقت اور تکلیف ہوتو ضروری نہیں ہے، (۲)
کروٹ کرنے میں مشقت اور تکلیف ہوتو ضروری نہیں ہے، (۲)
فرورسول اللہ ﷺ ہے اس کا ثبوت ہے، چتا نچہ آپ ﷺ نے
خودرسول اللہ ﷺ ہے اس کا ثبوت ہے، چتا نچہ آپ ﷺ نے
بیر بن براء بن معرور کوموت کے وقت قبلہ رخ کرنے کا تھم
فر مایا جوقبیلہ بؤسلمہ سے تعلق رکھتے تھے اور وہ پہلے مخص تھے جن کو
موت کے قریب قبلہ کی طرف کیا گیا۔ (۳)

# تورك

''ورک'' کے معنی سرین کے ہیں ،اس لئے سرین پر ہیٹھنے کو'' تورک'' کہتے ہیں۔

نمازمين بيضخ كاطريقته

امام ما لک کے یہاں نماز میں قعدہ اولی اور قعدہ اخیرہ دونوں میں سرین پر بیٹھا جائے گا، یعنی تورک کیا جائے گا، ان کی دلیل عبداللہ بن عمر رہ ہے کہ دوایت ہے کہ نماز کی سنت ہے کہ دا کئیں پاؤل کو گھڑا رکھا جائے ، بایاں پاؤل دو ہرا کر لیا جائے دا کمیں پاؤل کو گھڑا رکھا جائے ، بایاں پاؤل دو ہرا کر لیا جائے دونوں '' قعدہ'' میں دایاں پاؤل کھڑا رکھا جائے گا اور بایاں دونوں '' قعدہ'' میں دایاں پاؤل کھڑا رکھا جائے گا اور بایاں پاؤل بھی کر اس طریقہ کو ''افتر اش'' کیا جائے گا اور بایاں کہتے ہیں اور بیطریقہ وائل بن جری ہی دوایت سے معلوم ہوتا ہے ، امام شافع کی کہتے ہیں کہ قعدہ اول میں ''افتر اش'' کیا جائے گا اور میں میں حضور وہ گھڑی کی نماز کا طریقہ بتایا گیا ہے۔

اس طرح امام مالک اورامام ابو صنیفه نے ایک ایک روایت کوتر جج دی ہے، امام شافعی نے دونوں میں موافقت کی صورت پیدا کی ہے، اورامام ابن جریر طبری اس کوا ختیار پر محمول کرتے ہیں کہ بیدونوں ہی صورتیں یکسال ہیں۔(م)

د تورک' میں چونکہ پردہ زیادہ ہے، اس لئے عورتوں کے دونوں کے دونوں

 <sup>(</sup>٢) فتاوئ هنديه ١٠٥١، الفصل الاول في المحتضر

<sup>(</sup>٣) بداية المجتهد ١٣٥/١، مختصر الام للمزني ١٥

<sup>. (</sup>۱) قدوری ۱۳۱، درمختار علی هامش الرد ۲۹۳/۳

<sup>(</sup>٣) المعتصر من المختصر ١٠٩٠١، في توجيه المحتضر القبلة

لئے امام ابوطنیف کے یہاں بھی "تورک" ہی بہتر ہے۔(۱)

### توريي

" توریز " یہ ہے کہ بولنے والا اپنی بات سے خلاف ظاہر مفہوم مراد لے،جس کی اس میں مخبائش یائی جاتی ہو،ضرورتا اس اندازی مفتلوکرنا درست ہے،حضرت ابراہیم الطفیلا سے جب ان کی قوم نے تہوار میں چلنے اور عید منانے کی خواہش کی تھی ، تو انہوں نے جواب دیا، ''انی سقیم '' (مفات: ۸)' میں بھار مول'' بی**ر** کویا ایک طرح کا'' توریه' ہی تھا جس میں قبلی تکلیف اورد لی رنج کا ظہار مقصودتھا،غزوات میں رسول اللہ ﷺ کا یمی طریقه تھا کہ جہاں کا قصد ہوتا دوٹوک لفظوں میں وہاں کا نام نہیں لیتے مبہم انداز میں کہتے کہ فلال طرف کا قصد ہے '(۱) جرت کے موقع سے جب آپ اللہ اور حفرت ابو بر اللہ مدینة تشریف لارب تھ، ایک فخص نے آپ بھا کے بارے میں وریافت کیا کہ کون ہیں؟ حضرت ابو بکرﷺ نے فرمایا کہ ہادی ہیں، جو مجھے راہ بتاتے ہیں ۔ (٣) بعض لوگوں نے سمجھا کہ عربی زبان میں'' ہادی'' قافلہ کوراستہ بتانے والے کوہھی کہتے تھے، یہ ' تورید' تھا، حضرت ابو بکر ﷺ کامقصودتھا کہ مجھے آخرت اورحق کی راہ دکھاتے ہیں۔

توكيل

تو کیل کے معنی دوسرے کووکیل اور ذمددار بنانے کے ہیں،

برایسے معاملے میں تو کیل درست ہے جس کو انسان خود انجام دینے کاحق رکھتا ہو، چنانچہ رسول اللہ اللہ اللہ علیہ نے حضرت عکیم ابن حزام کھی کو قربانی کا جانور خرید نے کے سلسلے میں وکیل بنایا (م) اس طرح حضرت عروه کی کو بھی ایک دفعہ جانور خرید نے کا وکیل بنایا ہے (۵) اس کے علاوہ حضرت ام سلمہ نے رسول اللہ بھی سے نکاح کا وکیل عمرا بن الی سلم گو بنایا۔

نزای معاملات میں بھی اگر کوئی شخص عدلیہ میں کسی کواپئی طرف سے وکیل بنائے تو درست ہے، سوائے حدود و قصاص کے ، ان تگلین سزاؤں میں صاحب واقعہ کی موجود گی ضروری ہے۔۔۔۔۔ وکیل ای شخص کو بنایا جاسکتا ہے، جواس معالمے کو سجھتا ہواوراس کوانجام دے سکتا ہو۔(۱)

(مسائل کی تفعیل کے لئے ملاحظہ ہو: "وکالت" اور" وکیل")

توليه

کی چیز کوای قیت میں فروخت کرنے کانام ہے، جس میں خریدی گئی ہے ۔۔۔ خودصد یہ ہے اس کا جبوت ہے، آپ اللہ نے فر مایا '' تولیہ ' شرکت اورا قالہ ( آج توڑ دینا ) برابر ہے، اور اس میں کوئی مضا کقہ نہیں (ے) '' بچ تولیہ' الی بی چیز میں ورست ہے، جس میں کی' مثلی چیز'' کو قیت بنایا گیا ہو۔ اس طرح خرید وفر دخت کرنے کے معاملہ میں ضروری ہے کہ بیجنے والا تھیک وہی قیت بنائے جس میں اس نے خریدی

### www.KitaboSunnat.com

<sup>(</sup>۲) بخاری ، عن عبدالرحمن ۱۳۳٪

<sup>(</sup>٣) ابوداؤد ٣٨٠/٢، باب في المضارب يخالف

<sup>(</sup>٢) ملخص از: هدایه ۹/۳ ۱۵، باب الو کالة

<sup>(</sup>۱) هدایه ۱/۹۳

<sup>(</sup>٣) بخاری ۱/۱۹۹۰ حدیث نمبر ۳۹۱۱

<sup>(</sup>۵)حوالة سابق

<sup>(</sup>٤) الدرايه في تخريج احاديث الهدايه ۵۵ ، بحواله مسند عبدالرزاق

ہے،اگرزیادہ قبت بتادے، پھر بعد کوخر بدارکواس کی اطلاع ہو تواتی مقدار قبت میں ہے کم کردی جا لیگی ،مثلاً کہا کہ بیسامان دس روپے میں میں نے خرید کیا ہے، اور دورو پے نفع کے ساتھ باره روپے میں فروخت کرر ہا ہوں ،اب اگر بعد کومعلوم ہوا کہ اس نے اُسے سات ہی روپے میں خریدا ہے تواسے تین روپے واپس کرنے ہوں گے۔

واضح ہو کہ سامان خریدنے کے بعداس میں جومزید بیے خرج ہوئے ہوں ، مثلاً کیڑا خریدا اور اے سلایا ، کھانے کی چزیں خریدیں اور قلی کے ذرایعہ اپنی منزل تک لایا ، تو اس میں آمد درفت پر جوافراجات صرف موئے اس کو جوڑ کر قیمت بنا سکتا ہے، مثلاً پانچ روپے میں کوئی چیز لی اور اس پر مزید ایک روپیزچ ہواتو یوں کے کہ بیسامان چھروپے میں پڑا،اور بیزج توليه بي بهوگي \_(۱)



رات گئے جاگنے اور بیدار ہونے کو کہتے ہیں ، (۲)'' تہجد'' ایک اہم ترین نماز ہے، آخضور ﷺ کے لئے تو خصوصی طور پر ''فرض' ' بھی (۲) مگر أمت كے لئے مسنون اور بے پناہ اجرو

ا تواب کی حامل ہے، اس نماز کے لئے صدیث میں " تجد" کا لفظ بھی آیا ہے (م) اور زیادہ تر 'صلوۃ لیل' کا ،آپ عظے نے فرمایا بینماز صالحین کا طریقه ربا ب، الله بے قربت کا ، گناموں ے بچنے کا اور برائیوں کے کفارہ ادا کرنے کا ذریعہ ہے (۵) حضورا کرم ﷺ نے فر مایا کہ یہی نصف شب کا وقت ہوتا ہے، جب پروردگارای بندول سے بہت قریب ہوتا ہے،اس کئے اگر موسکے توتم اس وقت اللہ تعالیٰ کو یاد کیا کرو (۲) اور بیر کہ اللہ ك نزديك مجبوب ترين نماز حضرت داؤد الطّيطيني باوروه نصف شب مین نماز اوا فرمایا کرتے تھے۔(2) رسول اللہ عظماکا معمول تھا کہ ابتدائی شب میں سوجاتے اور اخیر حصہ میں بیدار ہوکرمفروفعبادت ہوتے۔(۸)

نماز تنجد کے لئے کوئی خاص تعداد متعین نہیں ہے، کم ہے کم دور کعت پڑھی جائے گی ،حضور اکرم ﷺ سے دو رکعت بھی ا بت ہے، (٩) چار رکعت بھی (١٠) بھی چھاور آ ٹھ بھی (١١) اور بعض احادیث سے آب علی کا وس رکعت بردھنا بھی معلوم ہوتا ہے(۱۲)ان نمازوں میں اکثر آپ اللہی قرائت فرماتے ، ایک وفعدتو چارركعت ميں البقرہ، آلعمران، النساءاور ما كدہ يا انعام تمل پرهی ، (۱۲) رکوع اور بجده بھی طویل فرماتے۔(۱۳)

- (٢) مختار الصحاح
- (٣) بخاري ١/١٥١، كتاب التهجد
- (۲) ترمذی ۱۰۰۱، باب نزول الرب
  - (۸) بخاری ۱۵۳/۱، عن عائشةً
  - (١٠) ابو داؤد ال١٥١/، عن حديفة "

(۱۳) مسلم عن ابن عباس

- (۱۲) مسلم عن زید بن خالد جهنی علامکشیری نے ذکر کیا ہے کہعض روایات
- (۵) ترمذي ا/٩٨ ، باب ماجاء في فضل صلاة الليل

(١) ملخص از : هدايه ٥٥٠/٣، باب المرابحه والتوليه

- (۳) بنی اسرائیل ۹۷
- - (۷)بخاری ۱۵۱/۱
  - (٩) ترمذي ، حديث نمبر ٢٣٤، باب صلاة الليل
    - (۱۱) بخاری ۱٬۵۲۶، باب صلاة الليل
- مين الراور الركعت كابھي ذكر بر بلكن محدثين كواس كى اساد مين كلام ب، المعرف الشدى مع الترمذى ارا٠١
  - (١٣) مسلم ١٣٥٣، باب صلاة الليل

( تہجد کی جماعت کے لئے ملاحظہ ہو: جماعت )

تياكن

" کیمین" کے معنی دائیں کے ہیں، ای سے" تیامن" ہے،
جس سے مرادکی کام کودائیں حصہ سے آغاز کو بیند فرماتے
اللہ وہ ہم جی چیز کے دائیں حصہ سے آغاز کو بیند فرماتے
ہے، مثلاً وضو وغیرہ پاکی حاصل کرنے ہیں پہلے دائیں حصہ کو
دھونا ، کنگھی کرتے وقت پہلے دائیں جانب کنگھی کرنا اور پہلے
دائیں پاؤں میں جوتا پہننا، (۱) اور جوتا نکالنے ہیں پہلے بائیں
پاؤں سے نکالا جائے، (۲) انگوٹھی بھی دائیں ہاتھ میں پہنی
چائی سے محضورا کرم وہ کی کا بہی عمل تھا۔ (۲)

ای طرح کھانے کے لئے دائیں ہاتھ کا استعال (م) پہلے دایاں دائیں آ تکھ میں سرمہ لگا نا (۵) اور کپڑے پہنتے وقت پہلے دایاں ہاتھ اور پاؤں داخل کرنا (۲) آ داب میں داخل ہوئے بعد داخل ہوتے بعد داخل ہوتے بعد میں داخل ہوئے بعد میں داخل ہوئے بعد میں داخل یاؤں رکھے اور نگلتے ہوئے بعد میں داخل عبد الحال پاؤں رکھے، اور نگلتے ہوئے بعد میں داخل ہوئے ہوئے پہلے موت ہوئے بعد میں دایاں پاؤں رکھے، اور نگلتے ہوئے پہلے نکا ہے، جیسا کہ بعض احاد ہے کے عموم سے معلوم ہوتا ہے۔ (۸) کئی آ دمی بیٹھے ہوں اور کوئی چیز تقسیم کی جائے تو بہتر ہے کہ دا کیں جائے تو بہتر ہے کہ دا کیں جائے تو بہتر ہے کہ دا کیں جائے ہوئے اور اگر

ایک فخف کے پاس کوئی چیز ہو، جوایک سے زیادہ آدمی کو نہ دی جاسکتی ہوتو دائیں جانب والا زیادہ ستی ہے، چنانچ حضورا کرم کھیا نے اس بنا پرایک دفعہ اپنا بچا ہوا دودھ ایک دیہاتی کو دیا، جو دائیں جانب تھے، اور ابو بکر کھیا کو نہ دے سکے، جو بائیں طرف تھے دیں

**(3)** 

اسلام ایسا فطری دین ہے، جس میں کہیں کوئی ایسا تھم نہیں دیا گیا ہے، جوانسان کے لئے نا قابل تخل اوراس کی صلاحیت اورقوت سے زیادہ ہو، تیم ای کی ایک نظیر ہے، بعض چزیں الی بیں کہ شریعت میں ان کی وجہ سے شسل واجب ہوتا ہے، ای طرح کچھاور با تیں ہیں، جن کے پیش آنے سے وضوئوٹ جا تا ہے، وضواور شسل دونوں کے لئے پانی کا استعمال ناگزیہ ہے، وضواور شسل دونوں کے لئے پانی کا استعمال ناگزیہ ہے، ہوتا، ایسے مواقع کے لئے شریعت نے '' تیم م' کی مخبائش رکھی ہوتا، ایسے مواقع کے لئے شریعت نے '' تیم م' کی مخبائش رکھی ہوتا، ایسے مواقع کے لئے شریعت نے '' تیم م' کی مخبائش رکھی ہوتا، ایسے مواقع کے لئے شریعت نے '' تیم م' کی مخبائش رکھی ہوتا، ایسے مواقع کے لئے شریعت نے '' تیم م' کی مخبائش رکھی ہوتا، ایسے مواقع کے لئے شریعت نے '' مردی و بی مردی و کی است میں ہو، یا تم میں سے کوئی ہوتا ہو یا ہو یا ہو یا ہو یا ہو کی سے ہم بستری کی ہو، پھر تو م کو نیانی نہ ملے و پاک مٹی سے اس طرح تیم کرو کہ اپنے چروں یانی نہ ملے و پاک مٹی سے اس طرح تیم کرو کہ اپنے چروں اور ہاتھوں کا مسے کرو، بلاشیہ اللہ معاف کرنے والا اور درگذر

(٢) حوالة سابق

(ا) شمائل ترمذی ۲ (۳) حوالة سابق

(٣) ابوداؤد ، عن ابن عمر ٢٠٥٢

(۵) جوتا پہننے میں آپ کا بیمعمول صراحنا منقول ہے، بنجاری کتاب اللباس، حدیث نصر ۵۸۵۳

(۲) المغنى ۱۰۹/۱ ۱۰۹/۱ المغنى ۱۰۹/۱ ۱۰۹/۱ المغنى ۱۹/۱ المغنى ۱۱ المغنى ۱۹/۱ المغنى ۱۹

(٨) اعلاء السنن به حواله مسند احمد عن حفصة ، مديث تبر٣٥٢، (١/٥٠) (٩) شمائل تومذي: ١٣٠،باب ماجاء في صفة شواب رسول الله عليالله

(١٠) ترمذي :١٠/١، باب ماجاء ان الايمن احق بالشرب

كرنے والاہے '۔ (التماء:٣٣)

تیم کے معنی ارادہ کرنے کے ہیں، شریعت میں پاک کے ارادہ سے پاک مئی سے چہرہ ادر ہاتھوں کا مسح کرنے کو کہتے ہیں۔ فرض اور سنتیں فرض اور سنتیں

تیم میں تین چزیں فرض ہیں، سب سے پہلے نیت کرنا پھردونوں ہاتھ مٹی پر مارکر چرہ پراس طرح مکنا کہیں بال برابر جگہ باتی نہ رہے، تیسرے دوبارہ ہاتھ مارکر دونوں ہاتھوں کو کہنیوں سمیت ای طرح ملنا ۔ ''نیت' سے مرادیہ ہے کہ کسی ایسی عبادت کے لئے تیم کی نیت کی جائے، جو بجائے خود مقصود ہے، اوراس کے لئے وضوکرنا بھی ضروری ہے، مثلا نماز، سجدہ تلاوت، اگر کسی ایسی چیز کے لئے تیم کیا، جوخود مقصود نہیں بکدہ مضل دوسری عبادتوں کے لئے وسیلہ ہے، مثلا قرآن کا چھونا، قبروں کی زیارت، مردہ کی تذفین دغیرہ ، تو اس سے نماز نہیں پر می جاستی، ای طرح الی عبادتیں جو ہیں تو مقصود مگران کے لئے وضوضروری نہیں ہوتا، جیسے زبانی قرآن مجید پڑھنا، اس کی نیت سے کیا گیا تیم بھی نماز کے لئے کانی نہیں ہوگا۔

تیم کے مسم میں پکوں کا اوپری حصہ یعنویں ، واڑھی کے بال اور کان کا درمیانی حصہ ، ناک کے دونوں سوراخ کے درمیان کی دیوار کا ظاہری حصہ اورا تطلیوں کا ظلال بھی داخل ہے، اورا گوشی کا نکان بھی ضر دری ہے، تیم میں ضروری ہے کہ کم از کم تین الکیوں سے سے کہ کیا جائے تین سے کم الکیوں سے سے کرنا کانی نہیں۔

تیم میں شروع میں ''بسم اللہ'' کرنا ، زیادہ مٹی لگ گئی ہوتو اس کو جھاڑ دینا ، پہلے دایاں ، پھر بایاں ہاتھ مکنا اور داڑھیوں

کا خلال کرنامسنون ہے۔

کن چیزوں سے تیم جائز ہے؟

پاک مٹی کے علاوہ امام ابوصنیفہ کے مسلک کے مطابق ہر
ایسی چیز سے تیم کیا جاسکتا ہے، جوجلانے کی وجہ سے پیچلے نہیں
اور خاکس رنہ ہے ، اس طرح لو ہا، سونا ، چاندی ، اور لکڑی وغیرہ
سے تیم درست نہ ہوگا کہ پہلی تین چیز پکھل جاتی ہیں اور لکڑی
داکھ بن جاتی ہے ۔ جن چیزوں سے تیم جائز ہے ، ان میں
دیت ، پھر ، کنکر ، مٹی کی خام یا پختہ این وغیرہ داخل ہے ، لکڑی
پراگر خبار پڑا ہوتو اس پر بھی تیم ہوسکتا ہے، یہاں تک کہا گرخود
اپنے جسم پر دیت پڑگئی ہواور 'اعضاءِ تیم' ، چہرہ اور دونوں ہاتھ کو
اچی طرح مکل لیا گیا تو کافی ہے۔

فتيتم كي شرطيس

تیم کب جائز ہوگا؟ ان کی شرطوں کا حاصل یہ ہے کہ دو صورتوں میں تیم کیا جاسکتا ہے، اول اس وقت جب پانی موجود ہی نہ ہو۔ دوسرے پانی موجودتو ہوگر اس کا استعمال کسی وجہ سے ممکن نہ ہو، مثلاً بیاری بڑھ جانے کا یا بیار پڑجانے کا اندیشہو، یا راستہ میں کسی دشمن یا درندہ کا خطرہ ہو، یا بیہ خطرہ ہو کہ ٹرین کھل جائے گی، اوروہ پکڑنہ سکے گا۔

پانی موجود نہ ہونااس وقت سمجھا جائے گا جب پانی ایک میل یااس سے زیادہ دوری پر ہو، یا پانی تو پاس ہی ہو، مگر ڈول وغیرہ نہ ہونے کی وجہ سے نکالناممکن نہ ہو، یا تھوڑا سا پانی ہو کہ اگر وضو کر لے تو پینے کا پانی نہ رہے گا، یا ٹرین اور ہوائی جہاز وغیرہ میں ہواورا ندر پانی دستیاب نہ ہو، تو ان تمام صور توں میں تیم درست ہوگا۔

پانی کے استعال سے مجبور ہونااس وقت سمجھا جائے گا جب
ہار پڑ جانے ، یا بیاری بڑھ جانے کا قوی اندیشہ ہو، محض وہم اور
شبد کی وجہ سے تیم درست نہ ہوگا ، نزلا دی مزاج والوں کو چاہئے
کے سرد پانی موافق نہ آتا ہوتو گرم پانی سے وضوا ور شسل کریں۔
نواقض تیمم

ا- جن چیزوں کی وجہ سے وضوٹوٹ جاتا ہے انہیں سے تیم مجھی ٹوٹ جاتا ہے۔

۲- جن چیزول کی وجہ سے عسل واجب ہوتا ہے ، وہ بھی استیم کوقو ژدیتی ہیں۔

س- اگر پانی نه طنے کی وجہ سے تیم کیا تھا تو پانی طنے ہی تیم ثوث جائے گا۔(ا)

۴- اگر کسی اور عذر کی وجہ سے تیم کیا تھا، تو جو نمی وہ عذر ختم موگا تیم بھی جاتار ہےگا۔

تیم عسل کا بھی بدل ہے

جس طرح وضو کے بجائے تیم کیا جاسکتا ہے، ای طرح عنسل کی جگہ بھی ، اور اس کا تیم بھی ای طرح ہوگا، چنا نچے قرآن کی فہ کورہ آیت میں بیوی سے مباشرت کے بعد بھی ضرور تا تیم کو کافی قرار دیا گیا ہے اورا حادیث میں بھی اس کا ثبوت ہے۔ کر بین میں تیم کم

سیم کن چیزوں سے کیا جاسکا ہے؟ اس کا ذکر کیا جاچکا ہے، لبذائرین کی لکڑی اور او ہے کی دیوار پر سیم درست نہ ہوگا،

البت اگراس پرغبار موجود ہوتو تیم کیا جاسکتا ہے، یہی تھم بس کا ہے، ای طرح اگر ایسی صورت حال پیدا ہو جائے کہ نہ پانی ہی میسر ہواور نہ ٹی ،اور نماز کا وقت ختم ہونے تک اتر نے یامٹی یا پانی طنے کا بھی امکان نہ ہوتو ایسے آدی کو چاہئے کہ بلا وضوء وسل نماز اواکر لے اور بہتر ہے کہ بعد میں نماز لوٹا لے، ایسے آدی کو 'فاقد المطھورین' کہاجا تا ہے۔ (۱)

ابام شافق اورامام ما لک آئے نزدیک کی نماز کے بلے اس کا وقت داخل ہونے کے بعد ہی تیم کیا جاسکتا ہے، امام ابوحنیفہ اور بعض فقہاء کے یہاں وقت آنے کی کوئی قید نہیں ہے، ابن رشد نے بھی اس مسئلہ میں امام ما لک کی رائے پرامام ابوحنیفہ کی رائے کورجے دی ہے۔ امام شافق کے یہاں خالص '' پودہ خیز'' مٹی سے بی تیم درست ہوگا، امام احمد کے اقوال کی قدر مختلف ہیں، اس کا خلاصہ سے ہے کہ اصل میں تو ایک مٹی سے تیم کرنا جا ہے جو پودوں کو بار آور کرنے کی صلاحیت رکھتی ہو، کین

اگرالیی مٹی میسرنہ ہوتو گرد وغبار ہے اور زمین شور ہے بھی تیم کیا

جاسكا ہے،(٣)امام مالك كے يہاں سطح زمين برآنے والى تمام

چےروں ککری ، گردومٹی وغیرہ سے اور امام ابوطنیفہ کے یہاں

''جنس ارض'' ہے جس کی تفصیل گذر چکی ہے --- امام مالک ّ

کے یہاں ہرنماز کے لئے علا حدہ تیم کرناموگا۔(٣)

0000

### www.KitaboSunnat.com

<sup>(</sup>۱) بيتمام سائل فعاوى عالمگيرى ار١٣- ١١ خلاصة الفناوى ارا٣-٣٩، قدورى ١٠-١١، ابواب يتم سے انوز بير.

<sup>(</sup>٢) فاقد الطهورين كاحكام من فتهام كاتوال مخلف بي، "طهارت " كتحت ال كاذكر بوكار

<sup>(</sup>٣) المفتى ا ٢٦/ ٣٢٣-٢١، به تحقيق عبدالله بن عبدالمحسن تركى (٣) بداية المجتهد ١٩٥١-٣٤، كتاب التيمم

# مولانا خالدسیف الله رحمانی کی دیگر گتب

آسان او سلیس اُدو وزبان میں قرآن مجید کا ترجمہ اور مختصر تشریح بنس میں سبتھ امادیث کی روشتی میں قرآن مجید کا ترجمہ اور مختصر تشریح بنی امریک اور منتقل و افغات کے والی میں دعوتی نکات اور بنیق آموز پہلوؤں پر روشتی کا الی تھی ہے، قرآن مجید سے مستنبط ہونے والے شری احکام اور خاص کر بدید مسائل پر توجہ دی گئی ہے ، اہل مغرب کی جانب سے پھیلائی جانے والی ملا فہیوں کو دور محیا تھیا ہے اور مصر حاضر کے غیر املائی اور نادرست افکار ونظریات کے بارے میں کا قاض کی وضاحت کی گئی ہے۔



### ->>>

تختاب حذا میں مولانا خالد سین اللہ رحمانی نے بدید فقتی بسماتی، میڈیکل اور جدید مسائل محود کر محیا ہے، مستند حوالہ جات کے ساتق تمام ہے مسائل کا عل، سبل ٹربان، عام قیم اسلوب، بوجہ اختصار کے عام لوگول کے لیے اور حوالول کے اجتمام اور مدلل بحث کے ساتھ مل اور ارباب افحاء کے لیے استفادہ کو عام کر دیا ہے۔ (۲ جلدول پرشمنل ۵ جلدیں)



### ->>><--

من من مطالعة ميرت كاخريقه بنويت في نند ورت انسانيت توبيت محمد ق اليانية في ما بند من من الميانية في ما بند ميرت محمد ق التيانية كما امتيازي بينو رمول الدينية في ما قبل جوت في كان مكي زيد في الورمد في زيد في كما مالات كماني من وجود و مالات كماني مند الديم ثيبت اتست و مول الدينية في كمانية قل يدروشي و الى والى منماني فيز آب بالتيان كما طوب وتجب الديم ثيبت اتست و مول الدينية في كماني والى دروشي والى محك بند مان آمان ما طوب وتجب الديمام فيهم بـ



### ->>>

راوممل (پیانت اجمور) پیش نفر تماپ میں موجود و مالات میں صلمانوں تو ذینہ دار یول پرروشنی والی تھی ہے، اور اسلام سے تعلق کچیلی ہوئی کلوفیمیوں پر،اور جدید و قدیم صرائل ،اور دینی و عسری اتفاعہ کی انجمیت پر بصیرت مندانہ ہم وسیا تھیا ہے۔(۵ جسے عبلہ دل میں)





# المكنام سياليكرا

E-mail:zamzampublisher@gmail.com Web;www.zamzampublishers.com www.facebook.com/zamzampublisher

